THEOLOGISCHE REVUE

122. Jahrgang
— Februar 2026 -

Gmoser, Agnes/Kramer, Michael/Weirer, Wolfgang (Hg.): Christlich-Islamischer
Religionsunterricht im Teamteaching. Beitrage zur Theorie und Praxis
interreligioser Bildung. Gottingen: V&R unipress 2024. 251 S. (Religiose Bildung
kooperativ 3), kt. € 50,00 ISBN 978-3-8471-1697-4

Der Sammelbd. dokumentiert die Ergebnisse des Forschungs- und Entwicklungsprojekts ,,Christlich-
Islamischer Religionsunterricht im Teamteaching® an der Universitat Graz. Ziel war es, christlich-
islamische Kooperationsphasen im Religionsunterricht empirisch und professionsorientiert zu
untersuchen. Damit leistet das Werk einen wichtigen Beitrag zur empirischen Religionspadagogik, da
systematische Untersuchungen religionskooperativer Lehr-/Lernprozesse im schulischen Alltag auch
im bundesdeutschen Kontext bislang weitgehend fehlen.

Im ersten Teil wird die Entstehung des Projekts ungewohnlich offen nachgezeichnet. Das
Team reflektiert sowohl fachliche als auch personliche und institutionelle Voraussetzungen und zeigt,
dass das Projekt nicht nur didaktisch, sondern auch aus gesellschaftlichen Veranderungsprozessen
heraus erwiachst. Wolfgang Weirer entfaltet den theoretischen Rahmen des Projekts, das im Paradigma
der Fachdidaktischen Entwicklungsforschung verortet ist. Zentral ist die Idee lokaler Theorien, die
Auskunft geben sollen, unter welchen Bedingungen interreligiose Kooperationen gelingen oder
scheitern. Weirer positioniert das Projekt damit im Diskurs einer Lehrkraftebildung, die die Liicke
zwischen Theorie und Praxis systematisch zu schlieffen sucht. Daran schliet der Beitrag Michael
Kramers an, der aus rechtlicher und schulorganisatorischer Perspektive die Bedingungen und Grenzen
interreligioser Kooperation analysiert. Er zeigt die Spannungsfelder des verfassungsrechtlich
garantierten konfessionellen Religionsunterrichts und macht deutlich, dass fehlende rechtliche
Rahmenbedingungen nicht nur als Hindernis, sondern auch als Ermoéglichungsstrukturen zu
interpretieren sind.

Der zweite Teil des Bd.s widmet sich empirischen Einsichten zu Lehrenden und Lernenden. In
einem Exkurs stellen die Projektmitarbeitenden Ergebnisse ihrer Promotionsprojekte vor. Agnes
Gmoser zeigt anhand von Gruppendiskussionen mit 11- bis 12-Jahrigen Schiiler:innen deutliche
Unterschiede im religiosen Sprechen: Wéhrend katholische Schiiler:innen aus ,neutraler Perspektive
iber das Christentum® (85) sprechen, ist die Verbundenheit muslimischer Schiiler:innen mit dem Islam
Lwstarker ausgepragt® (88). Beide Gruppen bringen stereotype Vorstellungen iiber die jeweils andere
Religion mit, etwa dass Muslim:innen ,freiheitseinschrankender und riickstandiger” seien (90) oder
Christ:innen , Vorschriften ihrer Heiligen Schrift nicht befolgen® (87). Gmoser pladiert daher fiir eine

srassismuskritische Haltung® (98) im schulischen Kontext.



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Senol Yagdi richtet seine Perspektive auf islamische Religionslehrkrafte und untersucht deren
religionspadagogischen Habitus im Osterreichischen Schulsystem. In den Gruppendiskussionen wird
sichtbar, dass viele Lehrpersonen ihre Arbeit stark von institutionellen Anforderungen und
schulpraktischen Herausforderungen gepragt sehen, hédufig in einem Spannungsfeld zwischen
Erwartungen der Schule und jenen der islamischen Glaubensgemeinschaft stehen und fir
interreligiose schulische Kontexte eine starkere Beriicksichtigung gesellschaftlicher Dynamiken
notwendig erscheint. Mevlida Mesanovic¢ beschaftigt sich mit den interreligiosen Kompetenzen der
islamischen Religionslehrkrafte und arbeitet auf Grundlage leitfadengestiitzter Interviews heraus, dass
viele Lehrkrifte interreligiose Situationen als Chance begreifen, zugleich aber ihre interreligiosen
Kompetenzen mit institutionellen Rahmenbedingungen und gesellschaftlichen Diskursen verwoben
sind.

Im empirischen Hauptteil des Projekts analysiert Eva Wenig videographierte
Unterrichtssequenzen und zeigt, wie sich dialogische Prozesse im Teamteaching entfalten. Sie arbeitet
heraus, dass gelingender interreligioser Unterricht von einer hohen Dialogkompetenz der
Lehrpersonen abhéngig ist, und der ,Aushandlungsprozess zwischen ihnen [...] eine bedeutende
Lernchance® fir die Schiiller:innen darstellt, die im monoreligiésen Unterricht kaum entstehen
konnen. Die von jJohanna Spiegel dargestellte Perspektive der Schiiler:innen ergénzt diese
Beobachtungen und verdeutlicht, dass Schiiler:innen religionskooperative Phasen durchaus positiv
bewerten, der gemeinsame Unterricht jedoch nicht automatisch zu Verstindigung fiihrt, sondern
padagogische Rahmung und dialogische Unterstiitzung benétigt, um genuine Lernprozesse zu
eroftnen. Yagdi zeigt in einer weiteren Untersuchung, dass Vertrauen, Respekt und Offenheit zentrale
Voraussetzungen gelingenden Teamteachings sind. Zugleich birgt Kooperation die Gefahr, dass
interreligioses Teamteaching ,die Differenzkategorie ,Religion® tiberhaupt erst deutlich macht® und
damit potenziell ,eine Trennung in ,Wir‘ und ,die anderen® (195) hervorrufen kann. Insgesamt wird
aber deutlich, dass Teamteaching fiir Lehrkrafte zugleich eine professionelle Bereicherung und eine
anspruchsvolle Kooperationsform darstellt.

Im abschlieffenden Teil synthetisieren die Hg.:innen die Projekterkenntnisse in zwolf lokalen
Lehr- und Lerntheorien. Die Thesen heben hervor, dass interreligioses Teamteaching nur gelingt,
wenn Lehrkréfte theologische und didaktische Vorannahmen explizieren, eigene Haltungen
reflektieren und tiber hohe dialogische Kompetenz verfiigen. Zudem betonen sie strukturelle
Voraussetzungen wie gemeinsame Planungszeiten, institutionelle Unterstiitzung und die Einbindung
relevanter Stakeholder. Interreligiose Lerngelegenheiten werden als besonders bedeutsam fiir
homogene Lerngruppen hervorgehoben. Daran anschlieflend zeigt Weirer, dass religionskooperative
Modelle eine innovative Antwort auf gesellschaftliche Transformationsprozesse darstellen, jedoch nur
tragfahig sind, wenn strukturelle und rechtliche Bedingungen weiterentwickelt werden. Dazu zahlt er
auch die ,Umgestaltung des Professionalisierungskonzepts fiir Religionslehrpersonen aller
Konfessionen und Religionen® (228).

Den Abschluss bildet der Beitrag jan Woppowas, der das Projekt aus einer kritisch-
konstruktiven Fremdperspektive wiirdigt. Er betont die methodische Qualitat und Transparenz des
Vorhabens, weist jedoch darauf hin, dass die dauerhafte Tragféhigkeit religionskooperativer Modelle
institutionelle Absicherung und bildungspolitische Verortung erfordert. Damit erdffnet er den Blick

auf weitergehende Forschungs- und Entwicklungsbedarfe im Feld interreligioser religioser Bildung.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9361



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Aus islamisch-religionspadagogischer Perspektive ist der Bd. in mehrfacher Hinsicht
besonders wertvoll. Erstens leistet er einen selten erreichten Beitrag zur empirischen Forschung
interreligioser Lernprozesse, die in dieser Breite zum ersten Mal dokumentiert wurden. Mit Blick auf
die islamischen Religionslehrkrafte machen die Beitrage von Yagdi und Mesanovic deutlich, wie stark
islamische Religionslehrkréfte von institutionellen Asymmetrien, gesellschaftlichen Zuschreibungen
und migrationsbezogenen Diskursen beeinflusst sind. Zweitens zeigt der Bd., dass interreligioses
Lernen im Teamteaching fiir muslimische Schiiler:innen besondere Chancen erdftnet. Gerade die
Ergebnisse Gmosers und Spiegels zeigen auf, dass muslimische Lernende in kooperativen
Unterrichtssettings authentische Begegnungen mit christlichen Perspektiven erleben und sie ihre
eigenen Vorstellungen reflektieren konnen. Diese Konstellation entspricht grundlegenden Zielen
islamischer  Religionspadagogik wie etwa der Forderung dialogischer Kompetenz,
Lebensweltorientierung und selbstreflexiver Religionspraxis. Drittens macht der Bd. sichtbar, dass
interreligioses Teamteaching hohe Professionalisierungsanforderungen an Religionslehrkrifte stellt.
Damit verweist der Bd. indirekt auf Entwicklungsbedarfe in der Lehrkraftebildung aller Religionen
und Konfessionen, auf die Curriculumsanteile zu interreligiosem Lernen und zu rassismuskritischer
Religionspadagogik.

Schlie3lich ist das Werk aus islamisch-religionspadagogischer Sicht besonders relevant, weil
es eine machtsensible Perspektive auf interreligiose Kooperationen erdffnet. Es benennt strukturelle
Ungleichheiten, ohne sie zu dramatisieren, und zeigt zugleich Wege auf, wie Kooperationen auf
Augenhohe gelingen konnen. Damit bietet es muslimischen Religionslehrkréften wie auch Aus- und
Fortbildungsinstitutionen eine empirisch begriindete Grundlage, um interreligiése Lernformate

didaktisch weiterzuentwickeln.

Uber die Autorin:

Naciye Kamcili-Yildiz, Dr., Jun.-Professorin fiir Islamische Religionspddagogik und ihre Fachdidaktik
am Institut fiir Islamische Theologie der Universitdit Paderborn (naciye.kamcili.yildiz@uni-

paderborn.de)

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9361



