
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Februar 2026 – 
 
 
 
Gmoser, Agnes/Kramer, Michael/Weirer, Wolfgang (Hg.): Christlich-Islamischer 
Religionsunterricht im Teamteaching. Beiträge zur Theorie und Praxis 
interreligiöser Bildung. Göttingen: V&R unipress 2024. 251 S. (Religiöse Bildung 
kooperativ 3), kt. € 50,00 ISBN 978-3-8471-1697-4 
 
Der Sammelbd. dokumentiert die Ergebnisse des Forschungs- und Entwicklungsprojekts „Christlich-

Islamischer Religionsunterricht im Teamteaching“ an der Universität Graz. Ziel war es, christlich-

islamische Kooperationsphasen im Religionsunterricht empirisch und professionsorientiert zu 

untersuchen. Damit leistet das Werk einen wichtigen Beitrag zur empirischen Religionspädagogik, da 

systematische Untersuchungen religionskooperativer Lehr-/Lernprozesse im schulischen Alltag auch 

im bundesdeutschen Kontext bislang weitgehend fehlen. 

Im ersten Teil wird die Entstehung des Projekts ungewöhnlich offen nachgezeichnet. Das 

Team reflektiert sowohl fachliche als auch persönliche und institutionelle Voraussetzungen und zeigt, 

dass das Projekt nicht nur didaktisch, sondern auch aus gesellschaftlichen Veränderungsprozessen 

heraus erwächst. Wolfgang Weirer entfaltet den theoretischen Rahmen des Projekts, das im Paradigma 

der Fachdidaktischen Entwicklungsforschung verortet ist. Zentral ist die Idee lokaler Theorien, die 

Auskunft geben sollen, unter welchen Bedingungen interreligiöse Kooperationen gelingen oder 

scheitern. Weirer positioniert das Projekt damit im Diskurs einer Lehrkräftebildung, die die Lücke 

zwischen Theorie und Praxis systematisch zu schließen sucht. Daran schließt der Beitrag Michael 
Kramers an, der aus rechtlicher und schulorganisatorischer Perspektive die Bedingungen und Grenzen 

interreligiöser Kooperation analysiert. Er zeigt die Spannungsfelder des verfassungsrechtlich 

garantierten konfessionellen Religionsunterrichts und macht deutlich, dass fehlende rechtliche 

Rahmenbedingungen nicht nur als Hindernis, sondern auch als Ermöglichungsstrukturen zu 

interpretieren sind.  

Der zweite Teil des Bd.s widmet sich empirischen Einsichten zu Lehrenden und Lernenden. In 

einem Exkurs stellen die Projektmitarbeitenden Ergebnisse ihrer Promotionsprojekte vor. Agnes 
Gmoser zeigt anhand von Gruppendiskussionen mit 11- bis 12-Jährigen Schüler:innen deutliche 

Unterschiede im religiösen Sprechen: Während katholische Schüler:innen aus „neutraler Perspektive 

über das Christentum“ (85) sprechen, ist die Verbundenheit muslimischer Schüler:innen mit dem Islam 

„stärker ausgeprägt“ (88). Beide Gruppen bringen stereotype Vorstellungen über die jeweils andere 

Religion mit, etwa dass Muslim:innen „freiheitseinschränkender und rückständiger“ seien (90) oder 

Christ:innen „Vorschriften ihrer Heiligen Schrift nicht befolgen“ (87). Gmoser plädiert daher für eine 

„rassismuskritische Haltung“ (98) im schulischen Kontext. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9361 
2	

 

Şenol Yağdı richtet seine Perspektive auf islamische Religionslehrkräfte und untersucht deren 

religionspädagogischen Habitus im österreichischen Schulsystem. In den Gruppendiskussionen wird 

sichtbar, dass viele Lehrpersonen ihre Arbeit stark von institutionellen Anforderungen und 

schulpraktischen Herausforderungen geprägt sehen, häufig in einem Spannungsfeld zwischen 

Erwartungen der Schule und jenen der islamischen Glaubensgemeinschaft stehen und für 

interreligiöse schulische Kontexte eine stärkere Berücksichtigung gesellschaftlicher Dynamiken 

notwendig erscheint. Mevlida Mešanović beschäftigt sich mit den interreligiösen Kompetenzen der 

islamischen Religionslehrkräfte und arbeitet auf Grundlage leitfadengestützter Interviews heraus, dass 

viele Lehrkräfte interreligiöse Situationen als Chance begreifen, zugleich aber ihre interreligiösen 

Kompetenzen mit institutionellen Rahmenbedingungen und gesellschaftlichen Diskursen verwoben 

sind.  

Im empirischen Hauptteil des Projekts analysiert Eva Wenig videographierte 

Unterrichtssequenzen und zeigt, wie sich dialogische Prozesse im Teamteaching entfalten. Sie arbeitet 

heraus, dass gelingender interreligiöser Unterricht von einer hohen Dialogkompetenz der 

Lehrpersonen abhängig ist, und der „Aushandlungsprozess zwischen ihnen […] eine bedeutende 

Lernchance“ für die Schüler:innen darstellt, die im monoreligiösen Unterricht kaum entstehen 

können. Die von Johanna Spiegel dargestellte Perspektive der Schüler:innen ergänzt diese 

Beobachtungen und verdeutlicht, dass Schüler:innen religionskooperative Phasen durchaus positiv 

bewerten, der gemeinsame Unterricht jedoch nicht automatisch zu Verständigung führt, sondern 

pädagogische Rahmung und dialogische Unterstützung benötigt, um genuine Lernprozesse zu 

eröffnen. Yağdı zeigt in einer weiteren Untersuchung, dass Vertrauen, Respekt und Offenheit zentrale 

Voraussetzungen gelingenden Teamteachings sind. Zugleich birgt Kooperation die Gefahr, dass 

interreligiöses Teamteaching „die Differenzkategorie ‚Religion‘ überhaupt erst deutlich macht“ und 

damit potenziell „eine Trennung in ‚Wir‘ und ‚die anderen‘“ (195) hervorrufen kann. Insgesamt wird 

aber deutlich, dass Teamteaching für Lehrkräfte zugleich eine professionelle Bereicherung und eine 

anspruchsvolle Kooperationsform darstellt.  

Im abschließenden Teil synthetisieren die Hg.:innen die Projekterkenntnisse in zwölf lokalen 

Lehr- und Lerntheorien. Die Thesen heben hervor, dass interreligiöses Teamteaching nur gelingt, 

wenn Lehrkräfte theologische und didaktische Vorannahmen explizieren, eigene Haltungen 

reflektieren und über hohe dialogische Kompetenz verfügen. Zudem betonen sie strukturelle 

Voraussetzungen wie gemeinsame Planungszeiten, institutionelle Unterstützung und die Einbindung 

relevanter Stakeholder. Interreligiöse Lerngelegenheiten werden als besonders bedeutsam für 

homogene Lerngruppen hervorgehoben. Daran anschließend zeigt Weirer, dass religionskooperative 

Modelle eine innovative Antwort auf gesellschaftliche Transformationsprozesse darstellen, jedoch nur 

tragfähig sind, wenn strukturelle und rechtliche Bedingungen weiterentwickelt werden. Dazu zählt er 

auch die „Umgestaltung des Professionalisierungskonzepts für Religionslehrpersonen aller 

Konfessionen und Religionen“ (228). 

Den Abschluss bildet der Beitrag Jan Woppowas, der das Projekt aus einer kritisch-

konstruktiven Fremdperspektive würdigt. Er betont die methodische Qualität und Transparenz des 

Vorhabens, weist jedoch darauf hin, dass die dauerhafte Tragfähigkeit religionskooperativer Modelle 

institutionelle Absicherung und bildungspolitische Verortung erfordert. Damit eröffnet er den Blick 

auf weitergehende Forschungs- und Entwicklungsbedarfe im Feld interreligiöser religiöser Bildung. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9361 
3	

 

Aus islamisch-religionspädagogischer Perspektive ist der Bd. in mehrfacher Hinsicht 

besonders wertvoll. Erstens leistet er einen selten erreichten Beitrag zur empirischen Forschung 

interreligiöser Lernprozesse, die in dieser Breite zum ersten Mal dokumentiert wurden. Mit Blick auf 

die islamischen Religionslehrkräfte machen die Beiträge von Yağdı und Mešanović deutlich, wie stark 

islamische Religionslehrkräfte von institutionellen Asymmetrien, gesellschaftlichen Zuschreibungen 

und migrationsbezogenen Diskursen beeinflusst sind. Zweitens zeigt der Bd., dass interreligiöses 

Lernen im Teamteaching für muslimische Schüler:innen besondere Chancen eröffnet. Gerade die 

Ergebnisse Gmosers und Spiegels zeigen auf, dass muslimische Lernende in kooperativen 

Unterrichtssettings authentische Begegnungen mit christlichen Perspektiven erleben und sie ihre 

eigenen Vorstellungen reflektieren können. Diese Konstellation entspricht grundlegenden Zielen 

islamischer Religionspädagogik wie etwa der Förderung dialogischer Kompetenz, 

Lebensweltorientierung und selbstreflexiver Religionspraxis. Drittens macht der Bd. sichtbar, dass 

interreligiöses Teamteaching hohe Professionalisierungsanforderungen an Religionslehrkräfte stellt. 

Damit verweist der Bd. indirekt auf Entwicklungsbedarfe in der Lehrkräftebildung aller Religionen 

und Konfessionen, auf die Curriculumsanteile zu interreligiösem Lernen und zu rassismuskritischer 

Religionspädagogik. 

Schließlich ist das Werk aus islamisch-religionspädagogischer Sicht besonders relevant, weil 

es eine machtsensible Perspektive auf interreligiöse Kooperationen eröffnet. Es benennt strukturelle 

Ungleichheiten, ohne sie zu dramatisieren, und zeigt zugleich Wege auf, wie Kooperationen auf 

Augenhöhe gelingen können. Damit bietet es muslimischen Religionslehrkräften wie auch Aus- und 

Fortbildungsinstitutionen eine empirisch begründete Grundlage, um interreligiöse Lernformate 

didaktisch weiterzuentwickeln. 

 

Über die Autorin: 

Naciye Kamcili-Yildiz, Dr., Jun.-Professorin für Islamische Religionspädagogik und ihre Fachdidaktik 

am Institut für Islamische Theologie der Universität Paderborn (naciye.kamcili.yildiz@uni-

paderborn.de) 


