
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Februar 2026 – 
 
 
 
Ambrose, Elyse: A Blackqueer Sexual Ethics. Embodiment, Possibility, and Living 
Archive. London: t&t clark Bloomsbury 2024. 224 S. (T&T Clark Enquiries in 
Embodiment, Sexuality, and Social Ethics), kt. £ 19,79 ISBN: 9780567707949 
 
Elyse Ambrose ist Assistant Prof. für die Fächer Religious Studies und Black Studies an der University 

of California, Riverside/USA. Die in ihrem Werk exemplarisch dargestellte Sexualethik Schwarzer 

queerer Menschen ist eine auf Befreiung ausgerichtete wissenschaftliche Studie, die Schwarze queere 

Lebensrealitäten als Quelle moralischer Reflexion in den Mittelpunkt stellt. Sie hinterfragt 

traditionelle, oft ausgrenzende religiöse Morallehren und Praktiken, indem sie Gemeinschaftsgefühl, 

Körperlichkeit und Beziehungsleben über starre dogmatische Regeln stellt. Mithilfe von „lebendigen 

Archiven“, zeitgenössischen mündlichen Überlieferungen und künstlerischen Ausdrucksformen 

entwickelt sie eine Ethik der Liebe, der Verantwortung und des gemeinsamen Wohlergehens. 

Schwarze Identität und Queerness werden dabei nicht als Hindernisse, sondern als zentral für 

spirituelle und ethische Ganzheit betrachtet. Dadurch entsteht ein transreligiöser, intersektionaler und 

unapologetischer Ansatz der Ethik. 

Das Buch ist eine Einladung, einen möglichen Zugang zur Ethik kennen zu lernen, der 

Schwarze und gleichzeitig queere Erfahrungen zugrunde legt. Daher schreibt Ambrose im englischen 

Original auch blackqueer zusammen, um die Verschränktheit der Dimensionen zu verdeutlichen. Ich 

übersetze den Begriff mit schwarzqueer. Ambrose betont, dass ihr Zugang nur ein möglicher von 

vielen ist, der die Lebenswirklichkeit von schwarzqueeren Communities aufzeigt. In gleicher Weise 

zielt Ambrose darauf ab, ein lebendiges Archiv zu gestalten, das schwarzqueere Erfahrungen in die 

Debatten über Ethik einbezieht. 

Eine schwarzqueere Ethik ist laut Ambrose integrativ, transdisziplinär und transreligiös. Sie 

zielt auf gute Beziehungen innerhalb der Community, gegenüber anderen und sich selbst und 

verwehrt sich dagegen, diese Perspektiven gegeneinander auszuspielen. In gleicher Weise werden 

Körper und Geist, Heiliges und Säkulares nicht gegeneinandergestellt, sondern ganzheitlich in 

Beziehung gebracht. 

Das Ziel ist das kollektive Wohlergehen Schwarzer Personen. Die Erkenntnisse und 

Errungenschaften Schwarzer feministischer Befreiungstheologien, womanistischer u. a. 

Befreiungstheologien werden dabei berücksichtigt und in schwarzqueerer Weise vertieft. Rassistische, 

patriarchale und queerfeindliche Strukturen und Narrative werden untersucht und kritisiert. Dafür 

nutzt Abrose auch den von Jennifer S. Leath geprägten Begriff „Quaring“ statt „Queering“ (8; 77f). Der 

Begriff steht für Handlungen, die hetero- und cisnormative Kategorien und Deutungsmuster 

Schwarzer Communities aufbrechen und die gleichzeitig aus Schwarzer Perspektive sprechen, 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9360 
2	

 

reflektieren und deuten. „Quaring“ steht auch für eine Weise, Schwarze Gegennarrative zu weißen 

queeren Dekonstruktionen von Identität und Community zu positionieren (9). 

Für ihr lebendiges schwarzqueeres Archiv hat Ambrose neun verschiedene Personen 

fotografiert, Interviews geführt und daraus eine Ausstellung zu schwarzqueerer „photo-sonic“ (9) 

Kunst geschaffen. Sie hat mit den Personen eng zusammengearbeitet, um sowohl die visuelle als auch 

die auditive Form ihrer Beteiligung angemessen darstellen zu können. 

Für Ambrose gehört Sexualität und Körperlichkeit integrativ zu schwarzqueeren ethischen 

Überlegungen dazu. Sie zeigt auf, dass gerade in christlichen Kreisen Einlassungen über Sexualität und 

Körper oftmals abwertend und desintegrierend sind. Für viele schwarzqueere Personen gehört das 

Erzählen von schmerzhaften Erfahrungen über Brüche und Leid dazu, für andere ist gelebte nicht 

heteronormative Sexualität und das Reden darüber befreiend und grundlegend für ihre Existenz (12). 

Archiv Schwarzer Queerness: Ambrose nutzt historische Texte, Fotografien, Musik, 

Mikrogeschichten (36), mündliche Erzählungen (z. B. über Harlem in den 1920er Jahren als „Schwarzes 

Mekka“ der Blues-Szene, Schwarzer Partys und Bälle) und Stimmen zeitgenössischer Schwarzer 

queerer Gemeinschaften als primäre ethische Quellen anstelle ausschließlich traditioneller (weißer) 

Texte. 

Gegenerzählungen: Ambrose hinterfragt und kritisiert rassistische, körperfeindliche und 

heteronormative Ansichten in der religiösen Ethik und zeigt, dass schwarzqueere Lebensrealitäten 

nicht problematisch, sondern grundlegend für Befreiung sind. Verkörperung und Integration: 

Ambrose fokussiert auf die Ganzheitlichkeit schwarzqueerer Körper und Geist, integriert Sexualität 

mit Selbst, Gemeinschaft mit dem Göttlichen (Imago Dei) und betrachtet diverse Beziehungsformen. 

Liebe und Politik: Ambrose bekräftigt Liebe und Begehren als mächtige, politische Kräfte für 

Gerechtigkeit und gemeinschaftliches Wohlergehen und stärkt kollektives Zusammenleben. 

Lebendiges Archiv: Ambrose nutzt mündliche Überlieferungen, Kunst, Musik und Alltagspraktiken 

als „lebendige Archive“, um ethische Muster von Zugehörigkeit, Werden und gemeinsamem Gedeihen 

zu entdecken und zu vertiefen. Kritik an traditioneller Ethik: Die Marginalisierung innerhalb 

„befreiungsorientierter“ Schwarzer Kirchen und die Fragmentierung (Desintegration) derer, die 

gezwungen sind, ihre Identitäten zu verstecken, werden angeprangert. Schwarzqueere Disziplinen: 

Theologie und Ethik werden aus schwarzqueeren Perspektiven betrachtet, um neue, inklusive 

Rahmenbedingungen zu schaffen. Jenseits von Regeln: Abkehr von regelbasierter Ethik hin zu einem 

beziehungsorientierten, gemeinschaftszentrierten Ansatz, der vielfältige sexuelle und geschlechtliche 

Ausdrucksformen wertschätzt. Inklusion (65–72): Es geht um die Integration queerer Erfahrungen in 

Schwarze Ethikkonzepte, die Ambrose weitestgehend als hetero- und cisnormativ kritisiert. 

Subjektivität und Identität (72–78): Ambrose geht von einem Subjektbegriff aus, der notwendig ist, 

um subjekthafte Positionierungen und Befreiung erreichen zu können. Ihr Identitätsbegriff ist 

fragmentiert, intersektional und ständig in Veränderung begriffen. Dennoch ist er notwendig, um 

nicht durch „Othering“ (Andersmachen) abgewertet zu werden, sondern in verschiedenen Kontexten 

subjektiv und kollektiv widerständig und rebellisch zu sein und auf Veränderung hin zu wirken. 

Widerstand und Differenz (78–82): Mit Hilfe dieser beiden Begriffe stellt Ambrose die Machtfrage im 

Hinblick auf biblische Texte und die Autorität derjenigen, die sie auslegen. Ambrose untersucht aber 

auch zeitgenössische kirchenpolitische und gesellschaftspolitische Machtstrukturen und ihre 

stabilisierenden Narrative, die binäre Geschlechterkategorien und heteronormative sexuelle 

Orientierungen legitimieren. Dagegen setzt sie Widerstand und Differenz. Embodiment (82–90): 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9360 
3	

 

Rassistische Körperdiskurse werden genauso untersucht wie heteronormative Ansätze aus Schwarzen 

Communities, die zum Ziel haben, Schwarze Körper zu disziplinieren und zu kontrollieren. Immer 

wieder nutzt Ambrose intersektionale und integrative Ansätze, um dualistische Kategorien von 

Körper – Geist, Schwarz – Weiß und normal – anders aufzubrechen und in schwarzqueerer 

Perspektive zu verflüssigen und zu transformieren. Macht (85–89): Blackqueering ist für sie eine 

kritische Analysetätigkeit, die einen Hebel darstellt, um Schwarze Narrative über heteronormative 

Sexualität und cisnormative Existenzen aufzudecken und zu verändern. Gleichzeitig zeigt sie auf, dass 

mit Hilfe von weißen Machtdiskursen, Schwarze Körper stets als anders und zweitrangig abgewertet 

werden. Beide Mechanismen versucht Ambrose mit Hilfe von schwarzqueeren Perspektiven zu 

durchschauen und zu verändern. 

Mit Hilfe von Fotos und Texten schwarzqueerer Personen füllt Ambrose das lebendige Archiv 

schwarzqueerer Erfahrungen, verdichtet und vertieft es und zeigt die Vielfalt auch innerhalb 

schwarzqueerer Communities auf (101–159). Sie zitiert ihre neun Gesprächspartner:innen ausführlich 

und lässt sie mit ihren verschiedenen Erfahrungen und Stimmen zu Wort kommen. Im Vordergrund 

stehen Gedanken zu Religion und Spiritualität, „Race“, Geschlecht und Sexualität (162). Aus den 

Beiträgen sammelt Ambrose Erkenntnisse, die sie im Kap. „Constructing a Blackqueer Sexual Ethics“, 

„eine schwarzqueere Sexualethik konstruieren“ zusammenfasst (161–192). 

Eine schwarzqueere Sexualethik ist nach Ambrose stets unabgeschlossen, prozesshaft und 

muss sich immer wieder im Horizont von Gerechtigkeit und (Nächsten-)Liebe ausrichten. Eine 

schwarzqueere Sexualethik ist folglich ein Prozess im Werden und kein Ergebnis. Es ist immer ein 

gemeinschaftliches Überlegen und Handeln. Daher stellt Ambrose auch keine ethischen Grundsätze 

auf, sondern formuliert stattdessen den Rahmen und den Horizont: Respekt, würdevolles Leben für 

alle und ein faires Teilen von Wohlbefinden und Macht. Ihre Gesellschaftsanalyse materialisiert sich 

in der Lebenswirklichkeit Schwarzer LGBTIQ+ Personen. Ethische Grundlinien werden aus diesen 

Kontexten als visionärer Deutungsraum vorgestellt und nicht konkret definiert.  

Fünf integrative Werte sind für Ambrose schließlich zentral für eine schwarzqueere 

Sexualethik. (1.) Belonging/Zugehörigkeit: Sie schreibt von der Sehnsucht zu einer gemeinschaftlichen 

Zughörigkeit (167). So wie es marginalisierte Personen und Gruppen durch die Jh.e immer wieder 

geschafft haben, Zugehörigkeiten und Solidarität aufzubauen, weniger als ein Zustand als einen 

Prozess im Werden. Dieser lebt nicht von festen Strukturen und Regeln, sondern von sicheren 

Räumen, in denen ganz verschiedene und diverse Lebenswirklichkeiten inklusiv gelebt werden 

können. (2.) Becoming/Werden: Gleichzeitig sind es Bewegungen hin zu individuellen und kollektiven 

Entwicklungen (172–175). Wichtig ist für schwarzqueere Personen, nicht als Opfer gesehen zu 

werden, sondern dass ihre Expertise und Lebenserfahrung als Quellen von Resilienz, Widerstand und 

Befreiung respektiert werden. (3.) Goodness/Güte: In blackqueeren Bars und Ballrooms der 20er Jahre 

in Harlem bis hin zu blackqueeren Bars und Begegnungsorten heute wird laborhaft das gelebt und 

eingeübt, was laut Ambrose als „Goodness“ (Güte) bezeichnet werden kann. Es geht um Fürsorge für 

sich selbst u. a., Solidarität, Anerkennung und Wertschätzung der ganz unterschiedlichen Lebenswege 

und Erfahrungen. Güte schließt Kritik an hegemonialen Machtstrukturen, kreative und widerständige 

Formen von Kunst, Musik und Bühnenperformanz ein. Dazu gehört aber auch Zuhören, 

marginalisierten stimmen Raum und Zeit geben, dass sie gehört und ernst genommen werden und 

kollektive Wirklichkeiten mitgestalten. (4.) Embodied Spirits/verkörperte Geister: Ambrose zeigt, dass 

Werte nie körperlos, sondern immer verkörpert, kontextuell, ganzheitlich und konkret gelebt werden. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9360 
4	

 

Das ist gerade für Schwarze Körper und Lebenswelten, die immer wieder abgewertet und 

marginalisiert werden, wichtig. (5.) Shared Thriving/Geteiltes Gelingen (181–185): Geteilte Macht und 

solidarische Ermächtigung gehören zu diesem prozesshaften Tun, das ausgerichtet ist auf 

Wohlergehen und friedliches Zusammenleben für alle. Niemand kann es allein erreichen, nur in 

Gemeinschaft ist es möglich, sich dieser Vision anzunähern. Blackqueere Subjekte sind zentral in 

dieser Ethik, die nicht auf Verbote setzt, sondern auf gemeinsames solidarisches Handeln, das 

Rassismus, Queerfeindlichkeit und Körperfeindlichkeit genauso entlarvt wie sonstige 

gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit. 

 Ambrose nutzt konsequent schwarzqueere Lebenswirklichkeiten als Referenzpunkt für 

ethische Diskurse. Das lebendige Archiv von mündlichen Zeugnissen von neun ganz 

unterschiedlichen schwarzqueeren Personen ist ausdrucksstark und berührend. Die Ableitungen 

daraus für Spielräume und Grenzen einer schwarzqueeren Sexualethik bleiben dagegen vage. Es geht 

Ambrose vielmehr um sich verändernde Rahmenbedingungen, Perspektiven und Horizonte. 

 

Über die Autorin: 

Kerstin Söderblom, Dr., Hochschulpfarrerin, Supervisorin und Coach an der Evangelischen 

Studierendengemeinde in Mainz (kontakt@kerstin-soederblom.de) 


