
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Februar 2026 – 
 
 
 
Steiner, Martin: Jesus Christus und sein Judesein. Antijudaismus, jüdische 
Jesusforschung und eine dialogische Christologie. Stuttgart: Kohlhammer, 2025. 347 S. 
(Judentum und Christentum 31), kt. € 29,00 ISBN: 978-3-17-044418-0 
 
Die vorliegende Monographie stellt nach dem Klappentext die Qualifikationsarbeit des Vf.s „im Fach 

Judaistik an der Theologischen Fakultät der Universität Luzern“ dar. Für diese Arbeit erhielt er den 

Dissertationspreis der Universität. Einleitend darf präzisiert werden, dass es sich um die katholisch-

theologische Fakultät handelt. 

An eine kurze Einleitung (11–26) schließt sich eine letztlich noch zur Einleitung gehörende 

„Hinführung“ (27–61) an, die „antijüdische Denkfiguren“ problematisiert. Sachlich überrascht die 

Zusammenstellung. Nachdem zuerst kurz eine problematische Paulus-Rezeption thematisiert wird 

(29–35), springt der katholische Theologe direkt zu Martin Luther (35–42), wobei die Überlegungen 

zu Martin Luther im Abschnitt „antijüdische Hermeneutik“ (42–47) weitergehen. Der Abschnitt „die 

‚Entjudaisierung‘ Christi“ diskutiert anschließend das „Handbuch der Judenfrage“ von Theodor 

Fritsch (1852–1933), der eine Ausbildung als Techniker hatte und Gründer des völkischen und radikal 

antisemitischen Hammerverlages war, um in diesem Kontext auch gleich Adolf Hitler zu 

thematisieren. Der Vf. verzichtet in seiner Problematisierung leider darauf, die öffentliche und heftige 

Kritik eines zeitgenössischen evangelischen Theologen an der antisemitischen Polemik von Theodor 

Fritsch zu erwähnen. In einem Gutachten zu den theologischen Aspekten der judenfeindlichen 

Polemik von Theodor Fritsch, das vom königlichen Landgericht in Leipzig angefordert worden war, 

hatte Rudolf Kittel, evangelischer Prof. für AT, im Jahr 1912/19131 festgehalten: „Seine Kritik wirkt 

gerade dadurch besonders widerlich und abstoßend, daß sie zur brutalen Verzerrung des wirklichen 

Sachverhalts und zur rohen Beschimpfung wird. […] Tatsächlich hat mich die Lektüre seines Buches 

überzeugt, daß Fritsch mindestens die volle wissenschaftliche Zurechnungsfähigkeit, vielleicht sogar 

die volle moralische, abgeht.“2  

Es geht dann direkt weiter zum „Institut zur Erforschung des jüdischen Einflusses auf das 

deutsche kirchliche Leben“ (53–58), das bekanntlich in evangelischer Trägerschaft war (1939–1945). 

Der Vf. hält fest: „Diese Einrichtung gehört mit ihrer Zielsetzung, alle jüdischen Verbindungslinien 

zum Christentum zu trennen, wohl zu den dunkelsten Kapiteln der evangelischen Kirchengeschichte. 

Überraschend ist, dass auch einige katholische Priester zu den Mitgliedern zählten […].“ (54) Die 

konfessionelle Schlagseite der ausgewählten Beispiele – es wird kein einziger katholischer Theologe 

 
1 Das Gutachten war in kürzerer Form im November 1912 und in längerer Form im März 1913 eingereicht 
worden. 
2 Rudolf KITTEL: Judenfeindschaft oder Gotteslästerung. Ein gerichtliches Gutachten. Mit einem Schlußwort: Die 
Juden und der gegenwärtige Krieg. Leipzig 1914, 73–74. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9359 
2	

 

problematisiert – ist für ein tieferes Verständnis der Thematik hinderlich. Die Mitwirkung 

katholischer Priester im „Entjudungsinstitut“ hätte den Vf. wohl weniger überrascht, wenn statt des 

völkischen Antisemiten Theodor Fritsch der zeitgenössische katholische Priester und Theologieprof. 

August Rohling (1839–1931) behandelt worden wäre, dessen Werk „Der Talmudjude“ (1. Auflage 

1871/7. Auflage 1924) eine wichtige Quelle für die Nationalsozialisten war. „Another case […], is 

August Rohling himself, the academic dean of nineteenth-century anti-Semites, whose book 

Talmudjude remained a favorite of the Nazis.“3 Angesichts dieser etwas einseitigen Auswahl befremdet 

dann folgendes Resümee: „Dabei verfolgte die Darstellung das doppelte Anliegen der theologischen 

Antisemitismusforschung. Es ist einerseits eine bleibende Aufgabe jeder Theologie nach Auschwitz 

sich des eigenen Antijudaismus’, den Kirchen und Theologien hervorgebracht haben, voll bewusst zu 

bleiben, um andererseits auf diesem Hintergrund eine erneuerte und verbesserte Christologie zu 

gestalten. In der Hinführung wurden deswegen exemplarisch [!] unterschiedliche Varianten des 

christlichen Antijudaismus und der nicht-jüdischen Jesusbilder problematisiert, die teils, aber nicht 

nur, von Kirchen und Theologie mitverursacht wurden.“ (302) Wenn neben Fritsch und Hitler nur 

evangelische Theologen genannt werden, ist das nicht exemplarisch, sondern eklektisch.  

Das erste Kap. ist der Konferenz von Seelisberg (1947) und den „Seelisberger Thesen“ 

gewidmet (63–109; für den Text der Thesen vgl. den Anhang: 314–315). Der Vf. referiert die 

historischen Umstände der Konferenz und hebt den Einfluss von Jules Isaac hervor. Der Vf. hält hier 

fest: „Die zielorientierte Zusammenarbeit der jüdisch-christlich besetzten Kommission führte zur 

Entstehung der Zehn Thesen bzw. Zehn Punkte von Seelisberg. Die Thesen haben eine zweifache 

Stoßrichtung: Zum einen zielen sie in Richtung theoretischer Reflexion und damit darauf, dem 

Antisemitismus seinen pseudowissenschaftlichen Überbau zu nehmen, zum anderen sind sie auf die 

Handlungsebene im konkreten Miteinander von Menschen christlichen und jüdischen Glaubens 

gerichtet.“ (82) 

Das zweite Kap. thematisiert die „Jüdische Jesus-Forschung“ (110–246). Hier werden mit den 

„Klassiker[n] jüdischer Jesusforschung“ (128–241) Personen wie Joseph Klausner (1874–1958), 

Schalom Ben-Chorin (1913–1999) und David Flusser (1917–2000) gewürdigt, die alle im vergangenen 

Jahrtausend gewirkt haben. Der Vf. geht historisch beschreibend vor und fasst zentrale Thesen der 

von ihm gewürdigten Personen kurz und prägnant zusammen. 

Das dritte Kap. wendet sich dann der Dogmatik zu („‚Wahrer Gott‘ und ‚wahrer Mensch‘. Die 

Bedeutung des jüdischen Jesus für systematische Theologie und Kirche“, 247–313). Pointiert 

formuliert der Vf.: „Auch wenn ursprünglich von den Initiatoren nicht unbedingt intendiert, leisteten 

die jüdischen und christlichen Teilnehmenden der Seelisberg-Konferenz (1947) in der dritten, mit 

religiösem Antisemitismus befassten Kommission auf dem Weg der Zehn Thesen einen nicht zu 

unterschätzenden Beitrag zu einer positiven Wende im Verhältnis von Judentum und Christentum. 

Sie […] fanden Eingang in das Konzilsdokument Nostra aetate des Zweiten Vatikanums.“ (268f) Der 

offizielle Titel des Dokuments lautet „Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den 

nichtchristlichen Religionen.“4 Im Konzilsdokument werden noch vor dem Judentum (Abschnitt 4) 

andere Religionen wie der Buddhismus (Abschnitt 2) oder die „muslimische Religion“ (Abschnitt 3) 

thematisiert. Wenn Jesu Judesein und der Einfluss der „Seelisberger Thesen“ betont wird, wirft dies 

 
3 David BIALE: Blood and Belief. The Circulation of a Symbol Between Jews and Christians. Berkeley, CA/Los 
Angeles, CL/London 2007, 174. 
4 Vgl. https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_ 
nostra-aetate_ge.html. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9359 
3	

 

die Frage auf, warum in diesem Konzilstext das Judentum pointiert zusammen mit den 

nichtchristlichen Religionen behandelt wird. Wäre hier nicht eine grundlegende Neubewertung des 

Verhältnisses von Christentum und Judentum gerade aufgrund der ntl. Forschung zu fordern, die hier 

noch einmal über Nostra aetate hinausgeht?  

Die Fragen des Vf. sind stattdessen eher theoretisch-dogmatischer Art: „Christus als zweite 

göttliche Person kann nur als eine verstanden werden, die die jüdische Identität Jesu miteinschließt. 

Daraus ergeben sich Konsequenzen: Wenn nach Chalkedon Jesus wahrer Mensch und wahrer Gott 

ist, dann ist das Menschsein Jesu zwingend als Judesein zu bestimmen. Es bleibt auszuloten und weiter 

zu verfolgen, welche Auswirkungen dies auf das Verständnis der communicatio idiomatum hat […]. 

Wird Jesus konsequent in seinem Jüdischsein verstanden, bleibt davon auch das Verständnis des 

göttlichen Logos und der Trinität nicht unberührt.“ (312f) Man darf gespannt sein, ob dies Eingang in 

die Dogmatik finden wird. 

Das vorliegende Werk ist dazu angetan, eine lebhafte Diskussion anzuregen. Man darf auf die 

Rezeption gespannt sein. 

 

Über den Autor: 

Hans Förster, Dr, Privatdozent und Projektleiter am Institut für Neutestamentliche Wissenschaft der 

Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität Wien (hans.foerster@univie.ac.at) 

 


