
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Februar 2026 – 
 
 
 
Schärtl, Thomas: Gott denken – Gott glauben. Fundamentaltheologische Grund- 
und Grenzfragen. Regensburg: Pustet 2024. 841 S. geb. € 39,00 ISBN: 978-3-7917-3055-4 
 
„Das vorliegende Buch hätte schon längst publiziert sein sollen“, so Thomas Schärtl im Vorwort zu 

seinem imponierenden Opus magnum. Es hätte manche Vorurteile gegen die Analytische Theologie 

früher ausräumen können und Rückfragen präziser formulieren lassen. Nun liegt es vor und fordert 

dazu heraus zu würdigen, was die angelsächsische Theoriebildung in Fundamentaltheologie und 

Religionsphilosophie hierzulande einzubringen hat. Wer – wie der Rezensent – der Analytischen 

Theologie gegenüber reserviert geblieben ist, wird Einiges nachzuholen haben, ehe er (oder sie) zu 

Rückfragen kommt. Diese Rezension wird die Fülle der von Schärtl diskutierten Fragen nicht 

abschreiten können. So sei es erlaubt, die Themen aufzugreifen, an denen ein besonderer 

Gesprächsbedarf und Gesprächs-Chancen für den Austausch zwischen angelsächsisch geprägter 

analytischer Theologie und eher kontinental-hermeneutischen theologischen Konzepten erkennbar 

werden.  

Allgemein hervorzuheben ist die Sorgfalt, mit der Schärtl lebensweltliche Verortung und 

wissenschaftliche Durcharbeitung der Rede von Gott zueinander in Beziehung setzt (Kap. 1 und 2) 

und die Wahrheits-Orientierung der Theologie im Feld der Realismus-Antirealismus-Diskussion 

herausarbeitet (Kap. 3). Markant tritt das analytische Konzept in Schärtls wissenschaftstheoretischer 

Charakterisierung der Theologie hervor (Kap. 4). Auch in ihr geht es um Wissen. So sind ihre 

Verfahren, die sie – im Unterschied zu lebensweltlich-kerygmatischen Auslegungen – als 

Wissenschaft auszeichnen, auf Erklärungen ausgerichtet, die Phänomene und Zusammenhänge durch 

Rekurs auf allgemeine Gesetzlichkeiten erhellen und nachvollziehbar in einen umgreifenden 

Zusammenhang einordnen. Auch die Theologie formuliert argumentativ angreifbare und 

verteidigbare Hypothesen zum Zusammenhang gesicherter Basisannahmen oder Gegebenheiten und 

dabei in Anspruch genommener Theorien. So will sie – zu „Erklärungen [kommen], die [ja] im 

Wesentlichen darin bestehen, Theorien zu formulieren, die zu den Phänomenen passen“ (203); die 

erwiesenermaßen besser zu ihnen passen als konkurrierende Theorien. Theologie beansprucht 

Erklärungs-Kompetenz, „insofern sie eine Möglichkeit der Interpretation des Ganzen im Grund des 

Ganzen aufzuzeigen versucht“ (218); insofern sie die Kohärenz der theologischen Basisdaten und der 

dafür relevanten Phänomene untereinander und mit relevanten nichttheologischen Wissensbeständen 

unter Beweis stellt. 

Wissen – auch das Wissen der Theologie – muss die jeweils in Frage stehenden Behauptungen 

als wohlbegründet ausweisen, zurückweisen oder auf Korrekturen verpflichten, mit denen 

offenkundig gewordene Schwächen beseitigt werden. Die dafür in Anspruch genommenen 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9358 
2	

 

Argumente sollen in ihrer Logik nachvollziehbar sein und konsistent aufeinander aufbauen. Wird 

damit aber nicht eine Methode theologisch verbindlich gemacht, die das theologisch zu Bearbeitende 

auf Propositionen reduziert und als Hypothesen auf den Prüfstand stellt? 

Schärtl warnt selbst davor, die Theologie auf das „Prokrustesbett eines Propositionalismus“ zu 

zwingen (670). Aber er macht zugleich deutlich, dass elementare theoretische Behauptungen diskursiv 

nachvollziehbar gesichert werden müssen, soll das wissenschaftliche Unternehmen der Theologie 

nicht bodenlos bleiben. So bedürfe es der Sicherung des im biblischen Glauben überlieferten und für 

die christliche Theologie maßgebenden Gottesbegriffs und der Existenz des darin als 

Höchstvollkommenheit behaupteten Gottes. Eine ausführliche und detaillierte Prüfung der 

überlieferten „Gottesbeweise“ widmet sich dieser Aufgabe und soll einer neuformatierten Natürlichen 

Theologie den Weg bereiten (Kap. 5).  

Das bei weitem ausführlichste Kap. 6 widmet sich der Auseinandersetzung mit dem 

Atheismus. In immer wieder neuen Anläufen – etwa zur Theodizee-Diskussion – prüft Schärtl das 

Gewicht der jeweils pro und contra den Gottesglauben vorgebrachten Argumente. Er führt vor Augen, 

wie man kleinschrittig Stärken, Lücken und Voraussetzungen der relevanten Argumente aufdeckt und 

sich so in die Lage versetzt, den stärkeren Argumenten zu folgen, und auch die Grenzen ihrer 

Leistungsfähigkeit nicht aus dem Blick verliert. Damit hält es einem theologischen Vorgehen einen 

Spiegel vor, das sich oft schon diskursiv im Recht sieht, ehe man sich der Logik der eigenen Argumente 

und der Voraussetzungen vergewissert hat, auf die man mit ihnen rekurriert. Man weiß immer schon 

ungefähr, was es bedeutet, Glaube und Vernunft zueinander in ein produktives Verhältnis zu bringen 

(oder genau dies abzulehnen), das Referieren der Sprache des Glaubens zu sichern und sich im 

„Konflikt der Interpretationen“ gegen den religionskritischen Einspruch zu behaupten. Im ehrlichen 

und geduldig ausgetragenen Wettbewerb der Argumente werden zwar kaum eindeutige Siege zu 

erringen sein. Das dispensiert aber nicht davon, größere und geringere Wahrscheinlichkeit 

gegeneinander abzuwägen und sich der Reichweite wie der Überzeugungskraft von Argumenten 

gerade da zu versichern, wo der Realitätsbezug des Gottesglaubens und seine Wirklichkeits-erhellende 

Kraft gegen religionskritische Verkürzungen vorzuweisen ist (etwa in der Frage, wie das Aufkommen 

von Selbstbewusstsein in einem evolutionär verstandenen Kosmos verstanden werden kann). Es ist 

keine theologische Verirrung zu fragen, ob, wo und weshalb theologische Theorien nachweisbar 

besser zu den Gegebenheiten unserer Welt passen als antitheologisch-naturalistische. 

Und doch bleibt hier ein offenkundiges Unbehagen. Schärtl artikuliert es selbst. Stützt sich die 

Glaubwürdigkeit des Glaubens auf solche größeren Wahrscheinlichkeiten und genauere Passungen? 

Sind sie glaubensrelevant? Oder hat der Glaube – wie das Herz – seine eigenen Gründe, von denen 

die Vernunft nichts weiß (Blaise Pascal)? Es muss theologisch darum gehen – Schärtl macht das 

deutlich – theoretische Begründungen in der Beobachterperspektive der dritten Person mit deliberativen 
Begründungen zu vermitteln, bei denen in der Beteiligtenperspektive der ersten Person das 

Aufschlussreiche und Inspirierende von Glaubensüberzeugungen zum Tragen kommt. Aber wie kann 

die Theologie diese Vermittlung leisten, ohne es zu einer bloßen Mischung der Begründungen 

kommen zu lassen? 

Deliberative Begründungen geben Rechenschaft darüber, wie Glaubensüberlieferungen zu 

einem produktiven Umgang mit der Wirklichkeit im Ganzen anleiten. Und sie stehen unter dem 

Begründungsdruck, zeigen zu müssen, dass dieser Umgang vernünftig ist: dass sich Glaube, Liebe und 

Hoffnung, wie sie sich den biblischen Zeugnissen verdanken können, als eine der Wirklichkeit im 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9358 
3	

 

Ganzen zutiefst und heilsam entsprechende Weise des Lebens in und mit der Welt erweisen. Mit Paul 

Ricœur gesprochen: Die grundlegenden Überzeugungen des Glaubens tragen nicht nur Theorien, die 

besser als andere zu den Gegebenheiten der Welt und des Lebens in ihr passen. Sie provozieren im 

Ganzen und im Einzelnen eine „Neubeschreibung der Wirklichkeit“, die Konflikte mit anderen 

Beschreibungen der Wirklichkeit auslöst und eine neue Weise des In-der-Welt-Seins eröffnet. 

Pointiert hermeneutische Theologiekonzepte sehen ihre wesentliche Aufgabe darin, das Spezifische 

und das Treffende dieser Neubeschreibung zum Verstehen zu bringen, in die Glaubende sich 

einbezogen wissen und an deren Beglaubigung sie in Glaube, Hoffnung und Liebe „mitarbeiten“. Nicht 

auch im Wissen und Erklären-Wollen der Wirklichkeit? Muss sich nicht auch in der Perspektive der 

dritten Person begründen lassen, warum und worin diese „Neubeschreibung der Wirklichkeit“ diese 

aufschlussreich trifft und in sinnvoller Weise kritisch-transformativ mit ihr umgehen lässt? Wieder 

sind wir bei der Frage nach der Vermittlung theoretischer mit deliberativen Gründen. Sie spitzt noch 

zu, wenn theologisch deutlich wird, dass deliberativ-glaubensevaluativen Begründungen ja nicht 

allein die Hauptlast der Glaubwürdigkeitsbegründung des christlichen Glaubens aufgeladen werden 

darf. Es mag zutiefst menschlich sein, zu glauben. Es mag in das „Leben in Fülle“ hineinführen. Aber 

ist es nicht Gott selbst, der den Glauben an ihn glaubwürdig sein lässt? Und ist es deshalb nicht 

theologisch unerlässlich, das Reden von Gott aus den biblischen Traditionen heraus einleuchtend zu 

machen und so auch in theoretischer Begründungsarbeit auf eine vernünftige Basis zu stellen? Ja, Gott 

macht sich selbst glaubwürdig. Aber es wird theologisch darauf ankommen, dieses Sich-glaubwürdig-

Machen vernünftig nachzuvollziehen und sich so auf diesen Gott als Grund und Vollendung des 

Daseins in vernünftiger Weise beziehen zu können. 

In der Glaubensbegründungs-Frage durchdringen sich verschiedene Weisen des Begründens. 

Entsprechend differenziert und differenzierend ist sie theologisch zu bearbeiten. Es ist eine der vielen 

Stärken des hier rezensierten Buches, an diesen kritischen Punkt zu führen. Kann es sein, dass die 

unterschiedlichen Theologie-Stile daraus resultieren, wie sie das theoretische und das deliberative 

Begründen jeweils miteinander vermitteln? Wenn es so wäre, hätte Schärtls Buch eine geradezu 

geniale Vorlage in den freien Raum gegeben, in dem man diese Vermittlungs-Herausforderung 

theologisch weiter bedenken sollte. 

 

Über den Autor: 

Jürgen Werbick, Dr., emeritierter Professor, Nottuln (werbick@t-online.de) 

 


