THEOLOGISCHE REVUE

122. Jahrgang
— Februar 2026 -

Schartl, Thomas: Gott denken — Gott glauben. Fundamentaltheologische Grund-
und Grenzfragen. Regensburg: Pustet 2024. 841 S. geb. € 39,00 ISBN: 978-3-7917-3055-4

,Das vorliegende Buch hitte schon ldngst publiziert sein sollen®, so Thomas Schdrtl im Vorwort zu
seinem imponierenden Opus magnum. Es hdtte manche Vorurteile gegen die Analytische Theologie
frither ausraumen konnen und Riickfragen praziser formulieren lassen. Nun liegt es vor und fordert
dazu heraus zu wiirdigen, was die angelsdchsische Theoriebildung in Fundamentaltheologie und
Religionsphilosophie hierzulande einzubringen hat. Wer — wie der Rezensent — der Analytischen
Theologie gegeniiber reserviert geblieben ist, wird Einiges nachzuholen haben, ehe er (oder sie) zu
Riickfragen kommt. Diese Rezension wird die Fiille der von Schartl diskutierten Fragen nicht
abschreiten koénnen. So sei es erlaubt, die Themen aufzugreifen, an denen ein besonderer
Gesprachsbedarf und Gesprachs-Chancen fiir den Austausch zwischen angelsachsisch gepragter
analytischer Theologie und eher kontinental-hermeneutischen theologischen Konzepten erkennbar
werden.

Allgemein hervorzuheben ist die Sorgfalt, mit der Schartl lebensweltliche Verortung und
wissenschaftliche Durcharbeitung der Rede von Gott zueinander in Beziehung setzt (Kap. 1 und 2)
und die Wahrheits-Orientierung der Theologie im Feld der Realismus-Antirealismus-Diskussion
herausarbeitet (Kap. 3). Markant tritt das analytische Konzept in Schartls wissenschaftstheoretischer
Charakterisierung der Theologie hervor (Kap. 4). Auch in ihr geht es um Wissen. So sind ihre
Verfahren, die sie - im Unterschied zu lebensweltlich-kerygmatischen Auslegungen - als
Wissenschaft auszeichnen, auf Erkldrungen ausgerichtet, die Phanomene und Zusammenhénge durch
Rekurs auf allgemeine Gesetzlichkeiten erhellen und nachvollziehbar in einen umgreifenden
Zusammenhang einordnen. Auch die Theologie formuliert argumentativ angreifbare und
verteidigbare Hypothesen zum Zusammenhang gesicherter Basisannahmen oder Gegebenheiten und
dabei in Anspruch genommener Theorien. So will sie — zu ,Erklarungen [kommen], die [ja] im
Wesentlichen darin bestehen, Theorien zu formulieren, die zu den Phdnomenen passen® (203); die
erwiesenermaflen besser zu ihnen passen als konkurrierende Theorien. Theologie beansprucht
Erklarungs-Kompetenz, ,insofern sie eine Moglichkeit der Interpretation des Ganzen im Grund des
Ganzen aufzuzeigen versucht® (218); insofern sie die Kohérenz der theologischen Basisdaten und der
dafiir relevanten Phanomene untereinander und mit relevanten nichttheologischen Wissensbestanden
unter Beweis stellt.

Wissen - auch das Wissen der Theologie — muss die jeweils in Frage stehenden Behauptungen
als wohlbegriindet ausweisen, zuriickweisen oder auf Korrekturen verpflichten, mit denen

offenkundig gewordene Schwichen beseitigt werden. Die dafiir in Anspruch genommenen



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Argumente sollen in ihrer Logik nachvollziehbar sein und konsistent aufeinander aufbauen. Wird
damit aber nicht eine Methode theologisch verbindlich gemacht, die das theologisch zu Bearbeitende
auf Propositionen reduziert und als Hypothesen auf den Priifstand stellt?

Schartl warnt selbst davor, die Theologie auf das ,Prokrustesbett eines Propositionalismus® zu
zwingen (670). Aber er macht zugleich deutlich, dass elementare theoretische Behauptungen diskursiv
nachvollziehbar gesichert werden miissen, soll das wissenschaftliche Unternehmen der Theologie
nicht bodenlos bleiben. So bediirfe es der Sicherung des im biblischen Glauben iiberlieferten und fiir
die christliche Theologie mafligebenden Gottesbegriffs und der Existenz des darin als
Hoéchstvollkommenheit behaupteten Gottes. Eine ausfithrliche und detaillierte Priifung der
tberlieferten ,Gottesbeweise“ widmet sich dieser Aufgabe und soll einer neuformatierten Natiirlichen
Theologie den Weg bereiten (Kap. 5).

Das bei weitem ausfithrlichste Kap. 6 widmet sich der Auseinandersetzung mit dem
Atheismus. In immer wieder neuen Anlaufen — etwa zur Theodizee-Diskussion - priift Schartl das
Gewicht der jeweils pro und contra den Gottesglauben vorgebrachten Argumente. Er fithrt vor Augen,
wie man kleinschrittig Starken, Liicken und Voraussetzungen der relevanten Argumente aufdeckt und
sich so in die Lage versetzt, den starkeren Argumenten zu folgen, und auch die Grenzen ihrer
Leistungsfahigkeit nicht aus dem Blick verliert. Damit hilt es einem theologischen Vorgehen einen
Spiegel vor, das sich oft schon diskursiv im Recht sieht, ehe man sich der Logik der eigenen Argumente
und der Voraussetzungen vergewissert hat, auf die man mit ihnen rekurriert. Man weif3 immer schon
ungefahr, was es bedeutet, Glaube und Vernunft zueinander in ein produktives Verhaltnis zu bringen
(oder genau dies abzulehnen), das Referieren der Sprache des Glaubens zu sichern und sich im
~Konflikt der Interpretationen“ gegen den religionskritischen Einspruch zu behaupten. Im ehrlichen
und geduldig ausgetragenen Wettbewerb der Argumente werden zwar kaum eindeutige Siege zu
erringen sein. Das dispensiert aber nicht davon, groflere und geringere Wahrscheinlichkeit
gegeneinander abzuwidgen und sich der Reichweite wie der Uberzeugungskraft von Argumenten
gerade da zu versichern, wo der Realitdtsbezug des Gottesglaubens und seine Wirklichkeits-erhellende
Kraft gegen religionskritische Verkiirzungen vorzuweisen ist (etwa in der Frage, wie das Aufkommen
von Selbstbewusstsein in einem evolutionar verstandenen Kosmos verstanden werden kann). Es ist
keine theologische Verirrung zu fragen, ob, wo und weshalb theologische Theorien nachweisbar
besser zu den Gegebenheiten unserer Welt passen als antitheologisch-naturalistische.

Und doch bleibt hier ein offenkundiges Unbehagen. Schirtl artikuliert es selbst. Stiitzt sich die
Glaubwiirdigkeit des Glaubens auf solche grofieren Wahrscheinlichkeiten und genauere Passungen?
Sind sie glaubensrelevant? Oder hat der Glaube — wie das Herz — seine eigenen Griinde, von denen
die Vernunft nichts weif3 (Blaise Pascal)? Es muss theologisch darum gehen - Schéartl macht das
deutlich - theoretische Begriindungen in der Beobachterperspektive der dritten Person mit deliberativen
Begriindungen zu vermitteln, bei denen in der Beteiligtenperspektive der ersten Person das
Aufschlussreiche und Inspirierende von Glaubensiiberzeugungen zum Tragen kommt. Aber wie kann
die Theologie diese Vermittlung leisten, ohne es zu einer blolen Mischung der Begriindungen
kommen zu lassen?

Deliberative Begriindungen geben Rechenschaft dariiber, wie Glaubensiiberlieferungen zu
einem produktiven Umgang mit der Wirklichkeit im Ganzen anleiten. Und sie stehen unter dem
Begriindungsdruck, zeigen zu miissen, dass dieser Umgang verniinftig ist: dass sich Glaube, Liebe und

Hoffnung, wie sie sich den biblischen Zeugnissen verdanken konnen, als eine der Wirklichkeit im

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9358



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Ganzen zutiefst und heilsam entsprechende Weise des Lebens in und mit der Welt erweisen. Mit Paul
Ricceur gesprochen: Die grundlegenden Uberzeugungen des Glaubens tragen nicht nur Theorien, die
besser als andere zu den Gegebenheiten der Welt und des Lebens in ihr passen. Sie provozieren im
Ganzen und im Einzelnen eine ,Neubeschreibung der Wirklichkeit®, die Konflikte mit anderen
Beschreibungen der Wirklichkeit auslost und eine neue Weise des In-der-Welt-Seins eréffnet.
Pointiert hermeneutische Theologiekonzepte sehen ihre wesentliche Aufgabe darin, das Spezifische
und das Treffende dieser Neubeschreibung zum Verstehen zu bringen, in die Glaubende sich
einbezogen wissen und an deren Beglaubigung sie in Glaube, Hoffnung und Liebe ,mitarbeiten®. Nicht
auch im Wissen und Erklaren-Wollen der Wirklichkeit? Muss sich nicht auch in der Perspektive der
dritten Person begriinden lassen, warum und worin diese ,Neubeschreibung der Wirklichkeit” diese
aufschlussreich trifft und in sinnvoller Weise kritisch-transformativ mit ihr umgehen lasst? Wieder
sind wir bei der Frage nach der Vermittlung theoretischer mit deliberativen Griinden. Sie spitzt noch
zu, wenn theologisch deutlich wird, dass deliberativ-glaubensevaluativen Begriindungen ja nicht
allein die Hauptlast der Glaubwiirdigkeitsbegriindung des christlichen Glaubens aufgeladen werden
darf. Es mag zutiefst menschlich sein, zu glauben. Es mag in das ,Leben in Fille hineinfithren. Aber
ist es nicht Gott selbst, der den Glauben an ihn glaubwiirdig sein ldsst? Und ist es deshalb nicht
theologisch unerlésslich, das Reden von Gott aus den biblischen Traditionen heraus einleuchtend zu
machen und so auch in theoretischer Begriindungsarbeit auf eine verniinftige Basis zu stellen? Ja, Gott
macht sich selbst glaubwiirdig. Aber es wird theologisch darauf ankommen, dieses Sich-glaubwiirdig-
Machen verniinftig nachzuvollziehen und sich so auf diesen Gott als Grund und Vollendung des
Daseins in verniinftiger Weise beziehen zu kénnen.

In der Glaubensbegriindungs-Frage durchdringen sich verschiedene Weisen des Begriindens.
Entsprechend differenziert und differenzierend ist sie theologisch zu bearbeiten. Es ist eine der vielen
Starken des hier rezensierten Buches, an diesen kritischen Punkt zu fithren. Kann es sein, dass die
unterschiedlichen Theologie-Stile daraus resultieren, wie sie das theoretische und das deliberative
Begriinden jeweils miteinander vermitteln? Wenn es so ware, hatte Schartls Buch eine geradezu
geniale Vorlage in den freien Raum gegeben, in dem man diese Vermittlungs-Herausforderung

theologisch weiter bedenken sollte.

Uber den Autor:

Fiirgen Werbick, Dr., emeritierter Professor, Nottuln (werbick@t-online.de)

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9358



