
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Februar 2026 – 
 
 
 
Tietz, Christiane: Nietzsche. Leben und Denken im Bann des Christentums. 
München: C. H. Beck 2025. 249 S., geb. € 28,00 ISBN: 978-3-406-82895-9 
 
Die Vf.in, seit 2025 Kirchenpräsidentin der Evangelischen Kirche von Hessen und Nassau, verfasste 

den Bd. gegen Ende ihrer Zeit als Prof.in für Systematische Theologie an der Universität Zürich. Sie 

nimmt sich vor, Friedrich Nietzsches Werdegang und Philosophie als die eines radikalen 

Christentumskritikers zu erzählen, der gleichwohl vom Objekt seiner Kritik nicht loskam. Keine 

klandestine Entdeckung eines heimlichen Christen ist geplant, wohl aber die Aufdeckung der Themen, 

Motive und auch des Stils, die Nietzsche mit dem verbanden, was er – je länger desto mehr – 

abgrundtief verabscheute.  

Das Buch ist in zwölf Kap.n biographisch angelegt und schließt mit einem kurzen, auch 

persönlich gehaltenen Epilog. Breiten Raum nimmt zunächst die Schilderung von Kindheit, Jugend 

und erster Studentenzeit ein: Nietzsche stammt aus einem Pfarrhaus, wächst mit pietistisch und 

erwecklich beeinflusster Frömmigkeit auf, muss den frühen Tod sowohl des Vaters als auch des 

Bruders ertragen und erfährt entscheidende Prägungen an der Eliteschule Schulpforta bei Naumburg 

– auch letzteres in einer ganz im Geist evangelischen Christentums seiner Zeit stattfindenden 

Erziehung. Erste Zweifel lassen sich beim Schüler finden. Sie treten beim Studenten dann voll auf, der 

David Friedrich Strauß und Arthur Schopenhauer liest und sich bald von der Theologie lossagt und 

besonders bei Friedrich Ritschl Altphilologie studiert. Die weiteren Lebensstationen werden 

geschildert und mit Darstellungen der sich entwickelnden und wandelnden Philosophie Nietzsches 

verbunden. Den definitiven Abschied vom Christentum sieht die Vf.in der Basler Zeit als junger Prof. 

für Altphilologie, der in den Unzeitgemäßen Betrachtungen und im Nachlasswerk Ueber Wahrheit und 
Lüge im aussermoralischen Sinne (1873) die Möglichkeit religiöser Wahrheiten überhaupt bezweifelt. 

Im Kontext des ersten publizierten Buches Die Geburt der Tragödie aus dem Geist der Musik wird die 

zuerst heftige Verehrung Nietzsches für Richard Wagner und seine spätere Abkehr von ihm erzählt 

(Kap. 5). Noch einmal mit biographischem Schwerpunkt berichtet Kap. sechs von der zeitweiligen 

Freundschaft mit Lou Andreas-Salomé und Paul Rée. Ein erster Blick auf den Zarathustra bemerkt 

dessen quasi-messianische Konstruktion und die bewusste Nachahmung biblischer Sprache: Das Buch 

für alle und keinen ist das Evangelium dessen, der sich ganz spät selbst als Anti-Christ bezeichnen 

sollte. Ab Kap. sieben dominiert die theoretische Perspektive: Ausführlich wird die Kritik an der 

christlichen Mitleidsmoral als widersprüchlich, schamlos und das Gegenüber auf sein Leid fixierend 

referiert. Hier ist eine Schlüsseleinsicht zu lesen: Leid soll bejaht werden, und zwar um seiner selbst 

willen, nicht etwa, weil es von Gott gegeben sei. Hier ist Nietzsches eigene Metaphysik grundgelegt: 

„Nietzsche wollte das Leid umfassend bejahen, weil er ihm nicht entkommen konnte. In seiner 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9357 
2	

 

Denkfigur von der ewigen Wiederkunft des Gleichen gab er dieser Haltung philosophische Gestalt.“ 

(123, 159-161) Kap. acht und neun schreiben eine interessante Gegengeschichte: Zuerst wird die 

Religion der christlichen Priester als durchsichtige Standespolitik gebrandmarkt, die durch die Predigt 

der Sünde und der nur durch sie möglichen Vergebung im Wesentlichen Selbststabilisierung 

betreiben. Ganz anders, Kap. neun, Jesus von Nazareth selbst. Nietzsche schildert ihn durchaus 

zugewandt als integer, sensibel und Künder eines kindlichen Evangeliums. In liberaltheologischer 

Manier wird die frühe Kirche dafür kritisiert, dass sie aus diesem Evangelium Jesu eine Dogmatik des 

Glaubens an den Christus machte. Dem prominentesten aller Nietzsche-Sätze, dem vom Tode Gottes 
ist Kap. zehn gewidmet. Der sowohl bekannte als auch umrätselte Aphorismus aus Fröhliche 
Wissenschaft 125 kommt in seiner Ambivalenz zur Sprache. Erst in der späten Fassung (5. Buch, 1887) 

ist das zu der Heiterkeit vereindeutigt, Gott nicht mehr als Ursache von Weltzuständen denken zu 

müssen. Schließlich, die Rede vom „Übermenschen“: Einsichten aus dem Zarathustra und anderen 

Werken werden zusammengezogen und knapp das Bild der Herren-Moral entworfen: „Nietzsche 

entwickelt die Figur des Übermenschen, weil seine Lehre von der ewigen Wiederkunft des Gleichen 

anders kaum zu ertragen wäre.“ (166) Die häufig so apostrophierten Werke des Zusammenbruchs – 

Der Fall Wagner, Götzen-Dämmerung, Ecce homo u. a. – werden vor dem Vorwurf beginnenden Wahns 

ausdrücklich in Schutz genommen und als Abschluss der zuvor entwickelten Positionen dargestellt: 

Das diesseitige Leben ist nicht zu überwinden, es soll total angenommen werden. Dass spätestens in 

Brieffragmenten und Zetteln, in denen Nietzsche sich herrscherlich und gottgleich imaginiert, vom 

Beginn einer psychischen Krankheit gesprochen werden muss, für deren Erklärung heute entweder 

nach einem Hirntumor gesucht würde oder aber eine neurodegenerative Krankheit infrage käme, 

erscheint der Vf.in evident. Im Epilog bündelt sie ihre Beobachtungen, „dass ihn christliche Konzepte 

bis in seine letzten wachen Momente hinein beschäftigten“ (181). Sie stimmt seiner Kritik eines 

weltflüchtigen Christentums zu, skizziert aber sowohl eine Mitleidsethik als auch Theodizeegedanken, 

an denen sie dennoch festzuhalten gedenkt und kritisiert Nietzsche ausdrücklich für seine Ablehnung 

der Gleichheit aller Menschen. Wie kein anderer hat er den Widerspruch zwischen Gott und vielem, 

was in der Welt geschieht, thematisiert. Damit muss umgehen, wer sich dennoch immer wieder als 

christlich glaubend vorfindet. 

Insgesamt haben wir es mit einer knappen (175 Texts.) werkbiographischen Einführung mit 

Fokus auf Nietzsches Lieblingsfeindbild zu tun. Die biographischen Stationen und viele der 

Informationen zu Nietzsches Werk sind aus der Fülle der ihm gewidmeten Literatur gut bekannt. Was 

das Buch besonders macht, ist die Kombination aus klarer und gut lesbarer Diktion und zugleich 

ausgezeichneter Quellenkenntnis, die auch das Nachlassmaterial und die Korrespondenz vielfach 

heranzieht und in fast 1200 Endnoten nachweist, immer wieder auch im Gespräch mit 

Sekundärliteratur. Hier zeigen sich dieselben Vorzüge wie in der Karl-Barth-Biographie der Vf.in von 

2018. Über Details kann diskutiert werden, so spielen etwa Zur Genealogie der Moral und Jenseits von 
Gut und Böse im Vergleich zu anderen Werken eine auffallend geringe Rolle, auch hätten die in 

ungewohnter Weise gelobten Spätwerke von 1888 eine ausführlichere Darstellung verdient gehabt als 

ihnen zuteil wurde. Vielleicht ist das Buch am Schluss etwas zu eilig. Gleichviel, es führt in Leben und 

Werk Friedrich Nietzsches ungemein kenntnisreich und zugleich gut lesbar ein und ihm gelingt der 

Nachweis, dass er das Hauptobjekt seiner Kritik nicht einfach hinter sich ließ: Kritik ist etwas Anderes 

als Vergessen, was so manchem gegenwärtigem Beitrag zur Religionskritik ins Stammbuch zu 

schreiben wäre.  



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9357 
3	

 

Über den Autor:

Martin Hailer, Dr., Professor am Institut für Philosophie und Theologie der Pädagogischen Hochschule 

Heidelberg (hailer@ph-heidelberg.de) 


