THEOLOGISCHE REVUE

122. Jahrgang
— Februar 2026 -

Joas, Hans: Universalismus. Weltherrschaft und Menschheitsethos. Berlin:
Suhrkamp Verlag 2025. 975 S., geb. € 48,00 ISBN: 978-3-518-58827-7

Der monumentale Bd. ist das durch eine Reihe von Vorarbeiten — darunter: Die Sakralitdt der Person
(2011), Die Macht des Heiligen (2017), Im Bannkreis der Freiheit (2020) — auf den Weg gebrachte opus
magnum des bekannten Soziologen Hans Joas. Seine Frage klingt einfach, ihre Bearbeitung erweist
sich aber als hochst komplex: Universalismus ist die Idee, das Wohl aller Menschen bei ethischen und
politischen Entscheidungen zu beriicksichtigen. Woher aber stammt dieser Gedanke? Und wie ist es
um seine Realisierung bestellt, die doch immer in einem durch Interaktion und damit durch Macht
strukturierten Feld stattfinden muss? Moralischer Universalismus hat es immer mit imperialen
Strukturen, dem politischen Universalismus zu tun. Ist das beschreib- und auseinanderdividierbar?
Zumal, wenn man nicht der Verfithrung des Gedankens erliegen will, moralischer Universalismus sei
allein eine europaisch-aufklarerische Idee mit jiiddischen und christlichen Wurzeln, muss tief gegraben
und weite Umschau gehalten werden.

Nach einleitenden Bemerkungen wird in Kap. eins die Methodik erldutert: Eine Genealogie
des moralischen Universalismus wird, wo immer moéglich, in kritischer Relecture von Max Weber und
Ernst Troeltsch entworfen, die beide mit weitem Fokus zu arbeiten versuchten und zugleich nicht im
Vorherein einem sdkularistischen Narrativ erlagen. Oft wird Weber im Folgenden kritisch und
Troeltsch im Sinne eines wiederzuentdeckenden Klassikers gelesen. Kap. zwei sucht nach
Entstehungsszenarien: Universalistische Motive sind im alten Israel, seinem Exodus-Narrativ und
deutlicher den prophetischen Traditionen zu finden, freilich nicht im Sinne der einzigen oder der
,reinen® Quelle allein. Der Blick geht ebenso ins antike Griechenland sowie nach China und Indien,
wo der Vf. etwa in der Weiterentwicklung kultureller Wertmuster oder in asketischen Traditionen
universalistische Motive ausmacht. Eine christliche Triumphgeschichte, als sei es selbst die
Entgrenzung des jiidischen Partikularismus, wird kritisiert. In Kap. drei wird diese Kritik noch
deutlicher, weil es in ihm um die Amalgamierungen von christlichem Universalismus und spatantikem
imperialem Selbstverstandnis geht, zu dem sich christliche Theologen ab der konstantinischen Epoche
nur zu bereitwillig verstanden. Kap. vier nimmt Gegengeschichten unter die Lupe: Was geschieht
ideengeschichtlich, wenn Imperien untergehen? Aurelius Augustinus entkoppelt den Universalismus
vom Staatswesen des romischen Reiches und entwirft eine entsprechend universale Ekklesiologie.
Damit erweist er sich als entscheidender Motivgeber fiir den eigenen ekklesiologischen Entwurf des
Vt.s, der in Warum Kirche? (2022) vorliegt. Auch hier wird mit dem Beginn des Buddhismus der Blick
bewusst auf aulereuropaische Zusammenhénge gerichtet. Kap. fiinf fithrt weitgehend zu einer Weber-

und Troeltsch-Diskussion zuriick. Kern ist hier eine Rekonstruktion der Hauptgedanken aus Dante



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Alighieris ,Monarchia“, wo jener einen christlichen Universalismus entwickelt, ohne dabei aber die
Kirche oder das Christentum selbst zu sakralisieren. Kap. sechs erzahlt Gegengeschichten zu den
frithneuzeitlichen européischen Imperien und kommt dabei u. a. auf Bartolomé de Las Casas zu
sprechen. Kap. sieben: Die amerikanische und die franzdsische Revolution feierten sich selbst als
neuzeitliche Erscheinungsform des Universalismus und zugleich als deren politische Realisierungen.
Bei allem differenzierten Blick auf die dort formulierten Menschenrechte ist aber doch festzuhalten,
dass beide Ereignisse Amalgamierungen des Universalismus mit getarnten oder handfesten
aggressiven, kolonialen und imperialen Strukturen darstellen. Weder die Berufung auf religicse
Quellen der Menschenrechte (Amerika) noch die betont siakulare Gegenrechnung in Frankreich
konnen das vergessen machen. Kap. acht blickt auf Konstellationen, die betont antiuniversalistisch
ausgerichtet sind: Der italienische und deutsche Faschismus und sein rassistischer Bodensatz stellen
genau dies dar. Nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs ist die Allgemeine Erkldirung der
Menschenrechtev. a. als Reaktion auf diese Zivilisationskatastrophen zu lesen. Der V{. sieht aber genau
hin und entdeckt auch hier geschickte Vorbehalte machtiger Player in den Gremien der noch jungen
Vereinten Nationen. Weitgehend vorbehaltlos positiv fallen die néchsten beiden Fallstudien aus, die
sich mit Martin Luther King und Mahatma Gandhi befassen (Kap. 9 und 10): Martin Luther King, der
fir einen Universalismus aus christlichen Wurzeln steht, sah sich einem ebenso -christlich
,begrindeten” weiflen Rassismus gegeniiber und war, nicht zuletzt in der Zusammenarbeit mit seinem
Freund und Mitstreiter, Abraham Heschel, bereit, institutionalisiertes Christentum zu transzendieren
und auf interreligiose Konstellationen zuzugehen. Gandhi steht wiederum fiir eine nicht-europaische,
nicht jidisch-christliche Form des Universalismus. Es gibt hier kein europaisch-jiidisch-christliches
Monopol und keines fiir die altgriechischen Traditionen, so wahr es Universalismus auch aus diesen
Quellen gibt. Diese Darstellung, die wie manche anderen Kap. auch, die separate Lektiire lohnen,
nehmen wieder den interreligiésen Dialog als Horizont eines universalistischen Diskurses und seiner
Praktiken in den Blick, die den Amalgamierungen mit imperialen Universalismen entgehen kénnten.
Der historische Hauptteil des Bd. schlief3t mit zwei sehr unterschiedlichen Fallstudien: Einmal wird in
Kap. elf die aggressiv religionsfeindliche Utopie Mao Zedongs in China geschildert, wobei der Blick
auch auf Adaptionen im Europa der K-Gruppen und der RAF fallt: Hier pervertiert der Universalismus
zu einer Idee, der einzelne Menschenleben nichts bedeuten. Und schlief3lich, Kap. 12: Ist der Islam ein
Universalismus? Der Vf. kritisiert rasche Feindbilder, auch bei seinen beiden Protagonisten Max
Weber und Ernst Troeltsch. Er entdeckt mit dem Islam-Forscher Marshall G. S. Hodgson, der aus dem
Qékertum stammt, im Islam den Gedanken der weltumspannenden menschlichen Gemeinschaft, wohl
wissend, dass religiose u. a. Traditionen immer das Ineinander vieler Motive und Praktiken darstellen.
Das Schlusskapitel widmet sich knapp einigen normativen Implikationen des Universalismus-Themas:
So stellt der Vf. klar, dass auch erklarte Universalisten partikulare Verpflichtungen im sozialen
Nahbereich haben, wendet sich gegen eine Entgrenzung des Universalismus auf nicht-Menschen und
pladiert fiir ein Recht auf staatliche Souverénitét, die sich aber immer universalistisch befragen lassen
muss. Kann es — Abschlussfrage — Universalismus ohne Imperialismus geben? Antwort: Genau dann,
wenn es einen nichtimperialen Bezugsrahmen gibt: Hier werden Augustin, Dante und Gandhi gelobt,
weil sie die Kirche und - konsequenter noch - die Humanitas iiberhaupt als Bezugsrahmen deuten.
Die Verortung der drei Denker/Praktiker in religiosen Letztiiberzeugungen ist kein Zufall, auch und

weil diese Verortungen inhaltlich nicht identisch sind.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9356



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Das Buch ist eine Ubung in historischer Soziologie gewaltigen Ausmafles. Als solche steht es
in der Tat in Weber’scher und Toeltsch’scher Tradition und mit ihnen auf Augenhéhe. Wie die beiden
muss es sich iber weite Strecken auf Fachbeitrage aus benachbarten Disziplinen — Theologie, Politik-
und Religionswissenschaft, Historiographie - verlassen und macht dies auch kenntlich.
Entsprechende Fachleute mogen Details der Rekonstruktionen dann diskutieren. Der normative
Bezugsrahmen indes ist deutlich: Wer den Gedanken vom Wohl und vom gleichen Recht aller
Menschen nicht in imperiale Dienste stellen mochte, wie es allzu oft geschehen ist und noch téaglich
geschieht, ist mit einem transzendenzoffenen Bezugsrahmen sehr gut beraten. Dass dieser beim Vf.
christlich ausfallt, ist nicht zu tibersehen. Dass er ihn darauf aber nicht begrenzt, gehort zu den nicht
nur sozialwissenschaftlich, sondern ebenso theologisch herausfordernden Ergebnissen dieser grofien
Studie.

Uber den Autor:

Martin Hailer, Dr., Professor am Institut fiir Philosophie und Theologie der Padagogischen Hochschule
Heidelberg (hailer@ph-heidelberg.de)

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9356



