
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Februar 2026 – 
 
 
 
Potempa, Alina: Das katholische ’68. Die Auswirkungen der „Pillenenzyklika“ 
Humanae vitae auf das Katholischsein in der Bundesrepublik. Paderborn: Brill 
Schöningh 2025. 227 S. (Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte. Reihe 
B: Forschungen 148), geb. € 79,00 ISBN: 978-3-506-79699-8 
 
Die Debatten um den sexuellen Missbrauch in der katholischen Kirche sind aufs Engste mit einem 

weiteren strukturellen Problem verknüpft: dem massiven Glaubwürdigkeitsverlust der wichtigsten 

moralischen Institution in der deutschen Geschichte seit dem Zweiten Weltkrieg. Neben dem Umgang 

mit den Missbrauchsfällen, der oft genug vom Motiv der Vertuschung geleitet war, ermittelten aktuelle 

Umfragen bestimmte „kirchliche Moral- und Gesellschaftsvorstellungen“ als wichtigsten Grund, der 

Kirchenmitglieder einen Austritt erwägen ließe. Erfasst man dieses Problem in seiner historischen 

Dimension, stößt man unweigerlich auf Prozesse und Entwicklungen um 1968, als emanzipatorische 

Bewegungen primär studentischer Milieus, die päpstlich-lehramtliche Absage an die künstliche 

Empfängnisverhütung in der Enzyklika Humanae vitae und Protestartikulationen in der Kirche – etwa 

auf dem Essener Katholikentag – zeitlich zusammenfielen. Diesen Komplex um „das katholische ’68“, 

wie es im Titel heißt, hat die Historikerin Alina Potempa in einer lesenswerten Monografie innovativ 

erhellt.  

Der Entstehungskontext der vorliegenden Arbeit lag in der DFG-Forschungsgruppe 2973 

„Katholischsein in der Bundesrepublik Deutschland. Semantiken, Praktiken, Emotionen in der 

westdeutschen Gesellschaft 1965–1989/90“, der bedauerlicherweise nur eine Förderphase vergönnt 

war. Vorbereitende Arbeiten sind Monika Wienfort zu verdanken, bis diese einen Ruf auf die Professur 

für Brandenburgisch-preußische Geschichte an der Universität Potsdam annahm. Erschienen ist 

Potempas Bd. in der renommierten „blauen Reihe“ der Kommission für Zeitgeschichte (KfZG).  

Die Vf.in geht unter Rückgriff auf das in der Forschungsgruppe etablierte Konzept von 

„Katholischsein“ von einem „katholischen ’68“ aus, das, wie die Vf.in mittels emotionsgeschichtlicher 

Zugänge analysiert, zeigte, was im katholischen Feld in der Auseinandersetzung mit Humanae vitae 

und den Folgen „in Bewegung geriet“ (10). Was genau in Bewegung geriet, arbeitet die Vf.in anhand 

der Transformation von Glaubenspraktiken, Autoritätsverhältnissen und Geschlechterrollen im 

religiösen Feld der späten 1960er und 1970er Jahre heraus. 

Neben dem emotionsgeschichtlichen Zugang ist auch die Quellengrundlage innovativ: Die 

Vf.in wertet zeitgenössische Publizistik, Leserbriefe und theologische Literatur aus. Im Zentrum 

stehen Zuschriften von Gläubigen an Bischöfe, v. a. an Franz Hengsbach (Essen), Julius Döpfner 

(München und Freising) und Konrad Landershofer (Passau). Für den dritten Hauptteil hat sie – für den 

Fragehorizont naheliegend und ergiebig – Gespräche mit Zeitzeug:innen geführt und ausgewertet. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9355 
2	

 

Die Studie gliedert sich in drei Hauptteile: Im ersten großen Abschnitt beleuchtet die Vf.in 

Emotionen und soziale Dynamiken nach Humanae vitae, die ein breites Feld abdeckten. Eine Mehrheit 

der Gläubigen, die sich zu Wort meldeten, zeigten sich „ratlos, enttäuscht, verbittert“ (19–30), manche 

differenzierten zwischen einer begrüßenswerten Kritik an allzu großer sexueller Freizügigkeit, wovon 

aber die Ehe losgelöst zu betrachten sei. Wiederum andere unterstützten die Aussagen der Enzyklika 

uneingeschränkt. Besonders deutlich wird, dass das klerikale „emotional regime“ – ein Konzept des 

Historikers und Anthropologen William Reddy, das sich zur Analyse einer Machtform eignet, die über 

Gefühle aktiviert wird – zunehmend brüchig wurde (30–44). Die Königsteiner Erklärung der 

deutschen Bischöfe (August 1968), die als Kompromissformel die Gewissensfreiheit der Gläubigen 

betonte, deutet die Vf.in als Akt des „bischöflichen Emotionsmanagements“ (87–94) zur 

Nachsteuerung der erhitzten Rezeption der Enzyklika. 

Im zweiten Teil kontextualisiert die Vf.in die Enzyklika-Debatte stärker vor dem Hintergrund 

der zeitgenössisch diagnostizierten „Sexwelle“ und hinsichtlich der Diskurse um Sexualität, Natur, 

Körper und Gesundheit/Krankheit (109–121). Sie zeigt, wie die katholischen Gläubigen in den 

Stellungnahmen Kritik am Leib-Seele-Dualismus äußerten und ihre Hoffnungen auf eine „liebende 

Kirche“ enttäuscht sahen. Körperbezogene Diskurse problematisierten die Reduktion des weiblichen 

Körpers zum „Zeitwahl-Objekt“ (109–120), während der Artikel 15 der Enzyklika, der die ärztlich 

indizierte Einnahme der Pille erlaubte, Fragen nach einer zweifelhaften Pathologisierung von 

Sexualität aufwarfen (121–129).  

Schließlich wertet die Vf.in insgesamt 21 Gespräche mit Zeitzeug:innen aus, die jene 

Perspektiven, die sich aus den Zuschriften an die Bischöfe ergaben, bestätigten und ergänzten (131–

200). Besonders deutlich werden in diesem Teil die wechselhaften biografischen Erfahrungen von 

katholischer, teilweise rigider Sozialisation und „schwarzer Pädagogik“ über konzilsinspirierte 

Hoffnungen auf Liberalisierungen und wahrgenommene Rückschritte und Verschärfungen durch die 

Enzyklika. 

Die Studie verdeutlicht die ambivalenten Dynamiken, die mit der Enzyklika Humanae vitae 

und ihrer Rezeption vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Transformationen verbunden waren: 

Anstatt eine normierende Wirkung zu entfalten, bewirkte das Lehrschreiben eine deutliche 

Ausdifferenzierung der Weisen des Katholischseins bzw. machte diese verstärkt sichtbar. Der genaue 

Zusammenhang von einer schon zuvor bestehenden, aber noch nicht sichtbaren Pluralität im 

Katholischsein und jener, die durch die Entwicklungen um 1968 ursächlich ausgelöst wurde, bleibt 

jedoch offen. Besonders groß war der Anteil der Gläubigen, der unter größeren oder weniger großen 

Gewissensnöten einen loyalen Ungehorsam („loyal disobedience“) entwickelte, während eine kleine 

Zahl die Lehre der Enzyklika als verbindliche Norm anerkannte. Besonders katholische Frauen 

artikulierten im Kontext des Protests in bemerkenswerter Offenheit Themen und Aspekte der eigenen 

Religiosität, Sexualität, Mutterschaft und Lebensführung. Gegenüber der These vom vertikalen 

Schisma, das die Breite der Gläubigen von den Positionen des Klerus abgelöst habe, zeigt die Vf.in 

jedoch auch, dass es zahlreiche Priester, Theologen, Seelsorger und sogar Bischöfe gab, die eine 

differenzierte bis kritische Position gegenüber Humanae vitae entwickelten.  

Kritisch könnte man diskutieren, ob die These vom „katholischen ’68“ nicht wiederum 

differenziert werden sollte: Zwar hoben sich die Zuschriften der katholischen Gläubigen von der 

sexuellen Liberalität der studentischen Avantgarde ab (207–208). Doch zu wenig uniform waren die 

Wirkungen und Rezeptionsweisen der Gläubigen und auch die Positionen von Priestern und 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9355 
3	

 

Theologen und zu verschränkt sind die Entwicklungen im Katholizismus mit anderen Tendenzen der 

Zeit. Dies stellt die Vf.in selbst heraus, wenn sie betont, dass sich katholische Gläubige 

gesellschaftliche Normvorstellungen von Demokratisierung sowie Protestartikulationen zu eigen 

machten (208). Wollte man die Rede von einem katholischen ’68 aufrechterhalten, könnte man es als 

einen in sich wiederum heterogenen und differenzierten Strang verschiedener Dimensionen „von ’68“ 

auffassen.  

Jenseits dieser Frage nach der Einordnung „des katholischen ’68“ in den Kontext der Zeit bleibt 

das Verdienst der Monografie, einen erkenntnisreichen und erhellenden Beitrag zur Geschichte von 

Katholizismus und Gesellschaft in den 1960er und 1970er Jahren geleistet zu haben. Den Leitbegriff 

der DFG-Forschungsgruppe, das „Katholischsein“, hat die Vf.in überzeugend operationalisiert. 

Besonders wertvoll ist die Kombination von zeitgenössischen Zuschriften mit den Erinnerungen der 

Zeitzeuginnen und Zeitzeugen, die verdeutlichen, wie sich die Diskurse, Debatten und Emotionen 

jener Zeit in die Biografien der Gläubigen eingeschrieben haben. Für das Verständnis der 

gegenwärtigen Krise der katholischen Kirche finden die Lesenden bei Potempa zentrale Hinweise, 

wann, wo und wie die Brüchigkeit des „emotional regime“ des Katholizismus zutage trat und mit 

anderen Entwicklungen wie dem Wertewandel und Diskursen um Körper, Sexualität, Gesundheit und 

„Natur“ in den späten 1960er und den „therapeutischen“ 1970er Jahren verschränkt war. 

 

Über den Autor: 

David Rüschenschmidt, Dr., Historiker und wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Forschungsstelle für 

Zeitgeschichte in Hamburg (rueschenschmidt@zeitgeschichte-hamburg.de) 

 


