THEOLOGISCHE REVUE

122. Jahrgang
— Februar 2026 -

Weltecke, Dorothea: Die drei Ringe. Warum die Religionen erst im Mittelalter
entstanden sind. Miinchen: C. H. Beck 2024. 608 S., geb. € 38,00 ISBN 978-3-406-81192-0

Dorothea Weltecke, die nach Professuren an den Universitaten Konstanz und Frankfurt a. M. seit 2024
als Prof.in fiir Spatmittelalter an der HU Berlin lehrt, vertritt in ihrem umfénglichen Werk die These,
dass Judentum, Christentum und Islam nicht von Anfang an jenen Exklusivitdtsanspruch aus ihren
Offenbarungstexten herausgelesen haben, den sie heutzutage fiir sich reklamieren. Vielmehr
verschwand ihre in der Spatantike noch vorhandene Offenheit, die sowohl ihre Feier des Kultes als
auch ihre Kultgemeinde(n) charakterisierte, erst zwischen 500 und 1500 aufgrund einer spezifischen
Ursachenlage: ,Geschlossene Formationen entstanden durch die Definition sozial und rechtlich
ungleicher Gruppen, die der Verbreitung theologischer Systeme vorausging.“ (483) Von dieser
~Entstehung der Abgrenzung und der Feindseligkeit zwischen Juden, Christen und Muslimen in dem
Zeitraum von rund tausend Jahren [...], der gemeinhin als ,Mittelalter® bezeichnet wird“, handelt das
vorliegende Buch in finf (Haupt-)Teilen (13).

Jeder der finf Teile erldutert im Sinne eines eigenen Anlaufs wichtige Facetten dieses im
Mittelalter erfolgten Gerinnungsprozesses, den Weltecke mit der Entstehung der drei Religionen
Judentum, Christentum und Islam unmittelbar verbunden sieht. So bietet Weltecke im ersten Teil
einen Einstieg anhand von drei Pilgerberichten (jiidischer, christlicher und muslimischer Provenienz)
aus dem 12./13. Jh., um in die gemeinsame historische Landschaft der drei Kulturen einzufiihren. Sie
lassen aus je unterschiedlicher Perspektive etwas davon erkennen, wie Juden, Christen und Muslime
aufeinander blickten oder einander ignorierten, miteinander rivalisierten oder untereinander
tibereinstimmten. Weltecke halt fest, dass die den drei religiosen Traditionen gemeinsamen
Wissenskulturen auch zu einer Verflechtung der Glaubenstraditionen fiihrten, einerlei ob die durch
Konkurrenz protegiert oder mit dem Anspruch der Autonomie in Abrede gestellt wurde. Den
untersuchten Pilgerberichten zufolge ,waren die theologischen Traditionen nicht so scharf
voneinander getrennt, wie man lange gedacht hat. Aber trotzdem war die Bewegung zwischen ihnen
eingeschriankt.” (137)

Im zweiten Teil ihrer Darstellung fithrt Weltecke aus, dass ,sich in keiner der drei Traditionen
im Mittelalter eine unangefochtene Lehrautoritit durchsetzen konnte® (17). Ein Gemisch aus geradezu
fluiden Traditionen verband die drei religiosen Kulturen. So wusste man unter den drei
Lehrtraditionen voneinander: unter anderem um die Denkschulen der anderen oder um deren zentrale
Lehrbegriffe. Abseits dieser theologischen Entwicklungen zeigte sich das religiés-alltagliche Leben in
den Gemeinden als ein ,Kontinuum spiritueller Praktiken“ - bis hin zu verwandten magischen

Ausdrucksweisen oder alten Namen von Engeln, Ddmonen und Propheten, die von einer Tradition



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

zur anderen hin- und herwanderten. So bilanziert Weltecke: ,Die Glaubenstraditionen und ihre
jeweiligen internen Gruppierungen wurden im Lauf der ersten fiinf Jh. des mittleren Jahrtausends tief
im Raum miteinander verkniipft. An bestimmten Knotenpunkten war der Austausch iiber
theologische und rituelle Grenzen moglich. (219)

Vorlaufer der Ringparabel stehen im Mittelpunkt des dritten Teils. Im Sinne
religionsvergleichender Wissens- und Erzahlstiicke abseits einer Reflexionstheologie spiegeln auch
sie, wie die drei religiésen Traditionen zueinanderstanden. Sie sprechen beispielsweise sogar oftmals
von einem ,universalen Gott fiir alle, der auch von allen gesucht und verehrt wird, auf welch krummen
Wegen auch immer®. (286) Nicht zuletzt war dieses unterweisende Erzahlen im Dienst der
Wissensvermittlung dem gemeinen Glaubensvolk zuganglich, weil die Inhalte leicht versténdlich,
sogar unterhaltsam dargeboten sein konnten.

Mit fortgesetzt komparativer Erkenntnisperspektive untersucht Weltecke im vierten Teil
erstrangig an religiose Laien adressierte didaktische Schriften aus den drei Kulturkreisen, bevor sich
die Analyse im fiinften Teil auf den Vergleich von sogenannten ,Religionsgespriachen” konzentriert.
An ausgewihlten Beispielen zeigt Weltecke auf, dass sowohl die Lehrstiicke als auch die untersuchten
~Religionsgespriche® tiber die bekannten Polemiken hinaus weitere Konturen des Miteinanders und
Gegeneinanders von Juden, Christen und Muslimen zu erkennen geben: vor allem einflussreiche
Machtstrukturen, die dazu beitrugen, die soziale und die rechtliche Ungleichheit der verschiedenen
Gruppen zu definieren. Zugleich beschleunigten sie ,die zunehmende soziale Schliefflung und den
theoretischen Exklusivitatsanspruch [der drei religiésen Kulturkreise] und trieben sie an auf dem Weg
hin zur Formation der neuzeitlichen ,Religionen‘ (18).

Worin liegt der Erkenntnisgewinn dieser anregenden sowie auf breiter Primar- und
Sekundarliteraturkenntnis beruhenden Monographie? Zuvorderst ist Welteckes Differenzierung
zwischen den jiidischen, den christlichen und den muslimischen Offenbarungstexten einerseits und
der erst im Verlauf des Mittelalters durch die sozialen Einwirkungen von Machstrukturen und
Machtkémpfen zu ,Religionen® geronnenen Traditions- und Glaubensgemeinschaften andererseits zu
nennen. Als zweites verdient es Beachtung, dass sich — so Weltecke - damals trotz dieser
Aushidrtungs- oder Verfestigungsprozesse in keiner Glaubenstradition die ultimative und exklusiv zu
befolgende Position gegeniiber den beiden anderen Glaubenstraditionen entwickelt hat. Stattdessen
identifiziert Weltecke bei Juden, Christen und Muslimen innerhalb ihrer jeweiligen Glaubenstradition
je drei Perspektiven auf Andersglaubige: die exklusivistischen Haltungen, denen zufolge alle
Glaubensiiberzeugungen der anderen ,falsch® sind; die inklusivistischen Haltungen, gemaf denen die
anderen zumindest einen Teil der Wahrheit begriffen haben; die pluralistischen Haltungen, gemaf;
denen alle theologischen Traditionen als gleichermaflen wahr gelten. Zu Recht sieht Weltecke ihr
Jtriadisches Modell” in grofitmoglichem Widerspruch zur (nur scheinbar plausiblen) Rede vom
absoluten Wahrheitsanspruch der monotheistischen Religionen seit deren jeweiligem Anbeginn.
Sogar lassen sich die Vorstellungen von Gottes Reaktion gegeniiber der menschlicherseits ,falschlich®
geglaubten religiosen Lehre (der beiden anderen religiosen Kulturen) wiederum mit Hilfe des
triadischen Modells weiter differenzieren: Gemaf§ der exklusivistischen Position tiberantwortet Gott
diese Menschen der Hoélle; gemafy der inklusivistischen Position hélt man es immerhin fiir moglich,
dass einige der Unglaubigen zumindest unter bestimmten Bedingungen die ewige Seligkeit erreichen.
Aus der Sicht der pluralistischen Position gelangen alle Menschen zum Heil, selbst wenn sie zu

Lebzeiten den ,falschen® religiosen Lehren gefolgt sind.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9352



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Ohne Frage ist das von Weltecke im ,doppelten Triaden-Modell” (372) zusammengefasste
Miteinander und Gegeneinander der drei Glaubenstraditionen im Mittelalter ein ebenso
grundlegender wie vorwartsweisender Beitrag zum tieferen Verstdndnis ihrer zeitgendssischen
Entwicklung. In den damals zwischen jiidischen, christlichen und muslimischen Glaubenstraditionen
virulenten Auseinandersetzungen fithrten die teils schweren Konflikte mit den jeweils anderen
Theologie- und Glaubensvorstellungen ganz offensichtlich zu Positionen, bei denen die Menschen oft
weit differenzierter als mit ,,Ja“ oder ,Nein“ antworteten. Selbst wenn Menschen hier exklusivistische
Haltungen vertraten, musste das - so zeigt Weltecke anhand der von ihr zugrunde gelegten
Primirquellen - weder zur hasserfiillten Diffamierung noch zur selbstverstandlichen Totung der
Andersglaubigen fiithren; denn selbst noch aus einer solchen Haltung konnte in den Blick geraten,
dass auch die radikal abgelehnten Andersgldaubigen beispielsweise das gemeinsame Menschsein
auszeichnet. ,Respektvoller Exklusivismus® — so betitelt Weltecke diese Haltungsvariante vornehm
(373).

Welteckes grofles Verdienst ist die weit Giber die Disziplinen ,Theologie® und ,Geschichte®
hinaus relevante und sprachlich gut nachvollziehbare Aufarbeitung der zwischen 500 und 1500
vorfindlichen Differenzierungen im jiidischen, im christlichen und im muslimischen Kulturkreis.
Diese sieht sie mit einem Schliefungsprozess einhergehen, der in der Frithneuzeit zu den uns heute
bekannten ,Religionssystemen’ Judentum, Christentum und Islam gefithrt haben soll. Auch wenn
Weltecke dieses Ende der Entwicklung eher behauptet als belegt, kann sie fiir die Zeit zwischen 500
und 1500 jedenfalls eindriicklich zeigen, dass damals unterschiedliche Positionen gegeniiber den
Andersglaubigen denkbar blieben und eingenommen wurden. Woméglich kénnen sie uns auch
heutzutage eine Inspiration bieten, sind doch die religiosen Implikationen in den meisten aktuell
virulenten Kriegs- und Konfliktherden mit Handen zu greifen. Dann wiirde die von Weltecke einmal
mehr aus dem wissenschaftlichen Feld gewiesene These, dass monotheistische Glaubenstraditionen
per se zur Gewalt neigen, auch durch das Verhalten ihrer Epigonen in gegenwértigen

Kampfsituationen keine weitere Nahrung mehr erhalten.

Uber den Autor:

Hubertus Lutterbach, Dr. Dr., Professor fiir historische Theologie an der Universitat Duisburg-Essen
(hubertus.lutterbach@uni-due.de)

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9352



