
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Februar 2026 – 
 
 
 
Weltecke, Dorothea: Die drei Ringe. Warum die Religionen erst im Mittelalter 
entstanden sind. München: C. H. Beck 2024. 608 S., geb. € 38,00 ISBN 978-3-406-81192-0 
 
Dorothea Weltecke, die nach Professuren an den Universitäten Konstanz und Frankfurt a. M. seit 2024 

als Prof.in für Spätmittelalter an der HU Berlin lehrt, vertritt in ihrem umfänglichen Werk die These, 

dass Judentum, Christentum und Islam nicht von Anfang an jenen Exklusivitätsanspruch aus ihren 

Offenbarungstexten herausgelesen haben, den sie heutzutage für sich reklamieren. Vielmehr 

verschwand ihre in der Spätantike noch vorhandene Offenheit, die sowohl ihre Feier des Kultes als 

auch ihre Kultgemeinde(n) charakterisierte, erst zwischen 500 und 1500 aufgrund einer spezifischen 

Ursachenlage: „Geschlossene Formationen entstanden durch die Definition sozial und rechtlich 

ungleicher Gruppen, die der Verbreitung theologischer Systeme vorausging.“ (483) Von dieser 

„Entstehung der Abgrenzung und der Feindseligkeit zwischen Juden, Christen und Muslimen in dem 

Zeitraum von rund tausend Jahren […], der gemeinhin als ‚Mittelalter‘ bezeichnet wird“, handelt das 

vorliegende Buch in fünf (Haupt-)Teilen (13). 

Jeder der fünf Teile erläutert im Sinne eines eigenen Anlaufs wichtige Facetten dieses im 

Mittelalter erfolgten Gerinnungsprozesses, den Weltecke mit der Entstehung der drei Religionen 

Judentum, Christentum und Islam unmittelbar verbunden sieht. So bietet Weltecke im ersten Teil 

einen Einstieg anhand von drei Pilgerberichten (jüdischer, christlicher und muslimischer Provenienz) 

aus dem 12./13. Jh., um in die gemeinsame historische Landschaft der drei Kulturen einzuführen. Sie 

lassen aus je unterschiedlicher Perspektive etwas davon erkennen, wie Juden, Christen und Muslime 

aufeinander blickten oder einander ignorierten, miteinander rivalisierten oder untereinander 

übereinstimmten. Weltecke hält fest, dass die den drei religiösen Traditionen gemeinsamen 

Wissenskulturen auch zu einer Verflechtung der Glaubenstraditionen führten, einerlei ob die durch 

Konkurrenz protegiert oder mit dem Anspruch der Autonomie in Abrede gestellt wurde. Den 

untersuchten Pilgerberichten zufolge „waren die theologischen Traditionen nicht so scharf 

voneinander getrennt, wie man lange gedacht hat. Aber trotzdem war die Bewegung zwischen ihnen 

eingeschränkt.“ (137) 

Im zweiten Teil ihrer Darstellung führt Weltecke aus, dass „sich in keiner der drei Traditionen 

im Mittelalter eine unangefochtene Lehrautorität durchsetzen konnte“ (17). Ein Gemisch aus geradezu 

fluiden Traditionen verband die drei religiösen Kulturen. So wusste man unter den drei 

Lehrtraditionen voneinander: unter anderem um die Denkschulen der anderen oder um deren zentrale 

Lehrbegriffe. Abseits dieser theologischen Entwicklungen zeigte sich das religiös-alltägliche Leben in 

den Gemeinden als ein „Kontinuum spiritueller Praktiken“ – bis hin zu verwandten magischen 

Ausdrucksweisen oder alten Namen von Engeln, Dämonen und Propheten, die von einer Tradition 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9352 
2	

 

zur anderen hin- und herwanderten. So bilanziert Weltecke: „Die Glaubenstraditionen und ihre 

jeweiligen internen Gruppierungen wurden im Lauf der ersten fünf Jh. des mittleren Jahrtausends tief 

im Raum miteinander verknüpft. An bestimmten Knotenpunkten war der Austausch über 

theologische und rituelle Grenzen möglich.“ (219) 

Vorläufer der Ringparabel stehen im Mittelpunkt des dritten Teils. Im Sinne 

religionsvergleichender Wissens- und Erzählstücke abseits einer Reflexionstheologie spiegeln auch 

sie, wie die drei religiösen Traditionen zueinanderstanden. Sie sprechen beispielsweise sogar oftmals 

von einem „universalen Gott für alle, der auch von allen gesucht und verehrt wird, auf welch krummen 

Wegen auch immer“. (286) Nicht zuletzt war dieses unterweisende Erzählen im Dienst der 

Wissensvermittlung dem gemeinen Glaubensvolk zugänglich, weil die Inhalte leicht verständlich, 

sogar unterhaltsam dargeboten sein konnten. 

Mit fortgesetzt komparativer Erkenntnisperspektive untersucht Weltecke im vierten Teil 

erstrangig an religiöse Laien adressierte didaktische Schriften aus den drei Kulturkreisen, bevor sich 

die Analyse im fünften Teil auf den Vergleich von sogenannten „Religionsgesprächen“ konzentriert. 

An ausgewählten Beispielen zeigt Weltecke auf, dass sowohl die Lehrstücke als auch die untersuchten 

„Religionsgespräche“ über die bekannten Polemiken hinaus weitere Konturen des Miteinanders und 

Gegeneinanders von Juden, Christen und Muslimen zu erkennen geben: vor allem einflussreiche 

Machtstrukturen, die dazu beitrugen, die soziale und die rechtliche Ungleichheit der verschiedenen 

Gruppen zu definieren. Zugleich beschleunigten sie „die zunehmende soziale Schließung und den 

theoretischen Exklusivitätsanspruch [der drei religiösen Kulturkreise] und trieben sie an auf dem Weg 

hin zur Formation der neuzeitlichen ‚Religionen‘“ (18). 

Worin liegt der Erkenntnisgewinn dieser anregenden sowie auf breiter Primär- und 

Sekundärliteraturkenntnis beruhenden Monographie? Zuvörderst ist Welteckes Differenzierung 

zwischen den jüdischen, den christlichen und den muslimischen Offenbarungstexten einerseits und 

der erst im Verlauf des Mittelalters durch die sozialen Einwirkungen von Machstrukturen und 

Machtkämpfen zu „Religionen“ geronnenen Traditions- und Glaubensgemeinschaften andererseits zu 

nennen. Als zweites verdient es Beachtung, dass sich – so Weltecke – damals trotz dieser 

Aushärtungs- oder Verfestigungsprozesse in keiner Glaubenstradition die ultimative und exklusiv zu 

befolgende Position gegenüber den beiden anderen Glaubenstraditionen entwickelt hat. Stattdessen 

identifiziert Weltecke bei Juden, Christen und Muslimen innerhalb ihrer jeweiligen Glaubenstradition 

je drei Perspektiven auf Andersgläubige: die exklusivistischen Haltungen, denen zufolge alle 

Glaubensüberzeugungen der anderen „falsch“ sind; die inklusivistischen Haltungen, gemäß denen die 

anderen zumindest einen Teil der Wahrheit begriffen haben; die pluralistischen Haltungen, gemäß 

denen alle theologischen Traditionen als gleichermaßen wahr gelten. Zu Recht sieht Weltecke ihr 

„triadisches Modell“ in größtmöglichem Widerspruch zur (nur scheinbar plausiblen) Rede vom 

absoluten Wahrheitsanspruch der monotheistischen Religionen seit deren jeweiligem Anbeginn. 

Sogar lassen sich die Vorstellungen von Gottes Reaktion gegenüber der menschlicherseits „fälschlich“ 

geglaubten religiösen Lehre (der beiden anderen religiösen Kulturen) wiederum mit Hilfe des 

triadischen Modells weiter differenzieren: Gemäß der exklusivistischen Position überantwortet Gott 

diese Menschen der Hölle; gemäß der inklusivistischen Position hält man es immerhin für möglich, 

dass einige der Ungläubigen zumindest unter bestimmten Bedingungen die ewige Seligkeit erreichen. 

Aus der Sicht der pluralistischen Position gelangen alle Menschen zum Heil, selbst wenn sie zu 

Lebzeiten den „falschen“ religiösen Lehren gefolgt sind. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9352 
3	

 

Ohne Frage ist das von Weltecke im „doppelten Triaden-Modell“ (372) zusammengefasste 

Miteinander und Gegeneinander der drei Glaubenstraditionen im Mittelalter ein ebenso 

grundlegender wie vorwärtsweisender Beitrag zum tieferen Verständnis ihrer zeitgenössischen 

Entwicklung. In den damals zwischen jüdischen, christlichen und muslimischen Glaubenstraditionen 

virulenten Auseinandersetzungen führten die teils schweren Konflikte mit den jeweils anderen 

Theologie- und Glaubensvorstellungen ganz offensichtlich zu Positionen, bei denen die Menschen oft 

weit differenzierter als mit „Ja“ oder „Nein“ antworteten. Selbst wenn Menschen hier exklusivistische 

Haltungen vertraten, musste das – so zeigt Weltecke anhand der von ihr zugrunde gelegten 

Primärquellen – weder zur hasserfüllten Diffamierung noch zur selbstverständlichen Tötung der 

Andersgläubigen führen; denn selbst noch aus einer solchen Haltung konnte in den Blick geraten, 

dass auch die radikal abgelehnten Andersgläubigen beispielsweise das gemeinsame Menschsein 

auszeichnet. „Respektvoller Exklusivismus“ – so betitelt Weltecke diese Haltungsvariante vornehm 

(373). 

Welteckes großes Verdienst ist die weit über die Disziplinen „Theologie“ und „Geschichte“ 

hinaus relevante und sprachlich gut nachvollziehbare Aufarbeitung der zwischen 500 und 1500 

vorfindlichen Differenzierungen im jüdischen, im christlichen und im muslimischen Kulturkreis. 

Diese sieht sie mit einem Schließungsprozess einhergehen, der in der Frühneuzeit zu den uns heute 

bekannten ‚Religionssystemen‘ Judentum, Christentum und Islam geführt haben soll. Auch wenn 

Weltecke dieses Ende der Entwicklung eher behauptet als belegt, kann sie für die Zeit zwischen 500 

und 1500 jedenfalls eindrücklich zeigen, dass damals unterschiedliche Positionen gegenüber den 

Andersgläubigen denkbar blieben und eingenommen wurden. Womöglich können sie uns auch 

heutzutage eine Inspiration bieten, sind doch die religiösen Implikationen in den meisten aktuell 

virulenten Kriegs- und Konfliktherden mit Händen zu greifen. Dann würde die von Weltecke einmal 

mehr aus dem wissenschaftlichen Feld gewiesene These, dass monotheistische Glaubenstraditionen 

per se zur Gewalt neigen, auch durch das Verhalten ihrer Epigonen in gegenwärtigen 

Kampfsituationen keine weitere Nahrung mehr erhalten. 

 

Über den Autor: 

Hubertus Lutterbach, Dr. Dr., Professor für historische Theologie an der Universität Duisburg-Essen 

(hubertus.lutterbach@uni-due.de) 

 


