
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Februar 2026 – 
 
 
 
Kaufhold, Martin: Die abendländische Christenheit im Mittelalter. Freiburg i. 
Br.: Herder 2025. 432 S., geb. € 38,00 ISBN: 978-3-451-02977-6 
 
An einführenden und überblickshaften Werken zur Geschichte des Mittelalters herrscht auf dem 

Buchmarkt kein Mangel. Doch während sie das Christentum als selbstverständliche Gegebenheit in 

mittelalterlichen Gesellschaften entweder voraussetzen oder als einen Teilaspekt von Gesellschaft 

behandeln, fokussieren kirchenhistorische Darstellungen vornehmlich die Institutionen- und 

Theologiegeschichte des mittelalterlichen Christentums. Der Augsburger Mediävist Martin Kaufhold 

wählt demgegenüber einen anderen Zugang und legt den Akzent in mentalitätsgeschichtlicher 

Tradition auf eine Christentumsgeschichte „von unten“. Indem er bewusst auf einheitsstiftende Ideen 

wie diejenige der „christianitas“ als Interpretamente verzichtet und explizit keine päpstliche, 

kanonistische oder theologische Perspektive wählt, möchte er die teils widersprüchliche Pluralität im 

mittelalterlichen Christentum freilegen.  

Das Buch ist in drei Teile gegliedert, die sich weitgehend an die klassische Einteilung in Früh-, 

Hoch- und Spätmittelalter halten. Die Abgrenzungen werden sowohl im Lauf des Textes als auch im 

Fazit plausibilisiert und die Veränderungen benannt. Der erste Teil steht dabei unter dem Leitmotiv 

der Christianisierung Europas, wobei nicht nur die Missionsbemühungen und Bekehrungen 

dargestellt werden, sondern gerade auch die Grenzen zwischen den Lebenswelten der „Großen“ und 

der Bauern sowie zwischen den Normen kirchlicher Verkündigung und bäuerlichen Rezeptionen 

ausgelotet werden. Dass dieses Vorhaben angesichts der frühmittelalterlichen Quellenarmut selbst an 

Grenzen stößt, versteht sich fast von selbst. Bisweilen macht Kaufholds Vorgehen mit etlichen 

Sprüngen in Raum und Zeit einen zwar sachlich plausibilisierbaren, aber doch auch etwas 

unübersichtlichen Eindruck. Dies gilt etwa, wenn nach Ausführungen zur karolingischen Herrschaft 

die ottonischen Herrscherdarstellungen im Liuthar-Evangeliar und im Regensburger Sakramentar 

Heinrichs II. im frühmittelalterlichen Kontext besprochen werden, nicht aber auf Vergleichsbeispiele 

aus karolingischer Zeit eingegangen wird (90–92). Andernorts werden Mönchtum und Stiftungen mit 

Jenseitsglauben und Frömmigkeit in Verbindung gebracht, die ihrerseits jedoch erst im 

spätmittelalterlichen Kontext erklärt werden (113f). 

Das Hochmittelalter steht sodann unter dem Leitmotiv der Dynamisierung, die Kaufhold zum 

Beginn sehr anschaulich erläutert. Zwar geht es in diesem Teil thematisch auch um die erwartbaren 

großen Themen (gesteigerte Ansprüche des Papsttums unter Gregor VII., Kreuzzüge und 

Armutsbewegung), doch führt Kaufhold sein Vorhaben hier sehr konsequent durch, das 

mittelalterliche Christentum nicht von seinen Institutionen her zu denken, sondern gerade deren 

Begrenzungen durch Nicht-Rezeption ihrer Aussagen zu verdeutlichen. So fehlt der klassische 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9351 
2	

 

Themenkomplex von Klosterreform, Reformpapsttum und Investiturstreit ebenso wie nähere 

Ausführungen zur hochmittelalterlichen Theologie. Stattdessen wird – neben den genannten 

Überblicken – etwa ein inhaltlich und didaktisch hervorragender Überblick über den mittelalterlichen 

Umgang mit der Bibel geboten, der vom achten bis ins 15. Jh. reicht. Das unmittelbar anschließende 

Kap., dass eine Reihe hochmittelalterlicher Frauengestalten in biographischen Skizzen präsentiert, fällt 

demgegenüber etwas ab. Denn was diese Frauen wirklich bedeutend macht, erschließt sich dann 

besser, wenn man auch das theologisch begründete negative Frauenbild im mittelalterlichen 

Christentum bedenkt und einordnet – dies aber passt nicht in die Konzeption des Buches. An dieser 

Stelle zeigt Kaufholds Ansatz seine Begrenzungen am deutlichsten. Ein weiteres Kap. befasst sich 

ähnlich übergreifend mit dem Priestertum im Mittelalter. Dass ihm ein Pendant im Bereich der 

Sakramententheologie bzw. der Praxis des Sakramentenempfangs fehlt, ist ebenfalls in Kaufholds 

Ansatz begründet. 

Das Spätmittelalter steht schließlich im Zeichen einer klassischen Themenauswahl: die 

„normative Zentrierung“ (Berndt Hamm) auf die Menschlichkeit und die Passion Christi darf ebenso 

wenig fehlen wie die Erwartung des Jenseits und die Reformthematik. Es überrascht etwas, dass der 

Konziliarismus an dieser Stelle verhandelt wird, die Devotio moderna aber nur knapp gestreift wird 

und ihre Auswirkungen auf Ordensleben und Städte gar nicht thematisiert werden. Dies scheint in 

einer gewissen Spannung zum eingangs erläuterten Konzept des Bd.s zu stehen. Seine unbestreitbaren 

Stärken zeigt das Buch freilich an den Stellen, an denen weniger übliche, aber erhellende 

Verbindungslinien gezogen werden, wie bspw. zwischen dem anteilnehmenden (meditativen) Blick 

auf den Gekreuzigten, der Anteilnahme für die leidende Kreatur bzw. bewussten Wahrnehmung von 

Vulnerabilität und dem zunehmenden Sensus für (städtische) Gemeinschaft im späten Mittelalter 

(322).  

Kaufhold erhebt nicht den Anspruch einer umfassenden Gesamtdarstellung, sondern möchte 

Zugänge zum mittelalterlichen Christentum eröffnen. Dies mag den genannten Monita einiges von 

ihrer Schärfe nehmen und nimmt die ein wenig wohlfeile Kritik an fehlenden Themen vorweg. Fast 

dreißig Jahre nach Arnold Angenendts magistraler Geschichte der Religiosität im Mittelalter (1997) 

war es jedenfalls an der Zeit, dass das Christentum im Mittelalter wieder – soweit möglich – aus der 

Perspektive „von unten“ beschrieben wurde. Dass man den Gedanken und Praktiken der einfachen 

Menschen des Mittelalters kaum näher kommen kann als in Kaufholds Darstellung, liegt in der 

Quellenlage begründet. Das vorliegende Buch zeigt nebenbei die Notwendigkeit, unterschiedliche 

Fachperspektiven miteinander ins Gespräch zu bringen – denn erst in der Zusammenschau 

vervollständigt sich das Bild und gewinnt an Tiefenschärfe. Die Intensivierung des Gesprächs von 

Theologie und Geschichtswissenschaft mit der Germanistik u. a. Philologien dürfte dazu signifikant 

beitragen. Kaufholds Darstellung ist freilich nicht nur angenehm zu lesen. Sie demonstriert auch auf 

jeder Seite, wie souverän ihr Vf. aus einem großen Fundus an Quellen schöpfen kann. Gerade durch 

diese Quellennähe ist das Buch eine freundliche Einladung, sich näher mit dem Christentum des 

Mittelalters zu beschäftigen, das uns Heutigen nicht nur fremd sein, sondern auch ganz überraschende 

Denkanstöße bieten kann. Es wäre erfreulich, wenn ein großes Publikum die Einladung annähme. 

 

Über den Autor: 

Bernward Schmidt, Dr., Professor für Mittlere und Neue Kirchengeschichte an der Katholischen 

Universität Eichstätt-Ingolstadt (Bernward.Schmidt@ku.de) 


