THEOLOGISCHE REVUE

122. Jahrgang
— Februar 2026 -

Reiser, Marius: Jeanne d’Arc oder Die Jungfrau. Geschichte, Gestalt, Wirkung.
Freiburg i. Br.: Herder 2024. 399 S., € 32,00 ISBN: 978-3-451-39861-2

,Die Frau des Jahrtausends® — so lautet der gewichtige Titel der deutschen Fassung des nicht weniger
opulenten Monumentalfilms joan of Arc, einer kanadischen Produktion von Christian Duguay just an
der Jahrtausendwende (1999), die mit Filmgranden wie Shirley McLaine, Peter O'Toole und Jacqueline
Bisset oder kommenden Gréflen wie Leelee Sobieski aufwartete, um einen angesichts der hohen
Produktionskosten méglichst nachhaltigen kommerziellen Erfolg aus dem Jeanne d’Arc-Stoff zu
erzielen. Marius Reiser hilt mit literarischen Groflen wie William Shakespeare, Friedrich Schiller,
Bernard Shaw oder Jean Anouilh dagegen, aber seine Absicht gilt gewiss nicht dem Kommerz, sondern
primér der Wissenschaft — allen voran einer: zu dem breiten Themenfeld Jeanne d’Arc hétten ,gerade
Theologinnen und Theologen [...] mehr als bisher beizutragen® (9).

Bleibt man zunachst im Vorwort und damit bei Grundsatzlichem, so ordnet der bekannte
Theologe Reiser, der einst aus Protest gegen den Bologna-Prozess auf seine Mainzer Professur
verzichtet hatte, sein mit Leben und Wirken der Jeanne gleichermaflen wie mit der
Rezeptionsgeschichte befasstes Buch in vier Hauptkap.: (I.) Leben, (II.) Zeugnisse und Anekdoten, (IIL.)
Stimmen und (IV.) Theaterstiicke des 16. bis 20. Jh., mit einem kurzen Nachgang zu den liturgischen
Texten der heiligen Jeanne. Viel Raum, reichlich Themen und Aspekte fiir theologische Ansétze und
Erkenntnisse, um Jeanne d’Arc nicht allein den Historiker:innen und Jurist:innen zu iiberlassen, aber
doch auch gewisse Inkohdrenzen, die in Aufbau und Struktur schon durchscheinen. Und auch in
methodischer Hinsicht regt sich gewisse Skepsis: Zwar ist Reiser ohne Zweifel Recht zu geben in
seiner Behauptung, dass die historisch-kritische Methode theologische Bestinde und
theologiegeschichtliche Entwicklungen wie bspw. die Haresie - fraglos ein Schliisselthema in der
Geschichte wie in der Rezeption der Jeanne — nicht (er)fassen konne. Wo aber bleibt die (nicht nur in
der Geschichtswissenschaft!) gebotene (historisch-)kritische Distanz zur ,Materie“, wenn Reiser
Jeanne als ,unsere Heldin“ (17) tituliert? Ebensowenig zustimmen wird man der Behauptung Reisers,
»deutsche Beitrage“ zur Jeanne-Forschung seien ,eher rar® (15), was trotz der Masse an rezenter
franzosischsprachiger (ldngst nicht mehr einseitig von den Jéhannistes dominierten) und anglophoner

Literatur angesichts gewichtiger neuerer Arbeiten etwa von Wolfgang Miiller, Malte Prietzel und Gerd



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Krumeich! einfach ein Zerrbild ergibt, ganz zu schweigen von der theologischen (!) Arbeit von Helmut
Feld (2016)? die Reiser offensichtlich gar nicht wahrgenommen hat.

Im ersten Kap. ,Geschichte und Gestalt®, das Leben und Wirken der Jeanne behandelt (vgl.
oben), fithrt Reiser die Leser:innenschaft in lockerem Stil, aber konzis nach Orléans und damit zum
Eintritt des ,Bauernmadchen[s]“ (22) in die Geschichte, deren Spuren er dann natiirlich auch bis in die
Kindheit zuriickverfolgt. Seine Hauptthese zur Erklarung des Phanomens Jeanne d’Arc - oder, wie er
es fasst: eine ,wahrhaftig [...] verriickte Geschichte® (ebd.) — bringt er bereits hier zur Sprache: weil
sie ,dauernd im Transzendenten lebt“ (ebd.) und tiber ein ,hochgeschitztes geistliches Charisma“ (28)
verfiigt. Darstellung wie Interpretation werden durch das gut platzierte und dosierte Einflechten von
Quellenzitaten plastisch und lebendig. Die Deutung von der Theologie her breitet Reiser iiberzeugend
aus, indem er die Biographie Jeannes von Beginn an, hier also schon bei der Kindheit und religiésen
Erziehung, gleichsam als methodischer Leitfaden durch sein Buch in Fragen und Antworten aus dem
Inquisitionsprozess von 1431 analytisch verortet und diese dann im theologischen Kontext und
Verstdandnis des 15. Jh. bemisst und gewichtet. Gerade in letztem Punkt liegt die Starke des Buchs und
erfiillt Reiser sein eigenes Pladoyer pro Theologie (vgl. oben) vorziiglich, zumal andererseits der
methodische Leitfaden ja gewiss nicht neu, eher Standard in der Jeanne-Forschung ist, da die Stationen
und Haltungen ihres Lebens bis ins Detail ja hauptséchlich, oft ausschliefilich aus den Prozessakten
bekannt sind. Besonders hervorzuheben und zu wiirdigen ist aber, dass Reiser zahlreiche weitere und
auch viele Einzelzeugnisse, also weit iber den ,Quellenstandard®, die Akten der beiden Prozesse,
hinausgehend, in seine Analyse und Interpretation mit einbezieht. Um nur zwei Beispiele zu geben:
Das in drei Fassungen iiberlieferte Gutachten, das der beriihmte Theologe und Kanzler der Universitat
Paris, Jean Gerson, wenige Tage nach Jeannes Tat vor Orléans verfasste, interpretiert er auf festem
Boden einer dufleren und inneren Quellenkritik (65-71). Gerson thematisiert zu diesem frithen
Zeitpunkt auch schon das Tragen von Ménnerkleidung, spéter einer der Anklagepunkte, die Jeanne
zum Verhdngnis werden sollten. Hendrik van Gorkum als Zeugen fiir die Wahrnehmung aufierhalb
Frankreichs ermittelt er als Ursprung fiir eine der historischen Fehldeutungen um Jeanne
(Hirtenmédchen) (71-74). Mit den (lateinischen) virgo-Verkntipfungen der einzelnen Unterkap., dem
haufigen Gebrauch des Namens und Epithets und allein schon mit der Titelakzentuierung des Buchs
tritt ein zentrales Motiv des Buchs quasi en passant entgegen: Jungfrau, Jungfraulichkeit. Reiser
differenziert hier vo6llig zu Recht klar, doch tragt ein siiffisanter Einwurf zu: eine unverheiratete Frau
sei selbstverstiandlich (biologisch) Jungfrau, ,jedenfalls damals® (31), eher zum Amiisement der
Leserschaft als zum wissenschaftlichen Ertrag bei. Wie man solche teils belehrenden Kommentare und
einen nicht selten pathetischen Stil Reisers auch bewerten mag, so zeichnet er Jeanne bspw. im
Verurteilungsprozess von 1431 als ,Virgo prudentissima“ (Uberschrift I 4.a) oder als ,Virgo fidelis*
(ebd. 4.b) gegeniiber den Anklagepunkten. Reiser sieht diesen zu Recht als Briickenglied zwischen dem
traditionellen Inquisitions- und dem kommenden Hexenprozess. Auch hier geht er wieder in tiefer
Sachkenntnis und bis ins Detail, bspw. im Vergleich verschiedener Gutachten, auf theologische

Aspekte und Fragestellungen ein. Die Prozessakten akribisch und anndhernd Tag fiir Tag

! Siehe Wolfgang MULLER: Der Prozefl der Jeanne d’Arc. Quellen - Sachverhalt einschlieflich des
zeitgeschichtlichen Hintergrundes - Verurteilung und Rechtfertigung - rechtliche Wiirdigung und
Schlufibemerkungen. 4 Bde. (Rechtsgeschichtliche Studien 7). Hamburg 2004; Malte PRIETZEL: Jeanne d’Arc. Das
Leben einer Legende. Freiburg 2011; Gerd KRUMEICH: Jeanne d’Arc. Seherin, Kriegerin, Heilige. Eine Biographie.
Miinchen 2021.

2 Siehe Helmut FELD: Jeanne d’Arc. Geschichtliche und virtuelle Existenz des Midchens von Orléans
(Christentum und Dissidenz 5). Miinster 2016.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9349



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

durchgehend und kommentierend, geht er dabei auch feine Nuancierungen in den Formulierungen
und in der , Tonlage® zwischen Theologen und Kanonisten ein. Mit einer Diskussion der unmittelbaren
Reaktionen auf die Hinrichtung Jeannes leitet Reiser iiber zum Revisionsprozess von 1455/1456, den
er, dem Hauptstrom der Forschung folgend, als ,Rehabilitation® (Uberschrift I 5) wertet — formal und
nichtern gesehen, war es freilich ,nur ein Nichtigkeitsprozess zur Authebung des Urteils von 1431.
Die Anklage gegen die noch lebenden , Téter” im Verurteilungsprozess wird in seinen Schilderungen
nochmals lebendig. Im abschlielenden Unterkap. zur Heiligenverehrung geht Reiser u.a. dem
Ursprung der Mértyrerbezeichnung nach und beansprucht Jeanne als ,eine Mértyrerin des Gewissens®
- nota bene: der martyr-Titel blieb und bleibt ihr bis heute verwehrt.

Im zweiten Kap. sammelt Reiser auf gut 40 S. eine beachtliche Anzahl Zeitstimmen und
Anekdoten iiber Jeanne, die sich wiederum an ihre Lebensstationen reihen, und kommentiert diese
knapp. So etwa zum Feenbaum in Domrémy, zum ersten Erscheinen vor Orléans oder zu Jeannes
letztem Tag vor der Hinrichtung.

In einem theologischen Zugang zum Thema Jeanne d’Arc darf eine intensive Beschéaftigung
mit den Stimmen, Erscheinungen und Offenbarungen, die ihr begegneten, nicht fehlen. In diesem Kap.
(Kap. I) liegt zweifellos eine Stirke dieses Buchs, denn mit den herkémmlichen ,profanen®
Deutungen (Einbildung, Autosuggestion, Halluzinationen) sind diese Phanomene nicht bzw. nicht
hinreichend erklart. Nachdem er den Befund hierzu aus den Prozessakten von 1431 erhoben hat,
analysiert er akribisch die verschiedenen Deutungsmodelle, zunédchst im 15. Jh. einschliefllich des
Prozesses von 1455/1456 (der freilich auch keineswegs unvoreingenommen war), dann diejenigen des
20. und 21. Jh., differenziert nach solchen aus der Geschichtswissenschaft und solchen aus der
Theologie, wo u.a. auch Karl Rahner zu Wort kommt. Seinen eigenen Ansatz tberpriift er an
Analogien und deutet, in Anlehnung an eine von Edith Stein grundgelegte Begrifflichkeit, diese
zentralen Aspekte in Jeannes Wirken als (menschliche) Tugend ,heilige[r] Sachlichkeit® (274).

Das iibergangslos folgende Kap. IV offenbart Reisers enorme Belesenheit auch jenseits der
engeren Thematik und seine ausgewiesenen Fahigkeiten und Kompetenzen auch auf
Nachbargebieten, konkret in der Kenntnis literarischer Gestaltungen und deren Deutung. Er fiihrt an
verschiedenen, gut ausgewdhlten Beispielen — Shakespeares Pucelle und Schillers Jungfrau diirfen
darunter natiirlich nicht fehlen — durch 500 Jahre Dramen, Romane und v. a. Theaterstiicke zum
Jeanne-Stoff, besonders auch George Bernard Shaws Saint Joan mit der kritischen Replik von Johan
Huizinga (1925 und 1940).

Wiederum lose angehangt ist eine kurze Beschéftigung mit liturgischen Texten zur kirchlich
sanktionierten Jeanneverehrung, nach der Heiligsprechung 1920 also.

Uber die eine oder andere historische Unschirfe bzw. Fragwiirdigkeit — etwa das véllige,
uneingeschrankte Verdikt iiber die tatsachlich schlecht beleumundete franzésische Konigin Isabeau
de Baviere und den zweifellos von politischen und personlichen Interessen geleiteten Richter
Cauchon, den er mit Judas Iskariot gleichsetzt, damit aber auch in einen ,heilsgeschichtlichen Plan
Gottes” (381) reiht — kann man sicher hinwegsehen und an die Haufigkeit und Vielfalt an
Allgemeinplitzen, die Reiser bedient — Beispiele: Im Mittelalter waren ,der Alltag und das ganze Leben
religios gepragt® (25); ,Politik ist eine delikate Kunst® (39; vgl. 160 mit spiirbaren Vorbehalten);
Jungfraulichkeit einst und jetzt; etc. —, wird man sich gewohnen miissen.

Aber generell darf man die Frage stellen, ob der zwar fein behauene und ziselierte, aber

gewaltige Monolith aus theologischer Substanz, den Reiser mit seinem Buch meisterhaft schafft, nicht

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9349



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

blof3 als ein Antipode der Phalanx historischer und juristischer Erklarungsmodelle gegeniibergelegt
wird. Moglicherweise liegen ja in der Tat Welten dazwischen, wenn der Theologe Reiser schlief3t:
,Eine Heilige als Héretikerin verurteilt” (387), der/die Historiker:in dagegen eher: ,Eine Haretikerin
als Heilige verehrt“. Dennoch, ein Versuch: Wiirde sich nicht ein Zugang, der verschiedene Ansatze
einbezieht und zusammenbringt, vielleicht als zielfithrender erweisen konnen? Reiser selbst hatte
zweifellos die Fahigkeit dazu, wie er mit seinen klaren historischen Erdrterungen jenseits der bereits
monierten Vereinnahmung durch die ,Materie“ immer wieder aufblitzen lasst, diese letztlich aber
seiner rein theologischen Zielsetzung unterordnet. Man muss sich bei solchen interdisziplindren
Verschmelzungen ja nicht gleich in Spekulationen versteigen, wie dies fiir einen Grofiteil der durchaus
aus unterschiedlichen Disziplinen herrithrenden medizinischen Raisonnements zur Physis und Psyche
der Jeanne d’Arc festzustellen ist: Endokrinopathie, versteckte Méannlichkeit, Anorexia nervosa,

Epilepsie infolge Glockengelauts, Rindertuberkulose, etc. wurden diagnostiziert ...

Uber den Autor:

Thomas Gottfried Bauer, Dr., Privatdozent am Seminar fiir Mittlere und Neuere Kirchengeschichte an

der Katholisch-Theologischen Fakultat der Universitiat Miinster (bauerth@uni-muenster.de)

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9349



