
1 
 

THEOLOGISCHE REVUE 
 

121. Jahrgang 

– Februar 2026 – 

 
 
 

„Bessere Theologie!“1  
Der Hebräerbrief in der neueren Forschung 

 

Von Wilfried Eisele 
 

1. Kultische Symbolisierung 

Seit den Anfängen der christlichen Theologie wird dem Tod Jesu soteriologische Bedeutung 

beigemessen. Diese ergibt sich nicht aus dem historischen Ereignis selbst, sondern ist das Ergebnis 

ganz unterschiedlicher Symbolisierungsprozesse, die eine Vielfalt von Deutungen hervorbringen. Sie 

alle setzen voraus, dass faktische Geschichte für sich genommen überhaupt keine Bedeutung hat, 

sondern nur eine willkürliche Aneinanderreihung von Vorfällen darstellt. Um praktisches Wissen zu 

erwerben, ist es aber notwendig, dem Geschehenen einen Sinn abzugewinnen, indem man die 

einzelnen Ereignisse auf die eine oder andere Art und Weise miteinander verknüpft. So gewinnt man 

Lebenserfahrung, die für die Orientierung im alltäglichen Leben unerlässlich ist. 

Biblische Symbolisierungen zeichnen sich – allgemein gesprochen – dadurch aus, dass der 

Gott Israels als der eigentliche Akteur in der menschlichen Geschichte zur Sprache gebracht wird. Von 

ihm her und auf ihn hin erschließt sich dem kollektiven Bewusstsein ein Sinn der Geschichte, der 

insofern religiös ist, als er das Ganze umfasst, indem er auf die Transzendenz Gottes ausgreift. Nichts 

in der Welt geschieht ohne Bezug auf diesen einen Gott, ob er nun unmittelbar selbst oder ob andere 

Akteure wie Engel oder Menschen handeln. Was ein Ereignis bedeutet, lässt sich letztlich nur aus der 

göttlichen Perspektive erkennen und sagen, indem man es mit den bisherigen Symbolisierungen in 

Beziehung setzt. Nichts anderes tut der Autor des Hebräerbriefes, wenn er den Tod Jesu am Kreuz mit 

atl. Opfer- und Bundesvorstellungen in Verbindung bringt und beides zu einer kreativen 

Neuinterpretation des Handelns Gottes in der Geschichte zusammenfügt. Damit hat er ein neues 

Symbol geschaffen, ein Ganzes, in dem die eine auf die andere Wirklichkeit verweist, wenn auch auf 

unterschiedliche Weise. Denn ohne die Deutung mithilfe atl. Texte und Traditionen bliebe der Tod 

Jesu sinnlos, und ohne die Initiative Gottes gäbe es Welt und Geschichte überhaupt nicht, während 

 
1 Erich GRÄSSER: An die Hebräer (Hebr 1–6) (Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament 
XVII/1). Zürich/Neukirchen-Vluyn 1990, 27. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
2 

 

das Umgekehrte jeweils nicht gilt (ohne den Tod Jesu blieben die atl. Texte und Traditionen sinnlos, 

und ohne Welt und Geschichte gäbe es Gott nicht).2 

Dabei ist zu beachten, dass Symbole nicht einfach Metaphern sind, auch wenn sie sich häufig 

metaphorischer Ausdrucksweisen bedienen. Metaphern unterscheiden sich von eigentlicher Rede 

dadurch, dass sie Zusammenhänge aus einem Wirklichkeitsbereich bildlich auf einen anderen 

übertragen. So überträgt der Hebräerbrief z. B. Beschreibungen des Kultes am irdischen Zeltheiligtum, 

wie sie in der Tora enthalten sind, auf den Tod Jesu, den er dadurch als Selbstopfer des Hohen Priesters 

Jesus im himmlischen Heiligtum deutet. Es wäre nun freilich ein Fehlschluss zu meinen, der Himmel 

wäre tatsächlich ein Ort, an dem wie auf Erden solch ein Opfer dargebracht würde. All das sind Bilder, 

um die soteriologische Bedeutsamkeit des Todes Jesu zu illustrieren. Das heißt aber nicht, dass das, 

was die Bilder beschreiben, weniger wirklich wäre als die irdische Wirklichkeit, aus der sie genommen 

sind. Das Gegenteil ist der Fall: Die Bilder sind zwar nur Bilder, aber sie weisen auf eine Realität hin, 

die ursprünglicher und wirklicher ist als die irdische, die aber selbst nur bildlich fassbar ist, weil sie 

die menschliche Wahrnehmung und Erkenntnis übersteigt. Das ist mit dem Begriff des Symbols 

gemeint: Ist die irdische Wirklichkeit ein reale, dann ist die symbolische das ihr entsprechende 

realissimum, das Allerrealste hinter dem Realen. Die Metapher vermittelt ein Bild von der 

Wirklichkeit, das Symbol geht der Wirklichkeit auf den Grund. 

In diesem Sinne hat auch der Hebräerbrief eine symbolische Deutung des Todes Jesu 

unternommen. Er ist damit freilich nicht der Erste, sondern er greift bereits auf frühere 

Symbolisierungen zurück und spricht wiederholt von dem „Bekenntnis“ (ὁµολογία), an dem es 

festzuhalten und das es vertiefend zu betrachten gelte (Hebr 3,1; 4,14; 10,23). Dazu gehörten offenbar 

auch Ansätze, die dem Wirken und Tod Jesu eine kultische Bedeutung beimaßen, indem sie ihn z. B. 

als „Sühneort“ (ἱλαστήριον – Röm 3,25) oder „Hohen Priester“ (ἀρχιερεύς – 1 Clem 36,1; 61,3; 64)3 

bezeichneten. Der Hebräerbrief ist darin originell, dass er solche sporadischen Ansätze in seiner 

„Mahn- und Mutmachrede“ (ὁ λόγος τῆς παρακλήσεως – Hebr 13,22) zum ersten Mal breit entfaltet 

hat:  

Diese kultische Neuauslegung des Christusbekenntnisses ist die ureigenste 
theologische Leistung des Hebräerbriefautors. Sie verrät den theologischen Kopf: 
Geschärfte theologische Denkanstrengung wird eingesetzt als Waffe gegen den 
kirchlichen Niedergang. Bessere Theologie und nichts als bessere Theologie! Ein 
denk-würdiger Vorgang, der seine Wirkungsgeschichte immer wieder neu vor sich 
hat.4  

 

Darin kann man Erich Gräßer nur zustimmen, und nicht umsonst ist sein Ausruf: „bessere Theologie!“ 

zum gern zitierten Bonmot in der Hebräerbriefforschung geworden. Diese ist in den letzten Jahren 

quicklebendig gewesen, und neuere Beiträge dazu werden im Folgenden besprochen.5 

 

 
2 Nachträgliche christologische Lektüren von atl. Texten werden dadurch zwar nicht ausgeschlossen, aber sie 
bestimmen die ursprüngliche Leserichtung nicht, weil sie erst dadurch möglich werden, dass das Schicksal Jesu 
aus dem AT eine christologische Bedeutung erhalten hat. 
3 Meistens wird angenommen, der 1. Clemensbrief habe den Hebräerbrief benutzt. Ich halte auch das umgekehrte 
Benutzungsverhältnis für möglich. Auch dass beide unabhängig voneinander auf gemeinsame Traditionen 
zurückgegriffen haben, lässt sich keinesfalls ausschließen. 
4 GRÄSSER: Hebräer 1 (s. Anm. 1), 27. 
5 Ich beschränke mich hier auf Monographien und Sammelbd.e von einzelnen Vf.:innen. 



3 
 

2. Soteriologie: Tod, Opfer und Fürsprache des Sohnes Jesus 

Im Abstand von wenigen Jahren sind zwei Diss. erschienen, die sich beide zur Aufgabe gemacht haben, 

das Verhältnis von Tod und Opfer Jesu im Hebräerbrief genauer zu bestimmen. Sie tun dies auf ganz 

unterschiedliche Weise, was als Glücksfall bezeichnet werden kann, weil dadurch die Optionen der 

Hebräerbriefauslegung in diesem zentralen Punkt offen auf dem Tisch liegen. 

Bobby Jamieson unterscheidet zwischen der von ihm so genannten „formal question“ (Teil I: 

21–94) als Frage nach dem Ort und Zeitpunkt des Selbstopfers Christi und der „material question“ 

(Teil II: 95–179), die danach fragt, was Jesus bei seinem Opfer eigentlich genau darbringt.6 Der 

Terminus „formal question“ irritiert zunächst, weil man darunter in der Tradition aristotelisch-

scholastisch geprägter Metaphysik gerade nicht Akzidentien wie Raum und Zeit fassen würde. Der 

Begriff weist aber darauf hin, dass es nach Jamieson essentiell darauf ankommt, das Wann und Wo 

der hohepriesterlichen Selbstdarbringung Christi zu bestimmen, weil damit – so die Vorstellung – 

auch bereits das Urteil über ihre substantielle Bedeutung gesprochen ist. Zweifellos sind Erde und 

Himmel, sterbliches und ewiges Leben im Hebräerbrief nicht einfach Raum- und Zeitangaben, sondern 

wesentliche Qualifizierungen dessen, was sich jeweils darin zuträgt. Das sieht Jamieson ganz richtig. 

Trotzdem ist seine Auffassung davon zu eindimensional, um dem Welt- und Wirklichkeitsverständnis 

des Hebräerbriefes gerecht zu werden. Denn bei ihm bleiben Himmel und Ewigkeit einerseits dem 

Neben- und Nacheinander von Raum und Zeit andererseits stets verhaftet, während beides sich im 

Hebräerbrief wesentlich unterscheidet. Das führt dazu, dass in Jamiesons Welt nichts Irdisch-

Zeitliches passieren kann, das zugleich himmlisch-ewige Bedeutung hätte. Für den Hebräerbrief ist 

das hingegen kein Problem, weil sein Realitätssinn mehrdimensional ist. Deshalb kann er im 

geschichtlichen Ereignis des Todes Jesu zugleich dessen himmlische Selbstdarbringung erkennen. Zeit 

und Ewigkeit greifen in seiner symbolischen Weltsicht ineinander und sind auf ihre je eigene Weise 

real und wirksam. 

Anders Jamieson: Er unterscheidet fünf verschiedene Antworten, die in der Forschung bisher 

auf seine formale Frage gegeben worden sind (4–12). Am einen Ende der Skala steht „View 1: Jesus’ 

self-offering begins and ends on the cross. His earthly self-offering precedes his entrance into the 

heavenly sanctuary.“ (5) Am andere Ende positioniert sich Jamieson selbst mit „View 5: Jesus offers 

himself at his post-resurrection entrance into the heavenly sanctuary.“ (5) Dazwischen stehen 

Sichtweisen, denen zufolge Jesu Selbstdarbringung mit seinem Tod am Kreuz beginnt, aber erst im 

himmlischen Heiligtum zum Abschluss kommt, entweder nach der unmittelbaren Erhöhung seines 

Geistes dorthin („View 3“) oder nach seiner leiblichen Auferstehung („View 4“). Die vier bisher 

genannten Meinungen haben alle gemeinsam, dass sie die Angaben des Hebräerbriefes zum Tod und 

Eintritt Jesu ins himmlische Allerheiligste zu einer zeitlichen Ereignisfolge verknüpfen. Damit 

verkennen sie, dass der Hebräerbrief zwar Elemente der Kulttora zur soteriologischen Deutung des 

Todes Jesu heranzieht, aber keinen räumlich und zeitlich abgeschlossenen christologischen Mythos 

erzählt. Von der diskursiven Verwendung atl. geprägter Kultmetaphorik ist daher überhaupt keine 

narrative Geschlossenheit zu erwarten. Diesen Umstand berücksichtigt allein „View 2: Jesus’ self-

offering is an earthly event with heavenly significance. His self-offering on the cross is metaphorically 

described as his entrance into the heavenly sanctuary.“ (5) Jamieson lehnt diese Sicht der Dinge 

 
6 Bobby JAMIESON: Jesus’ Death and Heavenly Offering in Hebrews (Society for New Testament Studies 
Monograph Series 172). Cambridge: Cambridge University Press 2019. (XII) 227 S., geb. £ 90,00 ISBN: 978–1–
108–47443–6. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
4 

 

allerdings mit der Begründung ab, Jesus sei nicht nur im übertragenen Sinne, sondern tatsächlich und 

wirklich in das himmlische Heiligtum eingetreten, habe dort sein Opfer dargebracht und sich 

anschließend zur Rechten Gottes gesetzt (67–69). Dieser Einwand ist berechtigt, solange man die 

These so liest, dass ihre beiden Sätze synonyme Aussagen machen. Versteht man die These hingegen 

so, dass die himmlische Bedeutung des Todes Jesu im Hebräerbrief eigentlich symbolisch gemeint und 

lediglich metaphorisch beschrieben ist, dann werden die bildlich ausgedrückten himmlischen 

Tatsachen dadurch nicht weniger wirklich, sondern im Gegenteil in ihrer Wirklichkeit gegenüber den 

irdischen Ereignissen noch gesteigert. Ein solches Verständnis ist Jamieson fremd, weil es die 

geschichtlich-mythische Raumzeit sprengt, in die sich alle Interpretationen des Hebräerbriefes seines 

Erachtens einfügen müssen.7 

Diese dem Text unangemessene Verengung der Perspektive kommt dadurch zustande, dass 

Jamieson das Ritual des Versöhnungstages (Lev 16) zur alles entscheidenden Grundlage seiner 

gesamten Auslegung macht (35–70). Nun ist unbestritten, dass der Sühnekult des Versöhnungstages 

dem Hebräerbrief zentrale Kategorien zur Deutung des Todes Jesu liefert. Schon die Beschreibung in 

Lev 16 bietet jedoch keinen mühelos stringenten Ablauf. Noch viel weniger ist dem Hebräerbrief an 

der Erzählung eines geschlossenen Mythos gelegen.8 Er greift lediglich Elemente aus Lev 16 auf und 

baut sie in seine Argumentation ein, ohne jedoch das Ritual als Ganzes seinen Ausführungen zugrunde 

zu legen. Dies tut Jamieson indes und verwickelt sich dadurch in Probleme, die er im Zuge der 

Beantwortung seiner „material question“ lösen muss, die dem Hebräerbrief selbst jedoch fremd sind. 

Um nur zwei davon zu nennen: Wenn im Ritual des Versöhnungstages die Schlachtung der Opfertiere 

keine weitere Bedeutung hat, als das Blut zu gewinnen, das anschließend als Opfermaterie im 

Allerheiligsten appliziert wird, wie kann dem Tod Jesu dann die soteriologische Bedeutung 

zukommen, die der Hebräerbrief ihm offenkundig zuschreibt (vgl. nur Hebr 2,9.14–15)? Darauf kann 

Jamieson noch mit einigem Recht antworten, dass  

the death of the animal renders its blood a medium of life-for-life exchange, and the 
life that the blood exchanges is one that has been given in death. Hence the atoning 
significance Hebrews ascribes to blood is inseparable from death. It is as life-given-
in-death that blood obtains forgiveness. (156)  

 

Wenn aber Jesus erst bei seinem Eintritt in den Himmel zum Hohen Priester nach der Ordnung 

Melchisedeks bestellt wird (23–35), wie kann er dann bereits am Kreuz seinen Leib und damit sich 

 
7 JAMIESON (8, Anm. 17) sieht in mir einen Vertreter von „View 3“; unter Verweis auf Wilfried EISELE: Ein 
unerschütterliches Reich. Die mittelplatonische Umformung des Parusiegedankens im Hebräerbrief (Beihefte 
zur Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche 116). Berlin/New York 
2003, 388–389. Das ist insofern richtig, als ich dort die himmlische Wirklichkeit zu skizzieren versucht habe, die 
der Hebräerbrief in raumzeitlichen Metaphern andeutet. Wenn dadurch der Eindruck entstanden sein sollte, ich 
hielte diese Metaphern für die vom Hebräerbrief gemeinte Wirklichkeit selbst, wäre dies allerdings ein 
Missverständnis. Tatsächlich neige ich eher zu „View 2“, freilich in der hier vertretenen Differenzierung. 
8 Jamieson ([s. Anm. 6], 12–13) verweist selbst auf Hermut LÖHR: Wahrnehmung und Bedeutung des Todes Jesu 
nach dem Hebräerbrief. Ein Versuch, in: Jörg FREY/Jens SCHRÖTER (Hg.): Deutungen des Todes Jesu im Neuen 
Testament (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 181). Tübingen 2005, 455–476, 471: „Daß 
Jesus sich geopfert hat, wird gesagt, aber das Opfergeschehen selbst wird nirgends geschildert. Die am 
Opfergottesdienst orientierte Christus-Fabel wird nicht als Erzählung soweit ausgeführt, daß ihre narrative 
Problematik, ja Unmöglichkeit zutage treten könnte. Es wird auch kein himmlischer Kult, etwa in Form einer 
Vision, ausführlich beschrieben.“ Dieses Urteil wird auch dadurch nicht widerlegt, dass Jamieson meint, die im 
Hebräerbrief fehlende Erzählung selbst aus den vorhandenen Versatzstücken konstruieren zu können (189). 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
5 

 

selbst als Opfer dargebracht haben (Hebr 9,27–28; 10,5–10)?9 Nach Jamieson erfolgt diese Darbringung 

erst nach der Auferstehung Jesu im Heiligtum des Himmels: „That the Son assumed a body at his 

incarnation and remains embodied after his resurrection is crucial to Hebrews’ entire cultic construal 

of the Christ-event.“ (83) Dadurch wird das Problem jedoch nur verlagert; denn von Jesu 

Auferstehung, die in Jamiesons Auslegung die condicio sine qua non für die himmlische 

Selbstdarbringung des Hohen Priesters Jesus darstellt, ist im Hebräerbrief – wenn überhaupt – nur in 

einer Schlussbemerkung am Rande die Rede (Hebr 13,20). In diesem zentralen Punkt bleibt Jamieson 

dem einflussreichen Ansatz von David Moffitt verhaftet, der selbst bereits entsprechende Kritik auf 

sich gezogen hat.10 

Gegenüber Jamieson wählt Christian Lustig in seiner Diss. den umgekehrten Weg: Er geht 

nicht vom Selbstopfer, sondern vom Tod Jesu im Hebräerbrief aus und widmet sich dadurch zuerst 

der Anthropologie und dann der Soteriologie des Schreibens.11 Das hat mehrere Vorteile. Erstens folgt 

Lustig damit dem Gedankengang des Hebräerbriefes, der seine Argumentation im Laufe der 

Abhandlung sukzessive entfaltet. So kommt Jesu Tod zum ersten Mal in Hebr 2,9, sein Selbstopfer 

hingegen erstmals in Hebr 7,26–27 und beides zusammen erst in Hebr 9,11–15 zur Sprache. Zweitens 

entspricht die Abfolge dem geschichtlichen Symbolisierungsprozess, an dessen Beginn die historische 

Tatsache des Kreuzestodes Jesu steht, während die Deutungen dieses Ereignisses nachlaufende 

Entwicklungen im entstehenden Christentum darstellen. Drittens ist Lustig durch seinen 

anthropologischen Ansatz davor gefeit, dem Hebräerbrief fremde Vorstellungen vom Leben nach dem 

Tod in dessen Konzeption einzutragen oder randständige Ideen überzubetonen, wie dies z. B. dort 

geschieht, wo die Auferstehung Jesu zur Basis für die in kultischen Metaphern ausgeführte 

Soteriologie des Hebräerbriefes gemacht wird. Denn auch für Jesus gilt dann, was Lustig als 

grundlegend für alle Menschen herausstellt:  

[D]er Mensch besteht – das lehrt Hebr 12,9 – aus zwei „Komponenten“. Eine davon 
ist irdischen Ursprungs (σάρξ [Fleisch]) und stammt von unseren fleischlichen 
Vätern. Die andere ist von himmlischer Herkunft (πνεῦµα [Geist]), kommt 
unmittelbar von Gott und hat ihn so zum Vater. Das Pneuma bewohnt eine Weile 
lang den irdischen Leib, hat Anteil an Blut und Fleisch (vgl. Hebr 2,14). (49)  

 

Jeder menschliche Geist sei auf der einen Seite „Gottesgeist“ (50), der aber auf der anderen Seite „zum 

persönlichkeitsbildenden Bestandteil eines sich selbst erfahrenden Individuums“ werde (63). 

Entsprechend versteht Lustig den Tod Jesu im Hebräerbrief „als ein bloß physisches Ableben der 

Person“, während seine „seelisch-geistige Komponente“12 das Kreuz überlebt habe (74): „Die Ewigkeit 

wird in Hebr 9,14 ganz an Jesu πνεῦµα [Geist] gebunden. Die priesterliche Selbstdarbringung 

geschieht διὰ πνεύµατος αἰωνίου [durch ewigen Geist].“ (52) Die Sühne der Sünden durch das 

Selbstopfer des ewigen Hohen Priesters falle in eins mit der Befreiung der Menschen aus der 

 
9 Hebr 9,28 formuliert freilich im Passivum divinum, dass Christus „dargebracht worden sei“ (προσενεχθείς). Das 
steht jedoch nicht im Gegensatz zu seiner Selbstdarbringung. Vielmehr wirken Gott Vater und Sohn im 
Opfergeschehen zusammen. Das Passiv ist hier durch den Kontext des Vergleichs motiviert: „Der Passivität des 
Menschen beim Sterben entspricht die Passivität Christi bei seiner Darbringung“ (14). 
10 Vgl. David MOFFITT: Atonement and the Logic of Resurrection in the Epistle to the Hebrews (Novum 
Testamentum Supplements 141). Leiden 2011; dazu die Rez. von Wolfgang KRAUS, in: Theologische 
Literaturzeitung 143 (2018) 217–221. 
11 Christian LUSTIG: Tod und Opfer Jesu im Hebräerbrief (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen 
Testament II 589). Tübingen: Mohr Siebeck 2023. (XII) 304 S., brosch. € 99,00 ISBN: 978–3–16–162128–4. 
12 Aus Hebr 4,12 schließt Lustig, „dass die Begriffe ψυχή [Seele] und πνεῦµα [Geist] geradezu synonym, 
vergleichbar oder wenigstens komplementär gebraucht werden“ (72). 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
6 

 

Todesmacht des Teufels durch den Kreuzestod Jesu. Das schließt Lustig aus der Parallelität der 

Aussagen in Hebr 2,14–15 und 17 sowie in Hebr 9,27 und 28 (125–129.223–229). Im Ergebnis formuliert 

er die genaue Gegenposition zu Jamieson und ähnlichen Ansätzen:  

Die jüngste Forschung tendiert dazu, Tod und Opfer Jesu zeitlich und örtlich 
voneinander zu scheiden. Der Tod ereigne sich auf Erden in der Profanität, die 
Darbringung dagegen erfolge nach der Auferstehung innerhalb des himmlischen 
Heiligtums. Da von Jesu Auferstehung im Hebräerbrief nicht gesprochen wird und 
die Schilderung einer eigenen himmlischen Opferdarbringung fehlt, ist dem zu 
widersprechen. (3) 

 

Eine Crux der Interpretation ist für Lustig in diesem Zusammenhang auch Hebr 9,15–22: Nach dem 

Vorbild des Sinaibundes, der von Gott initiiert und von Mose vermittelt worden sei (Ex 24,8), werde 

der „neue Bund“ (διαθήκη καινή) durch Jesus in der Doppelrolle des „Initiators“ (διαθέµενος) und 

„Vermittlers“ (µεσίτης) inauguriert. Als performatives Symbol des Bundesschlusses fungiere in beiden 

Fällen das Blut, das beim Mosebund von den Opfertieren, beim Bund Jesu hingegen von diesem selbst 

stammt. Nur deswegen sei der Tod Jesu für das Inkrafttreten des neuen Bundes notwendig, während 

erbrechtliche Auslegungen von Hebr 9,15–17 abzulehnen seien, weil sie im Kontext zwei verschiedene 

Bedeutungen von διαθήκη („Bund“ bzw. „Testament“) voraussetzen (168–204). Freilich sei nach dem 

Hebräerbrief nicht nur das Blut, sondern auch der Leib Jesu (Hebr 10,5–10) Opfermaterie im Rahmen 

der neuen Bundessetzung, und beide zusammen verwiesen auf einen weiteren Verständnishorizont:  

Alleine die Rahmung der Darbringung des Blutes und der Darbringung des Leibes 
durch die Aufnahme und Wiederaufnahme des Zitates aus Jer 38 LXX zum Neuen 
Bund [Hebr 8,8–12; 10,16–17] weist Blut und Leib als dazu notwendiges Opfer aus 
und lässt zwingend an die Abendmahlsparadosis denken (232–233), 
 

in Verbindung mit Ex 24,8 und Jes 53,12 (Hebr 9,20.28) besonders an den „Einsetzungsbericht 

matthäischer Tradition“ (238). Ob sich der Hebräerbrief damit auch auf eine konkrete 

Abendmahlspraxis bezieht, lässt Lustig ausdrücklich offen (221). Einerseits setzt er „bei den 

Adressaten eine genaue Kenntnis der Abendmahlsworte“ voraus (222), andererseits hält er das 

Schlusskapitel (Hebr 13) mitsamt dem möglichen Hinweis auf ein gemeindliches Abendmahl (V. 10) 

für eine sekundäre Erweiterung des Textes, der ursprünglich mit Hebr 12,29 geendet habe (240–252). 

Tod und Opfer Jesu, die Jamieson und Lustig in erster Linie beschäftigen, sind zweifellos 

zentrale, aber nicht die einzigen relevanten Aspekte in der kultisch gewendeten Soteriologie des 

Hebräerbriefes. So lenkt Abeneazer G. Urga die Aufmerksamkeit auf einen anderen Punkt im 

Heilsgeschehen, nämlich die immerwährende Fürbitte des zur Rechten Gottes erhöhten Hohen 

Priesters.13 Urga zufolge hat Jesus nicht erst am Kreuz oder im himmlischen Heiligtum als Hoher 

Priester gewirkt, sondern zuvor bereits in seiner gesamten Lebenszeit auf Erden seit der Inkarnation. 

Für alle, die ihm auf dem irdischen Weg des Glaubens nachfolgen, sei aber seine Hilfe als Fürsprecher 

vom Himmel her entscheidend wichtig, um selbst in die himmlische Ruhe zu gelangen: „I will argue 

that his heavenly intercession is his primary function as a high priest in heaven.“ (2) 

Angesichts der Tatsache, dass im Hebräerbrief nur an einer einzigen Stelle ausdrücklich von 

der Fürsprache Jesu die Rede ist (in Hebr 7,25 mit dem Verb ἐντυγχάνειν), scheint diese 

Funktionsbestimmung doch zumindest übertrieben. Zwar kann Urga an einer Reihe von Beispielen 

 
13 Abeneazer G. URGA: Intercession of Jesus in Hebrews. The Background and Nature of Jesus’ Heavenly 
Interecession in the Epistle to the Hebrews (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament II 585). 
Tübingen: Mohr Siebeck 2023. (XX) 291 S., brosch. € 99,00 ISBN: 978–3–16–161096–7. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
7 

 

aus AT, frühjüdischer Literatur und NT mehr oder weniger zutreffend zeigen, dass Fürbitte nicht nur 

dort stattfindet, wo auch entsprechendes Vokabular verwendet wird (33–154). Aber es gelingt ihm 

nicht, diese Einsicht in überzeugender Weise auf den Hebräerbrief zu übertragen und die Fürsprache 

als spezifisch priesterliche Funktion, geschweige denn die alles entscheidende Funktion des Hohen 

Priesters Jesus auszuweisen. So bleibt z. B. völlig offen, worin die Hilfeleistung Jesu in Hebr 2,17–18 

und 4,14–16 eigentlich genau besteht und ob das Erscheinen Christi vor Gott im Himmel in Hebr 9,24 

mit einer ausgesprochenen Fürbitte einhergeht. Umgekehrt wird in Hebr 5,7, wo „Bitten und Flehrufe“ 

Jesu tatsächlich erwähnt werden, ausdrücklich dazugesagt, dass er sie „demjenigen, der ihn aus dem 

Tod erretten konnte, darbrachte“ – hier bittet Jesus also für sich selbst und nicht für andere. Urgas 

weitreichendes Ergebnis, „that Jesus’ intercession is vocalis et realis, unique and efficacious“ und „that 

Jesus carries out his priestly intercession in heaven while sitting at God’s right hand“ (240), wird durch 

diese und die anderen herangezogenen Stellen aus dem Hebräerbrief in keiner Weise getragen. 

Jedes anthropologische und soteriologische Verständnis von Tod, Opfer und Fürbitte Jesu im 

Hebräerbrief hat natürlich auch christologische Implikationen, die mehr oder weniger ausdrücklich 

gemacht werden. Auf die Christologie, speziell die Sohneschristologie des Hebräerbriefes hat es Nick 
Brennan mit seinem Beitrag abgesehen.14 Während nach Lustig (27–32) die artikellos gebrauchte 

Bezeichnung „Sohn“ (υἱός) Jesus als einen von „vielen Söhnen und Töchtern“ (πολλοὺς υἱούς) und 

zusammen mit diesen, die seine „Brüder und Schwestern“ (ἀδελφοί) sind, als Mensch qualifiziert 

(Hebr 1,2; 2,6.10–12), sieht es Brennan genau umgekehrt:  

Though the language of sonship thus spans both Jesus and his many brothers, it 
clearly terminates on Jesus in a unique way. […] Jesus’ sonship stands in unique 
relationship to his person, an identity to which human nature is essentially additive. 
(171)  

 

Im Wesentlichen sei Jesu Identität als Sohn im Hebräerbrief von seiner Göttlichkeit bestimmt:  

This unique designation of Jesus as the Son par excellence has frequently been seen as 
suggesting the Son’s divinity in Hebrews. […] Thus in summarizing the implied 
narrative of Hebrews’ Christology, and understanding sonship as deity, it is tempting 
to summarize Jesus’ identity that though he becomes High Priest, he simply is, from 
eternity, the Son. (172)  

 

Im Gegensatz zu Lustig (52–58), für den der „ewige Geist“ (Hebr 9,14) des Hohen Priesters Christus 

der Träger seines auch im Tode noch „unzerstörbaren Lebens“ (Hebr 7,16) ist, bezieht sich dieses nach 

Brennan auf  

the eternal divine life of the Son, but one that in the argument is viewed through the 
lens of the resurrection from the dead, in which the office of eternal Priest a parte post 
is bestowed on a Person who is himself fittingly, and necessarily, a parte ante the 
eternal bearer of the divine life (122). 

 

Auf diese Weise sucht Brennan (127), den von manchen empfundenen Widerspruch im Hebräerbrief 

zwischen dem Hohen Priester, der Jesus geworden ist (Hebr 6,20; 7,16), und dem Sohn, der er immer 

schon war (Hebr 1,2), aufzulösen. Als Sohn, durch den Gott „die Welten erschaffen hat“ (Hebr 1,2), 

und damit zugleich als „divine eschatological builder“ (73) sieht Brennan Jesus auch im Vergleich mit 

Mose charakterisiert (Hebr 3,1–6), sofern man nicht nur das Zitat aus Num 12,7 (Hebr 3,2.5), sondern 

 
14 Nick BRENNAN: Divine Christology in the Epistle to the Hebrews. The Son as God (Library of New Testament 
Studies 656). London: T&T Clark 2022. (XII) 236 S., geb. £ 95,00 ISBN: 978–0–567–70100–8. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
8 

 

auch die seines Erachtens deutliche Anspielung auf die Nathanweissagung (2 Sam 7,14; 1 Chr 17,14) 

bei der Auslegung berücksichtigt:  

Hebrews depicts the house of God as the home of God’s people and the identity of 
the people as God’s house(hold). The Nathan Oracle, read with Hebrews, clarifies that 
these two realities are deeply entwined: the building of the ultimate divine sanctuary 
and the establishment of a messianic people go together. (110)  

 

Aufs Ganze gesehen will Brennan damit erweisen, dass Jesus im Hebräerbrief nicht nur am Anfang 

(Hebr 1,6.10–12), sondern durchgehend als Sohn gezeichnet wird, der mit göttlichen Privilegien 

ausgestattet ist. 

Mir scheint, dass der Diskussion über den Sohnestitel eine falsche Alternative zugrunde liegt. 

Jesus ist als Sohn nicht entweder Gott oder Mensch. Vielmehr wird die offene Formulierung zu Beginn 

des Hebräerbriefes anschließend in beide Richtungen entfaltet. „Nachdem Gott seit Langem 

mannigfach und mannigfaltig zu den Vätern gesprochen hatte durch die Propheten (ἐν τοῖς 

προφήταις), hat er am Ende dieser Tage zu uns gesprochen durch einen, der Sohn ist (ἐν υἱῷ).“ 

(Hebr 1,1–2a) Der Artikel, durch den die Propheten von Anfang an bestimmt sind, fehlt hier beim 

Sohn. Dadurch bleibt zunächst offen, um was für einen Sohn es sich handelt und was es ist, das ihn 

zum Sohn Gottes macht. Deutlich wird nur die besondere Nähe zwischen Gott und seinem Sohn, die 

anschließend zweifach begründet wird: Einerseits steht der Sohn über den Engeln und erhält göttliche 

Attribute (Hebr 1,2b–18), andererseits hat er Anteil an der Würde, die den Menschen als Kindern 

Gottes zugesprochen wird (Hebr 2,5–18). So ist es gerade die Gottessohnschaft, in der göttliche und 

menschliche Zuschreibungen zusammenlaufen, was nicht zuletzt dort deutlich wird, wo der Name des 

Sohnes zum ersten Mal fällt: „Den aber, der kurz unter die Engel erniedrigt worden ist, sehen wir, 

Jesus, wegen seines Todesleidens mit Herrlichkeit und Ehre bekränzt.“ (Hebr 2,9) Das Erleiden des 

Todes verbindet den Sohn Jesus mit den übrigen Söhnen und Töchtern Gottes, seinen menschlichen 

Geschwistern, und es ist zugleich das Tor, durch das er in seine göttliche Stellung zurückkehrt, die 

ihm als Schöpfungsmittler und Erbe des Alls zukommt (Hebr 1,2b–3; 2,10–11). 

 

3. Eschatologie: Das eine Volk Gottes in Raum und Zeit 

Der Hebräerbrief kennt nur ein Volk Gottes, zu dem die Glaubenden von Abel bis Jesus und in die 

Gegenwart hinein gehören (Hebr 11,1–12,4). Er spricht weder von „Juden“ oder „Judäern“ (Ἰουδαῖοι) 

noch von „Heiden“ oder „Völkern“ (ἔθνη). Der neue wie der erste Bund werden von Gott mit „Israel“ 

(Ἰσραήλ) und „Juda“ (Ἰούδα) geschlossen (Hebr 8,8.10), deren Väter die Angeschriebenen – 

unabhängig von ihrer Herkunft – auch als ihre eigenen Väter betrachten (Hebr 1,1; 2,16). Aufgrund 

seiner Rhetorik der Abwertung des Bundes und Kultes vom Sinai und ihrer Überbietung durch das ein 

für allemal dargebrachte Selbstopfer Jesu am Kreuz wird der Hebräerbrief jedoch vielfach als 

antijüdische Schrift wahrgenommen. Bei näherem Zusehen trifft dieses Urteil freilich weniger den 

Hebräerbrief selbst als seine späteren kirchlichen Ausleger.15 

 
15 Vgl. Wilfried EISELE/Lena LÜTTICKE: „Was die ungläubigen Juden an ihm gethan […]“ (B. Weiss). Antijüdische 
Auslegungsmuster in der neutestamentlichen Exegese am Beispiel des Hebräerbriefes, in: DERS./Edeltraud 
GAUS/DIES./Elisabeth MIGGE (Hg.): Judenfeindschaft und Theologie. Tübinger Studienwoche im November 2023 
(Forum Christen und Juden 26). Berlin 2025, 17–33; Wilfried EISELE: Der Hebräerbrief, in: Eve-Marie 
BECKER/Friedrich Wilhelm HORN/Dietrich-Alex KOCH (Hg.): Der „Kritisch-exegetische Kommentar“ in seiner 
Geschichte. H. A. W. Meyers KEK von seiner Gründung 1829 bis heute Kritisch-exegetischer Kommentar über 
das Neue Testament, Sonderband). Göttingen 2018, 404–420. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
9 

 

So verwundert es nicht, dass der Hebräerbrief in der modernen Exegese nicht wenige 

Verteidiger gefunden hat, deren Ansätze Andreas-Christian Heidel16 im Anschluss an Gerd Theißen17 

auf drei – nicht randscharf abgrenzbare – Grundtypen zurückführt (18–31): Der symbolische 

Grundtyp erkennt demnach im Hebräerbrief überhaupt keine „kontroverstheologische Antithese 

‚jüdisch/christlich‘“18, sondern nur eine zwischen der irdischen und der himmlischen Wirklichkeit. 

Der historische Grundtyp entschärft antijüdisch lesbare Aussagen, indem sie z. B. als Teil einer 

innerjüdischen Auseinandersetzung verstanden werden. Von diesem unterscheidet sich der – von 

Heidel bevorzugte – textimmanente Grundtyp dadurch, dass er sich verstärkt den kritisierten 

Textstellen selbst zuwendet und deren pragmatische Funktion bestimmt. 

Eine Schlüsselstelle ist für Heidel Hebr 11,39–40, weil er hier die Fäden von Vergangenheit, 

Gegenwart und Zukunft des glaubenden Gottesvolkes zusammenlaufen sieht, wie seine Paraphrase 

der beiden Verse verdeutlicht:  

Und alle diese früheren Generationen des glaubenden Gottesvolkes haben, obwohl sie sich 
im Vertrauen auf Gott ausgerichtet und so vor ihm Wohlgefallen gefunden hatten, den 
endgültigen Eintritt in die himmlische Ruhestadt in der ungetrübten Gemeinschaft mit 
Gott nicht vollzogen, weil Gott etwas Besseres für uns alle vorgesehen hat, damit all jene 
nicht ohne ohne uns, die Generation(en) des glaubenden Gottesvolkes[,] seit Gott in 
seinem Sohn gesprochen hat, und wir nicht ohne sie, die sie schon vor uns unseren 
gemeinsamen Weg angetreten sind, jenes Ziel unserer aller Vollendung erreichen würden. 
(178, kursiv im Original)  

 

Das Problem ist nur, dass der Hebräerbrief hier wie auch sonst die entscheidende Frage nicht 

beantwortet, die Heidel von Röm 9–11 her kommend an ihn stellt, nämlich: Welche Zukunft hat der 

größere Teil Israels, der in seinem Glauben Jesus als Christus nicht anerkennt? 

Ausgehend von Hebr 12,18–24 identifiziert Heidel in der Forschung zwei eschatologische 

Modelle, die implizit oder explizit eine Antwort darauf geben: Im Modell A steht der Himmel, seit 

Christus als Hoher Priester hineingegangen ist, den Glaubenden aller Generationen jetzt schon offen, 

während er ihnen allen im Modell B so lange verschlossen bleibt, bis anlässlich der Parusie Christi das 

Endgericht stattgefunden hat. Demgegenüber entwickelt Heidel ein Modell C, wonach die Glaubenden 

aller Generationen zwar schon Zugang zum himmlischen Jerusalem haben, seit Christus ihn 

erschlossen hat. In die verheißene Ruhe gelangen sie aber trotzdem erst durch die künftige Parusie 

und das Endgericht (214–249). Dadurch gelingt es Heidel, an seiner strikt christozentrischen 

Soteriologie festzuhalten, ohne vom geschichtlichen Volk Israel die vollständige Bekehrung zu 

Christus verlangen zu müssen. 

 
16 Andreas-Christian HEIDEL: Das glaubende Gottesvolk. Der Hebräerbrief in israeltheologischer Perspektive 
(Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament II 540). Tübingen: Mohr Siebeck 2020. (XIV) 328 S., 
brosch. € 84,00 ISBN: 978–3–16–159608–7. 
17 Vgl. Gerd THEISSEN: Aporien im Umgang mit den Antijudaismen des Neuen Testaments, in: Erhard 
BLUM/Christian MACHOLZ/Ekkehard W. STEGEMANN (Hg.): Die Hebräische Bibel und ihre zweifache 
Nachgeschichte (FS Rolf Rendtorff). Neukirchen-Vluyn 1990, 535–553. 
18 Knut BACKHAUS: Das wandernde Gottesvolk – am Scheideweg. Der Hebräerbrief und Israel, in: DERS.: Der 
sprechende Gott. Gesammelte Studien zum Hebräerbrief (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen 
Testament 240), Tübingen 2009, 195–213, hier 205. Dem symbolischen Grundtyp ordnet Heidel (19, Anm. 80) 
auch meinen Ansatz zu (vgl. EISELE: Reich [s. Anm. 7]). Das ist nicht falsch, aber im betreffenden Zusammenhang 
auch nicht ganz richtig, weil die israeltheologischen Fragen, die Heidel interessieren, von mir dort überhaupt 
nicht behandelt werden. Ob und gegebenenfalls wie diese in einen symbolischen Ansatz zu integrieren wären, 
ist für mich vorderhand eine offene Frage. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
10 

 

Dem Textbefund des Hebräerbriefes wird dieses Modell jedoch kaum gerecht. Denn die Frage, 

die Paulus in Röm 9–11 umtreibt, wird vom Hebräerbrief an keiner Stelle aufgeworfen. Er stellt die 

Christusgläubigen in die lange Tradition der Gottesgläubigen seit Abel. Damit verfolgt er einen von 

Grund auf universalen Ansatz, der auch im Nachhinein nicht durch das Nadelöhr eines einseitigen 

solus Christus gezwungen werden darf. Abel, Henoch, Noah und Rahab sind Zeugen eines vollwertigen 

Glaubens, obwohl sie noch nicht einmal zu Israel gehörten, geschweige denn den Juden Jesus als 

Christus anerkennen konnten (Hebr 11,4–7.31). Seit Christus die Himmel durchschritten hat (Hebr 

4,14), steht der Eingang für alle Gläubigen wagenweit offen, ob sie nun zur christlichen Gemeinde 

gehören oder nicht. Folglich  

wäre nach dem Hebr zwar die universale Bedeutung Christi festzuhalten, die 
Vorstellung von der Kirche aber zu modifizieren. Die Kirche würde nicht überallhin 
ausgreifen, dürfte jedoch die Verheißung von der himmlischen Vollendung in 
besonderer Weise hören und sich zugleich auf die Begegnung mit Menschen in Gottes 
heiligem Raum freuen, die sich nicht als Kirche verstehen.19 

 

Letztlich scheitert Heidels eschatologisches Modell daran, dass er sich den Himmel nur als unendliche 

Raumzeit denken kann, nicht aber als den Anders-Ort schlechthin, dessen räumliche und zeitliche 

Beschreibungen immer nur Metaphern sind für eine Realität, die wir uns schlechterdings nicht anders 

als bildlich vorstellen können. Anders Heidel: „Die himmlische Stadt ist für Hebr dabei keine rein 

metaphorische Größe. Der ‚Himmel‘ ist die reale Wirklichkeit Gottes, die durch das Bild der Stadt eine 

konkrete Vorstellung erhält.“ (213) Aus diesem Paradox hilft nur eine symbolische Betrachtungsweise 

heraus, die bei aller Ähnlichkeit des Bildes die bleibende Unähnlichkeit nicht leugnen muss, durch die 

der metaphorisch beschriebene Himmel jedoch an Realität nicht verliert, sondern gewinnt. Es ist ja 

gerade die überbordende, menschliche Vernunft und Vorstellung überfordernde Realität des Himmels, 

die ihn nicht anders als metaphorisch begreiflich werden lässt. 

Die Frage nach der Eschatologie des Hebräerbriefes wird in der modernen Forschung meist 

im Zusammenhang mit seiner religionsgeschichtlichen Einordnung behandelt. Nachdem ein 

gnostischer Hintergrund mittlerweile von niemandem mehr behauptet wird, stehen sich eine jüdisch-

apokalyptische und eine hellenistisch-mittelplatonische Verortung als grundsätzliche Optionen 

gegenüber, die in vorrangig zeitlichen bzw. räumlichen Kategorien ihren jeweiligen Ausdruck 

finden.20 Es wäre jedoch falsch, hierin sich ausschließende Alternativen zu sehen, weil die einzelnen 

Elemente im Hebräerbrief niemals lupenrein erscheinen, sondern als erkennbare und zugleich 

untrennbare Bestandteile eines selbständigen Entwurfs, der sich unterschiedlicher Denkmuster je 

nach Bedarf für die eigene Aussageabsicht bedient. So betont Knut Backhaus zu Recht, dass „sich uns 

hier nicht die Aufgabe stellt, eine Entscheidung zu treffen, sondern ein Verhältnis zu beschreiben.“21 

 
19 Martin KARRER: Der Brief an die Hebräer. Kapitel 5,11–13,25 (Ökumenischer Taschenbuchkommentar zum 
Neuen Testament 20/2). Gütersloh 2008, 347. Für Heidel (210) geht Karrer damit „(auch hier) zu weit.“ 
20 Vgl. Hans-Friedrich WEISS: Der Brief an die Hebräer (Kritisch-exegetischer Kommentar über das Neue 
Testament 13). Göttingen 1991, 96–114. 
21 Knut BACKHAUS: Der Hebräerbrief (Regensburger Neues Testament). Regensburg 2009, 54. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
11 

 

Dies macht sich Elena Belenkaja explizit zur Aufgabe,22 während Jihye Lee noch einmal exklusiv einen 

jüdisch-apokalyptischen Verständnishorizont für die Eschatologie des Hebräerbriefes reklamiert.23 

Nach Lee vertritt der Hebräerbrief eine Urzeit-Endzeit-Eschatologie, die am Ende auf die 

Wiederherstellung des paradiesischen Urzustands im Garten Eden hinausläuft, indem einerseits die 

immanente, irdische Schöpfung erneuert und andererseits das transzendente, himmlische Heiligtum 

auf Erden offenbart wird (19–20). Beide Gedanken kommen ihr zufolge in der Idee vom Paradies als 

dem ursprünglichen Heiligtum mit Adam als seinem Priester zusammen, das im eschatologischen 

Heiligtum mit Israel als einem Volk von Priestern seine Vollendung finden solle. Dabei gehe die 

Landverheißung Gottes an Israel nach Hebr 3,7–4,11 nur stufenweise in Erfüllung: Während die ältere 

Generation der Wüstenzeit wegen ihres Aufruhrs gegen Gott das verheißene Land erst gar nicht 

erreicht habe, sei die jüngere Generation zwar hineingekommen, habe aber aufgrund ihres 

Ungehorsams die Ruhe Gottes in seinem Heiligtum dennoch nicht erlangt, welche dadurch zum 

ausstehenden Verheißungsgut für die eschatologische Generation der Gläubigen geworden sei (99–

125). Dem entspricht Lees Auslegung von Hebr 12,26–29, wonach Himmel und Erde, die nach Hag 2,6 

erschüttert werden (Meer und trockenes Land werden in Hebr 12,26 ausgelassen), nicht als Merismus 

die geschaffene Welt meinen, sondern die Erde als Gottes Schöpfung und den Himmel als seinen 

Wohnort, die beide zusammen von der eschatologischen Erschütterung betroffen seien: „Heb. 12:26–

29 might envision that the heavenly world will come, unite with the renewed earth, and form the 

eternal kingdom“ (128; vgl. 127–145). 

Vergleichbare eschatologische Vorstellungen will Lee im äthiopischen Henochbuch, einigen 

Qumrantexten, dem Jubiläenbuch, dem Liber Antiquitatum Biblicarum, dem 4. Esrabuch, dem 2. 

Baruchbuch und in der Johannesoffenbarung finden (21–98). Insgesamt gelingt es ihr jedoch kaum, die 

herangezogenen Texte als einschlägige Parallelen zu den eschatologischen Aussagen des 

Hebräerbriefes plausibel zu machen. Ein Beispiel mag dies verdeutlichen: Nach Lee „the people of God 

will inherit the temple as their eternal dwelling place with. […] they will enjoy the restoration of 

Adam’s identity as the firstborn and the priest and his dwelling with God in the first sanctuary.“ (118) 

Auf die Paralleltexte mag dies zutreffen, auf den Hebräerbrief aber jedenfalls nicht, denn ihm zufolge 

ist der aaronidisch-levitische Priesterdienst obsolet geworden, und nach der Ordnung Melchisedeks 

gibt es nur einen einzigen Priester, nämlich Jesus. Ein Volk von Priestern, wie es z. B. 1 Petr 2,9–10 im 

Anschluss an Ex 19,5–6 propagiert, wird dem Hebräerbrief zufolge nicht mehr gebraucht, im 

himmlischen als dem einzig verbliebenen Heiligtum finden Priester außer Jesus schlichtweg keine 

Verwendung mehr. 

Einen umfassenderen Ansatz als Lee wählt Belenkaja, indem sie unterschiedliche Zugänge zur 

Eschatologie des Hebräerbriefes sichtet und in eine differenzierte Gesamtsicht zu integrieren versucht. 

Ihre grundlegende These lautet:  

Der Verfasser verschränkt eschatologisch-zeitliche und ontologisch-räumliche 
Aussagen ineinander, um das Christusgeschehen und die Unanschaulichkeit des Heils 
verständlich zu machen. Hierfür verwendet er einerseits perfektische, präsentische 

 
22 Elena BELENKAJA: Die Komplementarität räumlicher und zeitlicher Aspekte in der Eschatologie des 
Hebräerbriefes (Alber Theologie 2). Baden-Baden: Karl Alber 2024. 642 S., brosch. € 129,00 ISBN: 978–3–495–
99479–5. 
23 Jihye LEE: A Jewish Apocalyptic Framework of Eschatology in the Epistle to the Hebrews. Protology and 
Eschatology as Background (Library of New Testament Studies 662). London: T&T Clark 2022. (X) 188 S., geb. 
£ 90,00 ISBN: 978–0–567–70305–7. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
12 

 

und futurische Aussagen. Andererseits nutzt er das Urbild-Abbild-Schema, um das 
unüberbietbare Heilswerk Christi darzustellen. (53–54)  

 

Dabei sind die beiden Aspekte nach Belenkaja nicht durchgehend gleich gewichtet. Im Anschluss an 

Thomas Witulski24 sieht sie vielmehr im – nach ihrer Gliederung – ersten Hauptteil des Hebräerbriefes 

(Hebr 1,1–4,13) vornehmlich zeitliche, im zweiten (Hebr 4,14–10,18) vorrangig räumliche und im 

dritten (Hebr 10,19–12,29 mit Hebr 13 als Nachtrag) sowohl zeitliche als auch räumliche Kategorien 

im Einsatz, mit denen der Autor insgesamt ein vielschichtiges und mehrdimensionales 

eschatologisches Panorama entwirft. Dieses Bild zeichnet Belenkaja durch eigene Analysen großer 

Teile des Hebräerbriefes umfassend nach und kommt, aufs Ganze gesehen, zu dem Ergebnis: „Die 

Dimensionen des Raumes und der Zeit bestimmen den Argumentationsgang des Hebr zu gleichen 

Teilen.“ (599) Diese Feststellung wird von ihr jedoch umgehend differenziert: „Die Dimension der Zeit 

zeichnet den Tod des Heilsmittlers als ein einmaliges Ereignis in der Geschichte. Eine Wiederholung 

ist ausgeschlossen. Zugleich definiert der Verfasser das einmalige Selbstopfer mithilfe der 

Dimensionen des Raumes als zeitlos und ewig gültig. Diese qualitative Überlegenheit ist das 

entscheidende Kennzeichen der neuen Heilssetzung.“ (599) 

Hier scheint nun gleichwohl die räumliche Dimension das größere Gewicht zu bekommen, 

indem sie „das entscheidende Kennzeichen“ liefert, anhand dessen zwischen früherer und neuerlicher 

Heilssetzung unterschieden wird. Dadurch wird fraglich, was es eigentlich bedeuten soll, dass 

räumliche und zeitliche Aspekte die Eschatologie des Hebräerbriefes „zu gleichen Teilen“ bestimmen. 

Bildet am Ende nicht doch die räumlich-vertikale Perspektive, mit Hans-Friedrich Weiß zu sprechen, 

die „Grundlinie“, in die sich die zeitlich-horizontalen „Hilfslinien“ einzeichnen?25 Denn natürlich steht 

auch für die Angeschriebenen des Hebräerbriefes die Vollendung noch aus, die sie erst in Zukunft 

durch ihr eigenes Sterben und die (damit einhergehende?) endgültige Erschütterung der geschaffenen 

Welt erlangen werden. Aber die Frage ist eben, ob der eigene Tod und das Ende der Welt für den 

Glaubenden nach Christus noch etwas entscheidend Neues bringen, oder ob dann nur offenbar wird, 

was jetzt schon gilt und was deshalb nicht nur ontologisch, sondern auch soteriologisch von größerer 

Bedeutung ist als das Kommende, dass wir nämlich schon jetzt zum himmlischen Jerusalem 

hinzugetreten sind und freien Zugang zur Gegenwart Gottes im himmlischen Allerheiligsten haben 

(Hebr 10,19; 12,22). Über diese und ähnliche Fragen muss weiter nachgedacht werden. Belenkaja 

kommt aber jedenfalls das Verdienst zu, alle wesentlichen Aspekte möglichst ausgewogen 

aufgearbeitet und dadurch einen Meilenstein in der Diskussion gesetzt zu haben. 

 

 
24 Vgl. Thomas WITULSKI: Zur Frage des Verhältnisses der Dimension von Raum und Zeit in der Konzeption der 
Eschatologie des Hebräerbriefes, in: BZ.NF 51 (2007) 161–192. 
25 Zu den Begriffen vgl. WEISS: Hebräer (s. Anm. 21), 97. Entsprechend habe ich selbst versucht, die räumlich-
vertikale „Grundlinie“ in der Eschatologie des Hebräerbriefes herauszuarbeiten, indem ich einschlägige 
mittelplatonische Quellentexte (neben Philon die bis heute weitgehend ignorierten Referenztexte bei Plutarch, 
Seneca und Alkinoos) zum Vergleich herangezogen habe (vgl. EISELE: Reich [s. Anm. 7]). Dabei habe ich die 
zeitlich-horizontalen „Hilfslinien“ als solche nie geleugnet (vgl. z. B. EISELE: Reich [s. Anm. 7], 415–425), wenn 
auch vielleicht zu wenig in die Gesamtbetrachtung einbezogen. Das mag man mit Belenkaja (41) einseitig finden, 
es macht aber jedenfalls die Grundlinie deutlich, die den Hebräerbrief nach meinem Dafürhalten durchzieht und 
nicht verwischt werden sollte. 



13 
 

4. Schrifttheologie: Lebendiges Wort Gottes 

Keine andere ntl. Schrift benutzt so intensiv das AT und zitiert so ausführlich daraus wie der 

Hebräerbrief.26 Diesem Umstand hat Wolfgang Kraus in zahlreichen Studien Rechnung getragen, von 

denen etliche nunmehr gesammelt vorliegen.27 Darin widmet er der Schriftverwendung in Hebr 13 

sowie der Rezeption von Gen 14,18–20; Ps 109 LXX (Hebr 1,3.13; 8,1; 10,12), Ex 24,8; 25,39–40 

(Hebr 8,5; 9,20), Ps 39,7–9 LXX (Hebr 10,5–10), Ps 94,7–11 LXX (Hebr 3,7–4,11), Ps 101,26–28 LXX 

(Hebr 1,10–12), Spr 3,11–12 (Hebr 12,5–6) und Jer 38,31–34 (Hebr 8,8–12; 10,16–17) jeweils eigene 

Beiträge (93–233). Nach Kraus lassen sich die ausführliche Schriftargumentation sowie der Wechsel 

von Belehrung und Ermahnung im Hebräerbrief am besten so erklären, dass die angeschriebene 

Gemeinde in Rom zum größten Teil aus „jesuanischen Juden“ (25.29.40.125.243) bestand, denen nicht 

nur ihre Glaubenspraxis beschwerlich, sondern auch ihr Glaubensbekenntnis aufgrund seiner 

Unanschaulichkeit unplausibel geworden war. 

An dieses Bekenntnis, das sich in frühchristlicher Tradition auf die – noch nicht sichtbare 

(Hebr 2,8) – Erhöhung Jesu zur Rechten Gottes, sein Eintreten für die Gläubigen und seine 

hohepriesterliche Würde bezogen habe (112–114), erinnert der Hebräerbrief mehrmals (Hebr 3,1; 4,14; 

10,23). Zugleich begründet er es Kraus zufolge neu durch den Rekurs auf den Priesterkönig 

Melchisedek, den Bundesschluss am Sinai, die neue Kultordnung (διαθήκη) und deren Vollzug durch 

Jesus im Himmel (Hebr 7,1–10,18): „Der Autor des Hebr verwendet die aus Jer 38(31) gewonnene 

Diatheke-Vorstellung, um seine Hohepriester-Christologie, die auf Ps 109,4 LXX aufbaut, biblisch zu 

legitimieren.“ (125) In die gleiche Richtung ziele seine Rezeption des Sinaibundes:  

Der Hebr hat also den Bundesschluss aus Ex 24 als Reinigungs- bzw. Weiheritual 
verstanden und mit der Einweihung des Heiligtums aus Ex 40 „zu einem einzigen 
Kultakt“ verbunden (auch wenn dort von Salbung mit Öl die Rede ist). […] Dies kann 
dann vom Autor des Hebr ausgewertet werden für die Einweihung der Neuen 
Diatheke. (139)  

 

Dabei argumentiere er als Jude keinesfalls antijüdisch, auch wenn er in der christlichen Rezeption 

weithin so verstanden worden sei:  

Mit der Überwindung der früheren durch die bessere/neue διαθήκη ist weder das Alte 
Testament, noch das Judentum noch auch der alte Bund als Chiffre für die Zeit vor 
Christus gemeint. […] Es geht vielmehr ausschließlich um levitische Kultordnung, die 
aufgrund ihrer Schwachheit durch eine neue (Heils-)Ordnung ersetzt wird. Und diese 
Argumentation kann durchaus als innerjüdische Position verstanden werden. (72) 

 
Dieser zentrale Punkt werde vom Hebräerbrief selbst hervorgehoben, wie Kraus zu Recht betont:  

In Hebr 8,1ff kommt der Verfasser auf seine „Hauptsache“ zu sprechen. Bei der 
Formulierung: κεφάλαιον ἐπὶ τοῖς λεγοµένοις, handelt es sich um ein rhetorisches 
Signal, bei κεφάλαιον um einen terminus technicus. Gemeint ist der „entscheidende 

 
26 Natürlich gab es zur Abfassungszeit des Hebräerbriefes weder das Alte noch das Neue Testament im späteren 
Sinn der Begriffe. Insofern ist die Rede davon für die betreffende Epoche anachronistisch. Gleichwohl konnte 
man sich spätestens im zweiten Jh. n. Chr. auf „das Gesetz des Mose und die Propheten und Psalmen“ (Lk 24,44) 
sowie auf die Evangelien und Paulusbriefe als kanonische, wenn auch nicht in allen Teilen fest umrissene 
Größen beziehen. Deshalb sind offenere Bezeichnungen wie „die Schriften Israels“ oder „die frühchristliche 
Literatur“ wegen ihrer völligen Unbestimmtheit ebenfalls nicht unproblematisch. So mag die anachronistische 
Sprechweise – bei vollem Problembewusstsein – als Notbehelf durchgehen. 
27 Wolfgang KRAUS: Studien zum Hebräerbrief (Biblische Zeitschrift Supplements 6). Paderborn: Brill Schöningh 
2023. (X) 290 S., geb. € 118,00 ISBN: 978–3–506–79016–3. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
14 

 

Sachverhalt“, der „leitende Gesichtspunkt“ oder „die Pointe“28. Der Ausdruck ἐπὶ τοῖς 
λεγοµένοις heißt: im Blick auf „die laufende Darlegung“. Dieser leitende 
Gesichtspunkt enthält drei Aspekte: 1. Wir haben einen Hohepriester, nach 
Ps 109(110),4 und Gen 14,15–18 […]. 2. Dieser hat sich zur Rechten der Majestät 
gesetzt, nach Ps 109(110),1 […]. 3. Er dient am wahrhaftigen (himmlischen) Heiligtum, 
nicht nur an dessen irdischem Abbild (Ex 25,40, zitiert in Hebr 8,5), an dem die 
levitische Priesterschaft ihren Dienst verrichtet. (65)  

 

Dabei setzt die Erhöhung Jesu seine vorherige Erniedrigung voraus (Hebr 2,5–18). Beide zusammen 

ermöglichen es dem Hebräerbrief, den irdischen Tod Jesu als himmlischen Sühnekult des Hohen 

Priesters Jesus zu deuten. 

Die Frage ist also nicht, ob Jesus durch seinen Tod auf Erden oder durch die Darbringung 

seines Blutes im Himmel Sühne schafft. Es handelt sich um zwei Seiten einer Medaille, wie Kraus 

anhand der Rezeption von Ps 39,7–9 LXX in Hebr 10,5–10 verdeutlicht:  

Die Annahme des Leibes beim Eintritt in die Welt bedeutet den ersten Schritt zur 
Erfüllung des Willens Gottes. Dessen Kulmination besteht in der „Darbringung“ des 
„Leibes“ Jesu, das heißt seiner Lebenshingabe. […] Wenn nun in Hebr 10,10 die 
προσφορά durch den Terminus σῶµα neu determiniert wird, dann geht es hier um 
die leibliche Selbsthingabe, die in Opferterminologie Ausdruck findet, ohne in ihrer 
irdischen Dimension ein Opfer zu sein. [...] Der Autor des Hebr interpretiert die 
irdische Hingabe als himmlischen Akt. Die Entgegensetzung von Opfer und Ethik, 
wie dies in Ps 39 LXX vorliegt, lässt er damit hinter sich. (162) 

 

Eine Besonderheit der Schriftrezeption durch den Hebräerbrief besteht darin, dass die benutzten 

Textstücke nicht als Zitate von früher Gesagtem, sondern als situationsbezogene, lebendige Rede 

Gottes, seines Sohnes Jesus oder des Heiligen Geistes eingeführt und dargeboten werden. Aus diesem 

Befund rekonstruiert Madison N. Pierce29 im Hebräerbrief ein innergöttliches Gespräch (35–134), in 

dessen Verlauf zweimal auf ein oder mehrere Worte des Vaters an bzw. über den Sohn (Hebr 1,1–14 

und 5,1–10; 7,1–28; 8,1–13) dessen Antwort folge (Hebr 2,1–18 und 10,1–10). Dem entspreche ein 

außergöttliches Gespräch (135–174), in dem sich der Heilige Geist ebenfalls zweimal an die Gemeinde 

wende (Hebr 3,7–4,11 und 10,15–18). Die Aufteilung der beiden Gesprächsgänge deckt sich Pierce 

(176–178) zufolge mit üblichen Dreiteilungen des Hebräerbriefes (mit Überlappungen Hebr 1,1–4,16; 

4,11–10,25; 10,18–13,25). Im dritten Teil sei die Gesprächsstruktur etwas schwieriger nachzuvollziehen 

(182–199): Erneut sprächen Gott zu seinem Sohn (Hebr 10,37–38; 12,26) und der Heilige Geist zur 

Gemeinde (Hebr 10,30). Anders liege der Fall in Hebr 13,5–6, wo nicht allein der Heilige Geist die 

Gemeinde anspreche: „Father, Son, and Spirit – all those identified as ‚God‘ in the discourse – speak“ 

(195), und die Menschen antworteten ihnen direkt. Einzig in Hebr 12,5–6 lasse der Hebräerbrief eine 

menschliche Stimme – außer seiner eigenen – zur Gemeinde sprechen (187–189). 

Um die zitierten Texte der Schrift zu lebendigen Worten der göttlichen Personen Vater, Sohn 

oder Geist werden zu lassen, wendet der Hebräerbrief nach Pierce eine spezifische Methode an:  

The ancient exegetical technique known as „prosopological exegesis“ interprets texts 
by assigning „faces“ (πρόσωπα), or characters, to ambiguous or unspecified personal 
(or personified) entities represented in the text in question (4).  

 
28 Georg GÄBEL: Die Kulttheologie des Hebräerbriefes. Eine exegetisch-religionsgeschichtliche Studie 
(Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 212). Tübingen 2006, 240. 
29 Madison N. PIERCE: Divine Discourse in the Epistle to the Hebrews. The Recontextualization of Spoken 
Quotations of Scripture (Society for New Testament Studies Monograph Series 178). Cambridge: Cambridge 
University Press 2020. (XII) 237 S., geb. £ 90,00 ISBN: 978–1–108–49541–7. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
15 

 

 

Ein ntl. Beispiel dafür ist die Auslegung von Ps 15,8–11 LXX durch Petrus in Apg 2,25–32: Weil David 

im Grab verwest sei, könne er als Dichter des Psalms nicht selbst zu Gott gesprochen haben: „Du lässt 

deinen Frommen die Verwesung nicht schauen.“ An seine Stelle tritt in der prosopologischen 

Auslegung der auferstandene Christus als Beter des Psalms (12–14).30 Auf diese Weise wird die 

prosopologische Exegese, wie sie auch der Hebräerbrief betreibt, aus der Sicht von Pierce zur 

Wegbereiterin der späteren Trinitätstheologie: „My intention in this study has not been to show how 

each individual reading offers something explicitly ‚Trinitarian‘, but instead to show that the 

‚grammar‘ of Hebrews – the ‚logic‘ – is consistent with later developments in theology“ (202). Dieser 

Zugang ist bemerkenswert und besticht durch seine Ausgewogenheit: Der Hebräerbrief wird weder 

für die spätere dogmatische Lehrentwicklung vereinnahmt noch krampfhaft davon abgeschnitten. So 

gelingt Pierce eine beeindruckende Gesamtinterpretation der dreifachen göttlichen Rede durch die 

Schrift im Hebräerbrief. 

 

5. Adresse: Schriftkundige jüdischer oder heidnischer Herkunft 

Einen sehr persönlichen „Versuch, eine schwierige Schrift zu verstehen“, hat Klaus Wengst 

vorgelegt.31 Historisch ordnet er den Hebräerbrief nach der Zerstörung des Jerusalemer Tempels im 

Jahre 70 n. Chr. ein. Dass der Autor des Schreibens aus der Not eine Tugend macht, indem er den nicht 

mehr durchführbaren Jerusalemer Tempelkult für obsolet erklärt, weil Jesus bei seinem Tod am Kreuz 

das notwendige Opfer ein für allemal dargebracht habe, bietet aus allgemeinen Gründen eine plausible 

Erklärung für den kühnen Entwurf einer in kultischen Kategorien entfalteten Soteriologie (82–94). 

Um daraus auf die „Jüdischkeit“ (49) sowohl des Autors als auch der Angeschriebenen zu schließen 

(47–81) und darüber zu spekulieren, ob „der Vf. vielleicht selbst priesterlicher Herkunft war“ (59), 

bedarf es allerdings weiterreichender Überlegungen, als Wengst sie bietet. 

Dass solche existieren, zeigt die von Gabriella Gelardini in ihrer Diss.32 ausgearbeitete 

Hypothese, die sie seither in verschiedenen, nunmehr gesammelt vorliegenden Aufsätzen vertieft 

hat.33 Darin versucht sie schwerpunktmäßig zu erweisen, dass es sich beim Hebräerbrief um eine 

ausgearbeitete Synagogenhomilie (Petichta) zum neunten Tag des jüdischen Monats Av (Tischa be-Av) 

handelt (67–141), an dem der Mischna zufolge fünf Ereignisse aus der Geschichte des Volkes Israel 

kommemoriert werden: „Am 9. Av wurde über unsere Väter verhängt, nicht in das Land 

hineinzukommen [Num 14,29], wurde der Tempel zum ersten und zweiten Mal zerstört [587 v. Chr. 

bzw. 70 n. Chr.], wurde Beitar erobert und die Stadt [Jerusalem] gepflügt [135 n. Chr.].“34 Den Ort im 

liturgischen Jahr ermittelt Gelardini, indem sie die beiden längsten Schriftzitate im Hebräerbrief mit 

 
30 Vgl. Wilfried EISELE: David als Zeuge der Auferstehung Jesu. Rhetorik und Schriftgebrauch in der lukanischen 
Pfingsterzählung (Apg 2,1–41), in: DERS./Christoph SCHAEFER/Hans-Ulrich WEIDEMANN (Hg.): Aneignung durch 
Transformation. Beiträge zur Analyse von Überlieferungsprozessen im frühen Christentum. Festschrift für 
Michael Theobald (Herders Biblische Studien 74). Freiburg i. Br. 2013, 169–207, bes. 183–193. 
31 Klaus WENGST: Messias und Hohepriester: Jesus im Hebräerbrief. Versuch, eine schwierige Schrift zu 
verstehen. Stuttgart 2023. 
32 Gabriella GELARDINI: „Verhärtet eure Herzen nicht“. Der Hebräer, eine Synagogenhomilie zu „Tischa be-Aw“ 
(Biblical Interpretation Series 83). Leiden 2007. 
33 Gabriella GELARDINI: Deciphering the Worlds of Hebrews. Collected Essays (Novum Testamentum 
Supplements 184). Leiden 2021. 
34 Mischna Taanit 4,6 (übers. von Michael KRUPP: Die Mischna. Festzeiten. Seder Moʽed, Frankfurt am 
Main/Leipzig 2007, 221); vgl. die leicht abweichenden Zeitangaben bezüglich der beiden Tempelzerstörungen in: 
2 Kön 25,8–9 (7. Av); Jer 52,12–13 (10. Av); Flavius Josephus, Bellum Judaicum VI, 250.268 (10. Av). 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
16 

 

dem aus rabbinischen Quellen rekonstruierten palästinischen Dreijahreszyklus der synagogalen 

Schriftlesungen für die Sabbate abgleicht, dessen Gültigkeit auch schon im ersten Jh. n. Chr. sie – allzu 

optimistisch35 – voraussetzt. So ergibt sich für sie folgendes Bild: Hebr 3–6 mit dem Zitat von Ps 95,7–

11 (Hebr 3,7–11) beinhalte eine Reihe direkter Bezüge zu Num 13–14 und verweise zugleich indirekt 

auf die Erzählung vom ersten Bundesbruch in Ex 31,18–32,35, die die Toralesung (Sidra) des 9. Av 

bilde und deren Anfang (Ex 31,17b) in Hebr 4,4 zitiert werde. Die zugehörige Prophetenlesung 

(Haftara), bestehend aus Jer 31,31–34, handle von der Bundeserneuerung und werde in Hebr 8,8–12 

vollständig zitiert. Die Art und Weise, wie Tora und Haftara in der Predigt aufgegriffen würden, 

entspreche den homiletischen Gepflogenheiten der Zeit. „Hebrews is one of the oldest pieces of 

literary evidence that combines the sidrah from Exod 31:8–32:35 and the haphtarah Jer 31:31–34 with 

Tisha be-Av.“ (107) Den geschichtlichen Anlass zur Abfassung des Hebräerbriefes bilde der endgültige 

Verlust des Tempels infolge des niedergeschlagenen Bar Kochba-Aufstandes: „The author of Hebrews 

may be speaking to Jewish slaves in Rome, exiled in the aftermath of the second Jewish War“ (106–

107). Die Sühnechristologie, die der Hebräerbrief auf dem Hintergrund des Rituals vom 

Versöhnungstag entwickle (Hebr 9), spiegle überdies die besondere Beziehung wider, die im jüdischen 

Festkalender zwischen Tischa be-Av und dem gut acht Wochen späteren Jom Kippur bestehe:  

On the one hand, then, the fast day (Tisha be-Av) firstly commemorates the sins but 
looks hopefully to their forgiveness promised at Yom Kippur. On the other hand, the 
feast day (Yom Kippur) predominantly rejoices over the forgiveness but at the same 
time warns against committing new sins. (105–106) 

 

Einen zweiten Schwerpunkt in Gelardinis Aufsatzsammlung bilden Überlegungen zur Räumlichkeit 

des Hebräerbriefes (168–216.273–307), die sie ausgehend von Edward W. Sojas Unterscheidung von 

dreierlei Räumen anstellt:  

Firstspace, in Soja’s understanding, is focused on the real, material world, whereas 
Secondspace interprets this reality through ‚imagined‘ representations of spatiality. 
Violations of the spatial practices of Firstspace or the ideologies of Secondspace can 
occur in any number of ways, largely in what Soja calls Thirdspace. He refers to 
Thirdspace as a strategic location from which to encompass, understand, and 
potentially transform all spaces. (174)  

 

In diesem Sinne bezieht Gelardini den historischen Firstspace „außerhalb des Tores“ (Hebr 13,12), an 

dem Jesus gelitten hat, nicht auf Golgota, sondern auf Getsemani und den Ölberg, weil dorthin die 

Überreste der Opfertiere zur Verbrennung durch das Osttor des Tempelberges gebracht wurden 

(Mischna Middot 1,3; Para 3,6), wie es der literarische Secondspace „außerhalb des Lagers“ (Hebr 13,11) 

entsprechend für das Versöhnungsritual während der Wüstenzeit Israels vorsieht (Lev 16,27). Den 

Kohortativ: „Lasst uns also zu ihm [Jesus] vor das Lager hinausziehen“ (Hebr 13,13) begreift Gelardini 

sodann im Sinne des Thirdspace als Aufforderung an die Angeschriebenen in Rom, sich von der 

Mehrheitsgesellschaft zu distanzieren, weil „wir hier nämlich keine bleibende Stadt (µένουσαν πόλιν)“ 

– auch nicht Rom als mansuram urbem36 – „haben, sondern die künftige suchen“ (Hebr 13,14). 

Gegen die Annahme einer judenchristlichen Adresse des Hebräerbriefes spricht v. a. 

Hebr 6,1–2, wo als Fundament der christlichen Existenz „Abkehr von toten Werken und Glaube an 

Gott“ genannt werden. Das kann kaum anders denn als Bekehrung von heidnischer Götzenverehrung 

 
35 Vgl. nur KRAUS: Studien (s. Anm. 28), 16. 
36 VERGIL, Aeneis 3,86. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
17 

 

zum „Dienst am lebendigen Gott“ (Hebr 9,14), d. h. dem Gott Israels, verstanden werden (vgl. 

1 Thess 1,9–10), worauf Witulski zu Recht erneut hingewiesen hat:37  

Bei den Adressaten handelt es sich um Christen, die als ehemalige Heiden entweder 
in ihrer vorchristlichen Vergangenheit oder aber – was wahrscheinlicher ist – in ihrer 
christlichen Gegenwart intensiv mit den Schriften des Alten Testaments, mit der 
Praxis ihrer Auslegung und auch mit den Traditionen des Judentums in Berührung 
gekommen sind. (37)  

 

Die zweite Option wäre v. a. dann von Bedeutung, wenn der Hebräerbrief zeitlich später als üblich 

angesetzt würde, nämlich nicht vor dem – mit schwachen Gründen – kurz vor dem Jahr 96 datierten 

1. Clemensbrief, sondern – womöglich nach diesem – in der ersten Hälfte des zweiten Jh.s, zumal die 

traditionsgeschichtlichen Parallelen zwischen beiden Schreiben keine bestimmte Rezeptionsrichtung 

vorgeben (15). 

Konkrete Hinweise auf seine Entstehungssituation gibt uns der Hebräerbrief nicht, seine 

allgemeinen Angaben lassen nur auf typische oder tatsächliche Situationen schließen, in die er 

gegebenenfalls gepasst hätte. Für Witulskis Rekonstruktion sind die Indizien in Hebr 5,11–14 – als 

Teil der von Albert Vanhoye so genannten „exhortation préliminaire“38 (Hebr 5,11–6,20) zum 

Lehrstück des Hauptteils (Hebr 7,1–10,18) – entscheidend (21–25). Obwohl die Angeschriebenen 

bereits „Lehrer (διδάσκαλοι) sein müssten aufgrund der Zeit“, müssen sie erneut wie kleine Kinder 

über „gewisse Elemente des Anfangs der Worte Gottes“ belehrt werden (Hebr 5,12). Daraus schließt 

Witulski, dass es sich um einen Kreis von Schülern – womöglich von Anwärtern auf das gemeindliche 

Lehramt – handle, die eine unzulängliche Theologie vertreten hätten, weil ihr Lernfortschritt zu 

wünschen übriggelassen habe. Um diesem Mangel abzuhelfen, sei ihnen von ihrem Schulhaupt eine 

Vorlesung gehalten worden, deren schriftliche Version im Hebräerbrief erhalten sei (101–102.116–

118.125–126.209–210.269–270). Da „der Terminus διδάσκαλος in der ur- und frühchristlichen 

Literatur in der Regel exklusiv verwendet“ werde (110), könne er auch in Hebr 5,12 nicht auf die ganze 

Gemeinde bezogen werden, zumal dies eine hyperbolische Verwendung des Begriffs voraussetze, die 

angesichts der intellektuellen Vielschichtigkeit der Gemeinde eine rhetorisch ineffiziente 

Überdehnung der Hyperbel bedeute (116.160–161). 

Darüber hinaus mustert Witulski die übrigen paränetischen Passagen des Hebräerbriefes 

durch und kommt zu dem Ergebnis, dass sie sich allesamt nicht auf die aktuelle Situation der 

Adressaten, sondern auf potentielle Situationen beziehen, deren bevorzugter Ausdruck in der 

Mahnrede die den Verfasser einbeziehende erste und weniger die konfrontative zweite Person Plural 

sei (127–129.158–160.236). Am Ende bleibt allerdings die Frage, ob die begriffsgeschichtliche Analyse 

von διδάσκαλος hinreicht, um ein hyperbolisches Verständnis von Hebr 5,12 auszuschließen, oder ob 

der Gedanke nicht analog zu Joh 6,45 aufzufassen ist: „Und alle werden von Gott Belehrte (διδακτοὶ 

θεοῦ) sein“ (vgl. Jes 54,13), zumal dies im Hebräerbrief auch die Situation des neuen Bundes 

kennzeichnet, in der keiner mehr seinen Bruder belehrt, weil alle Gott kennen (Hebr 8,11; Jer 31,34) 

und insofern selbst Lehrer sein könnten. 

 
37 Thomas Witulski: „… da ihr ja träge geworden seid an den Ohren“. Zur textpragmatischen Situierung des 
Hebräerbriefes (Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament 230). Stuttgart: Kohlhammer 2021. 
288 S., brosch. € 79,00 ISBN: 978–3–17–040038–2, 26–37. 
38 Albert VANHOYE: La structure littéraire de l’épître aux Hébreux. Paris 21976, 59. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
18 

 

Die anhaltende Debatte um die juden- oder heidenchristliche Adresse des Hebräerbriefes wird 

von Kenneth Schenck dadurch entscheidend vorangebracht, dass er einen frischen Blick auf die 

frühjüdischen und -christlichen Zeugnisse sowie auf die Forschungsgeschichte der letzten fünfzig 

Jahre wirft.39 Indem er die Entwicklung der „new perspective on Paul“ seit Ed Parish Sanders40 und 

die Diskussion um „Partings of the Ways“ seit James D. G. Dunn41 rekapituliert, hebt er zugleich deren 

heuristisches Potential für die ideengeschichtliche Verortung des Hebräerbriefes, der als 

pseudopaulinische Schrift in den genannten Forschungsdiskursen oft kaum eine Rolle gespielt hat, 

hervor. Wie Gesetz und Evangelium keineswegs von Anfang an zwei strikt getrennte Wege 

markieren, so stehen jüdische Tempelfrömmigkeit und der Glaube an die Sühnewirkung des Todes 

Jesu, folgt man Schenck, nicht von Beginn an im Gegensatz zueinander. Formulierungen wie Gal 2,15–

16 und Apg 13,38–39 schlössen eine Rechtfertigung durch Werke des Gesetzes keineswegs völlig aus. 

Ebenso ließen Aussagen wie Röm 3,25 durchaus Raum für die Überzeugung von der bleibenden 

Bedeutung des Sühnekults am Jerusalemer Tempel (64–76), und zwar nicht nur in den Augen von 

Juden-, sondern auch von Heidenchristen in Rom, wohin der Hebräerbrief nach Schenck adressiert ist 

(43–50). 

Indem Heiden den Glauben an Jesus Christus annahmen, hätten sie sich in ihrer Selbst- und 

Fremdwahrnehmung einer Form von Judentum angeschlossen und damit zugleich sowohl den 

Traditionsbestand der Schriften Israels als auch die vitale Beziehung zum Jerusalemer Tempel 

übernommen. „Our thesis is“, schreibt Schenck,  

that the audience was primarily Gentile, at least in origin, and yet that the audience 
had a significant investment in the Jerusalem temple and its operations. We are 
suggesting that such an audience might have experienced a significant crisis of faith 
in the wake of the temple’s destruction. Far from being tempted to return to the 
synagogue, such an audience might be tempted to „turn away from the living God“ 
altogether (Heb. 3:12), an expression that would make far less sense in relation to a 
Jewish audience tempted to return to the mainstream synagogue. (38)  

 

Dieses „investment“ endete nach Schenck auch nach der Tempelzerstörung im Jahre 70 nicht, solange 

Hoffnung auf einen Wiederaufbau wie nach dem Babylonischen Exil bestand. „It was probably not 

until the bar Kochba revolt in 132–35 CE that this hope was finally stomped out by the Romans.“ (63–

64) Den Schritt zu einem christlichen Judentum ohne Tempel – „there is no clear parting of the ways“ 

(197) – habe erst der Hebräerbrief getan, der vornehmlich Heidenchristen über den endgültigen 

Verlust des Jerusalemer Tempels hinwegtrösten wolle. Warum Schenck trotzdem stets auf den Ersten 

und – bis auf die eben zitierte Stelle – nie auf den Zweiten Jüdischen Krieg als möglichen Anlass für 

die Abfassung des Hebräerbriefes Bezug nimmt, verwundert insofern, als Letzteres in seiner 

Argumentation nahegelegen hätte. An dieser Stelle rächt sich, dass er, der sonst die ausgetretenen 

Pfade gern verlässt, in der Datierungsfrage den üblichen Denkmustern verhaftet bleibt (100–114). 

Der Hebräerbrief könnte nämlich durchaus in einer Zeit entstanden sein, in der er sich bereits 

„an Christen als Christen“42 richtete, die als Gemeinde sowohl jüdische als auch pagane Wurzeln 

 
39 Kenneth SCHENCK: A New Perspective on Hebrews. Rethinking the Parting of the Ways. Lanham, MD: 
Lexington Books 2019. (X) 217 S., geb. $ 136,00 ISBN: 978–1–9787–0642–2. 
40 Ed Parish SANDERS: Paul and Palestinian Judaism. A Comparison of Patterns of Religion. Philadelphia, PA 1977. 
41 James D. G. DUNN: The Partings of the Ways. Between Christianity and Judaism and Their Significance for 
the Character of Christianity. London 1991. 
42 Werner Georg KÜMMEL: Einleitung in das Neue Testament. Heidelberg 211983, 353. Freilich ist mittlerweile 
völlig klar, dass die Begriffe „Juden“, „Heiden“ und „Christen“ notorisch ungeeignet sind, um die Situation im 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
19 

 

hatten, sich aber insgesamt als Nachkommen der Väter und Mütter Israels verstanden und sich 

insofern dem einen Volk Gottes zugehörig fühlten (Hebr 1,1; 11,2). Für sie könnte der Bar Kochba-

Aufstand, der den Verlust des Tempels erst endgültig besiegelte, zum Anlass geworden sein, über ihr 

Verhältnis zum Jerusalemer Kult neu nachzudenken. Sie hätten dies unter der Anleitung eines 

herausragenden Schrifttheologen vielleicht auch zu einer Zeit getan, in der die Autorität der Schriften 

Israels für christliches Leben und Denken bestritten wurde, wie in der markionitischen 

Auseinandersetzung ab 144 in Rom. Hier ist noch vieles zu bedenken, was in der Forschung bisher 

kaum berührt, geschweige denn zusammengedacht worden ist. 

 

6. Rezeption: Werkausgabe und Kanon 

Wie kaum eine andere ntl. Schrift begleitet den Hebräerbrief seit frühester Zeit die Frage nach seiner 

Zugehörigkeit zum Corpus Paulinum bzw. zum Kanon des Neuen Testaments sowie nach seiner 

Stellung darin. In der Forschung wird die Rezeption des Hebräerbriefes durch die Kirchenväter häufig 

mit seiner kanonischen Geltung gleichgesetzt, die im Osten schon sehr früh, im Westen jedoch erst 

seit dem vierten Jh. anerkannt worden sei.43 Dagegen versucht David Young zu zeigen, dass das 

Konzept des Kanons überhaupt erst im vierten Jh. aufgekommen sei und die Paulusbriefsammlungen 

vorher nach denselben Kriterien zusammengestellt worden seien wie die Werkausgaben anderer 

antiker Autoren auch, indem biographische und inhaltliche Fragen der Authentizität und Reihenfolge 

sowie sprachliche Fragen hinsichtlich des persönlichen Stils von den Hg.n kritisch diskutiert worden 

seien.44 

Während Autoren wie Clemens von Alexandria den Hebräerbrief noch benutzt hätten, soweit 

er ihnen nützlich erschienen sei, ohne damit ein weiter reichendes Urteil über ihn zu fällen, sei mit 

Athanasius und anderen „the very idea of canon as a closed list of authoritative writings“ (33) 

aufgekommen,45 für deren Bestand nunmehr die Rezeption durch die Ortskirchen sowie deren Urteil 

über die Rechtgläubigkeit einer Schrift ausschlaggebend geworden seien (15–73). Die Handschriften 

böten indes weiterhin eher Werkausgaben als einen kirchlichen Kanon; dabei zeige sich  

a consistent inclusion of Hebrews within the Pauline corpus among Greek 
manuscripts, while Latin manuscripts reflect hesitancy, though not outright rejection, 
concerning Hebrews’ place among a larger corpus of Paul’s letters. (77)  

 

Auf die Gestalt der Paulusbriefsammlung habe sich dieser Umstand so ausgewirkt, wie es bei einer 

„authorial edition“ üblich gewesen sei, dass der Hebräerbrief aufgrund der Zweifel an seiner Echtheit 

ans Ende gesetzt worden sei (131). 

Dieses Fazit ist zweifellos richtig und lässt einen dennoch ein wenig enttäuscht zurück: 

Obwohl Young den Ansatz, die Paulusbriefsammlung als antike Werkausgabe zu analysieren, mit der 

 
ersten und zweiten Jh. angemessen zu beschreiben, weil sie unweigerlich anachronistische Vorstellungen 
transportieren. Judentum und Christentum im späteren Sinne entwickeln sich zu der Zeit erst, und Heidentum 
ist sowieso nur Restkategorie neben den beiden anderen. Ich benutze die herkömmlichen Begriffe nur deshalb 
weiterhin, weil sich bisher keine besseren etablieren konnten. 
43 Vgl. z. B. Ingo BROER/Hans-Ulrich WEIDEMANN: Einleitung in das Neue Testament. Würzburg 42016, 589.604. 
44 David YOUNG: The Concept of Canon in the Reception of the Epistle to the Hebrews (Library of New Testament 
Studies 658). London: T&T Clark 2022. (XIV) 161 S., geb. £ 90,00 ISBN: 978–0–567–70138–1. 
45 Den Canon Muratori hält Young für „a fourth-century Roman document posing as a list from the second 
century“ (40). 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
20 

 

bahnbrechenden Arbeit von David Trobisch teilt,46 bleibt er hinter dessen akribischer Analyse weit 

zurück und kommt folglich über dessen Ergebnisse kaum hinaus. Einzige Ausnahme ist das Kap. über 

die älteste lateinische Bezeugung des Corpus Paulinum (107–128), die bei Trobisch nicht zum 

Untersuchungsgegenstand gehörte. 

 

7. Rückblick und Ausblick 

Die Hebräerbriefforschung war in den letzten Jahren ein fruchtbares Feld, das vielfältigen Ertrag 

hervorgebracht hat. In der Soteriologie sind klare Alternativen herausgearbeitet worden, die Tod und 

Opfer Jesu im Hebräerbrief unterschiedlich und teilweise auch gegensätzlich interpretieren. Dabei 

scheiden sich die Geister v. a. an der Frage nach der Auferstehung Jesu und ihrer Bedeutung für seine 

Selbstdarbringung am Kreuz bzw. im himmlischen Allerheiligsten. Eine Vermittlung ist hier nicht in 

Sicht, anders als in der Eschatologie, wo die scharfen Widersprüche zugunsten einer integrativen Sicht 

der Dinge eher zurückgenommen worden sind, so bei der Frage nach dem Verhältnis von Zeit und 

Raum, von apokalyptischen und platonischen Denkmustern, die der Soteriologie des Hebräerbriefes 

zugrunde liegen. Dass der Autor seine Theologie ganz aus der Schrift entwickelt, ist immer schon 

gesehen worden, erfährt aber in seinen Konsequenzen für die Auslegung erhöhte Aufmerksamkeit. 

Welches Publikum, das seinem ausgefeilten, schriftgelehrten Gedankengang zu folgen vermag, der 

Hebräerbrief voraussetzt, ist nach wie vor umstritten, ebenso die Frage nach seiner Entstehungszeit. 

Immerhin scheint der Gedanke, dass der Hebräerbrief mit seiner Hohepriesterchristologie über den 

Verlust des Jerusalemer Tempels hinweghelfen will, an Akzeptanz zu gewinnen. 

Von den offenen Fragen in der Hebräerbriefforschung scheint mir diejenige nach dem 

Wirklichkeitsverständnis des Schreibens von zentraler Bedeutung zu sein. Schon Erich Gräßer hat vor 

beinahe 30 Jahren in der Schlussbetrachtung seines Kommentars auf diesen Punkt hingewiesen und 

ihn als grundlegendes Desiderat künftiger Arbeiten am Hebräerbrief benannt. Wenn man seine Zeilen 

heute liest, reibt man sich die Augen, weil sie nichts von ihrer Aktualität eingebüßt haben. Hier gibt 

es immer noch viel zu tun. Deshalb soll seine Aufgabenbeschreibung, die er im Austausch mit Helmut 

Merklein entwickelt hat, als Ausblick am Ende dieses Forschungsberichtes stehen: 

Wir brauchen vor allem ein besseres Verständnis dessen, was Symbolik ist. Wenn der 
Hebr von den Engeln als dienstbaren Geistern spricht (1,14), vom Teufel, der die 
Gewalt über den Tod hat (2,14), von der himmlischen Sabbatruhe (4,9), dem Thron 
der Gnade (4,16), vom Wort Gottes, das schärfer ist denn ein zweischneidiges Schwert 
(4,12), vom Hohenpriester, dem Sanctissimum (10,19ff) und der Festversammlung der 
Erstgeborenen im Himmel (12,23) usw., so erweist er sich eben darin wie in der 
Opfertodvorstellung als ein Meister der Symbolsprache. Er handhabt sie jedoch – 
wenn Helmut Merklein recht hat – keineswegs zwecks realistischer oder 
mechanistischer Beschreibung transzendentaler oder innersubjektiver Vorgänge. Ziel 
dieser Sprache ist vielmehr die „Erschließung symbolischer Wirklichkeit“. Ohne hier 
auf die Dimension des Symbolischen näher einzugehen, sei in Kürze wenigstens 
dieses zitiert: „Wir müssen uns von der Auffassung frei machen, als sei die 
symbolische Wirklichkeit nur eine mindere, uneigentliche Wirklichkeit. Das 
Gegenteil ist der Fall! Die greifbare Wirklichkeit ist immer nur vordergründig. Die 
‚bruta facta‘ lassen sich beschreiben, haben ohne erschließende Deutung aber keinen 
Sinn. Erst im Wagnis einer symbolischen Welt erreichen wir den eigentlichen Sinn 

 
46 David TROBISCH: Die Entstehung der Paulusbriefsammlung. Studien zu den Anfängen christlicher Publizistik 
(Novum Testamentum et Orbis Antiquus 10). Freiburg Schweiz/Göttingen 1989, bes. 84–104. 



Theologische Revue 122 (Februar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345 
21 

 

der Wirklichkeit. Die Symbole vermitteln uns eine Sinnwelt, deren Eigentlichkeit uns 
ohne Symbole gar nicht zugänglich ist“.47 

 

Was bedeutet es, wenn der Hebräerbrief in diesem Sinne eine Symbolwelt entwirft, und wie muss 

diese Symbolwelt in einer dem Text angemessenen Weise erschlossen werden? Das sind grundlegende 

Fragen, die nach wie vor offen sind und dazu herausfordern, noch tiefer in die Welt des Hebräerbriefes 

einzudringen. 

 

Über den Autor:  

Wilfried Eisele, Dr., Professor für Neues Testament an der Katholisch-Theologischen Fakultät der 

Eberhard-Karls-Universität Tübingen (wilfried.eisele@uni-tuebingen.de)

 

 
47 Erich GRÄSSER: An die Hebräer (Hebr 1,19–13,25) (Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen 
Testament XVII/3). Zürich/Neukirchen-Vluyn 1997, 422; Zitate von Helmut MERKLEIN: Wie hat Jesus seinen Tod 
verstanden?, in: Pastoralblatt 48 (1996) 355–366, 365; Zweitveröffentlichung in: DERS.: Studien zu Jesus und 
Paulus II (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 105). Tübingen 1998, 174–189, 189. 


