THEOLOGISCHE REVUE

121. Jahrgang
— Februar 2026 -

sBessere Theologie!“!

Der Hebréerbrief in der neueren Forschung

Von Wilfried Eisele

1. Kultische Symbolisierung

Seit den Anfangen der christlichen Theologie wird dem Tod Jesu soteriologische Bedeutung
beigemessen. Diese ergibt sich nicht aus dem historischen Ereignis selbst, sondern ist das Ergebnis
ganz unterschiedlicher Symbolisierungsprozesse, die eine Vielfalt von Deutungen hervorbringen. Sie
alle setzen voraus, dass faktische Geschichte fiir sich genommen tiberhaupt keine Bedeutung hat,
sondern nur eine willkiirliche Aneinanderreihung von Vorfillen darstellt. Um praktisches Wissen zu
erwerben, ist es aber notwendig, dem Geschehenen einen Sinn abzugewinnen, indem man die
einzelnen Ereignisse auf die eine oder andere Art und Weise miteinander verkniipft. So gewinnt man
Lebenserfahrung, die fiir die Orientierung im alltdglichen Leben unerlasslich ist.

Biblische Symbolisierungen zeichnen sich - allgemein gesprochen - dadurch aus, dass der
Gott Israels als der eigentliche Akteur in der menschlichen Geschichte zur Sprache gebracht wird. Von
ihm her und auf ihn hin erschlief3t sich dem kollektiven Bewusstsein ein Sinn der Geschichte, der
insofern religios ist, als er das Ganze umfasst, indem er auf die Transzendenz Gottes ausgreift. Nichts
in der Welt geschieht ohne Bezug auf diesen einen Gott, ob er nun unmittelbar selbst oder ob andere
Akteure wie Engel oder Menschen handeln. Was ein Ereignis bedeutet, lasst sich letztlich nur aus der
gottlichen Perspektive erkennen und sagen, indem man es mit den bisherigen Symbolisierungen in
Beziehung setzt. Nichts anderes tut der Autor des Hebraerbriefes, wenn er den Tod Jesu am Kreuz mit
atl. Opfer- und Bundesvorstellungen in Verbindung bringt und beides zu einer kreativen
Neuinterpretation des Handelns Gottes in der Geschichte zusammenfiigt. Damit hat er ein neues
Symbol geschaffen, ein Ganzes, in dem die eine auf die andere Wirklichkeit verweist, wenn auch auf
unterschiedliche Weise. Denn ohne die Deutung mithilfe atl. Texte und Traditionen bliebe der Tod

Jesu sinnlos, und ohne die Initiative Gottes gébe es Welt und Geschichte iiberhaupt nicht, wahrend

! Erich GRASSER: An die Hebrder (Hebr 1-6) (Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament
XVII/1). Zirich/Neukirchen-Vluyn 1990, 27.



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

das Umgekehrte jeweils nicht gilt (ohne den Tod Jesu blieben die atl. Texte und Traditionen sinnlos,
und ohne Welt und Geschichte gébe es Gott nicht).?

Dabei ist zu beachten, dass Symbole nicht einfach Metaphern sind, auch wenn sie sich héaufig
metaphorischer Ausdrucksweisen bedienen. Metaphern unterscheiden sich von eigentlicher Rede
dadurch, dass sie Zusammenhinge aus einem Wirklichkeitsbereich bildlich auf einen anderen
tibertragen. So tibertragt der Hebréerbrief z. B. Beschreibungen des Kultes am irdischen Zeltheiligtum,
wie sie in der Tora enthalten sind, auf den Tod Jesu, den er dadurch als Selbstopfer des Hohen Priesters
Jesus im himmlischen Heiligtum deutet. Es wére nun freilich ein Fehlschluss zu meinen, der Himmel
wire tatsdchlich ein Ort, an dem wie auf Erden solch ein Opfer dargebracht wiirde. All das sind Bilder,
um die soteriologische Bedeutsamkeit des Todes Jesu zu illustrieren. Das heifit aber nicht, dass das,
was die Bilder beschreiben, weniger wirklich wére als die irdische Wirklichkeit, aus der sie genommen
sind. Das Gegenteil ist der Fall: Die Bilder sind zwar nur Bilder, aber sie weisen auf eine Realitét hin,
die urspriinglicher und wirklicher ist als die irdische, die aber selbst nur bildlich fassbar ist, weil sie
die menschliche Wahrnehmung und Erkenntnis tibersteigt. Das ist mit dem Begriff des Symbols
gemeint: Ist die irdische Wirklichkeit ein reale, dann ist die symbolische das ihr entsprechende
realissimum, das Allerrealste hinter dem Realen. Die Metapher vermittelt ein Bild von der
Wirklichkeit, das Symbol geht der Wirklichkeit auf den Grund.

In diesem Sinne hat auch der Hebraerbrief eine symbolische Deutung des Todes Jesu
unternommen. Er ist damit freilich nicht der Erste, sondern er greift bereits auf frithere
Symbolisierungen zuriick und spricht wiederholt von dem ,Bekenntnis® (opoloyia), an dem es
festzuhalten und das es vertiefend zu betrachten gelte (Hebr 3,1; 4,14; 10,23). Dazu gehorten offenbar
auch Ansétze, die dem Wirken und Tod Jesu eine kultische Bedeutung beimafien, indem sie ihn z. B.
als ,Sithneort” (iAaotrplov — Rém 3,25) oder ,Hohen Priester” (&pytepetdg — 1 Clem 36,1; 61,3; 64)°
bezeichneten. Der Hebraerbrief ist darin originell, dass er solche sporadischen Ansétze in seiner
»2Mahn- und Mutmachrede® (6 Adyog tiig TtapakAoewg — Hebr 13,22) zum ersten Mal breit entfaltet
hat:

Diese kultische Neuauslegung des Christusbekenntnisses ist die ureigenste
theologische Leistung des Hebréerbriefautors. Sie verrat den theologischen Kopf:
Gescharfte theologische Denkanstrengung wird eingesetzt als Waffe gegen den
kirchlichen Niedergang. Bessere Theologie und nichts als bessere Theologie! Ein

denk-wiirdiger Vorgang, der seine Wirkungsgeschichte immer wieder neu vor sich
hat.*

Darin kann man Erich Gréafler nur zustimmen, und nicht umsonst ist sein Ausruf: ,bessere Theologie!“
zum gern zitierten Bonmot in der Hebraerbriefforschung geworden. Diese ist in den letzten Jahren

quicklebendig gewesen, und neuere Beitrage dazu werden im Folgenden besprochen.’

2 Nachtrégliche christologische Lektiiren von atl. Texten werden dadurch zwar nicht ausgeschlossen, aber sie
bestimmen die urspriingliche Leserichtung nicht, weil sie erst dadurch méglich werden, dass das Schicksal Jesu
aus dem AT eine christologische Bedeutung erhalten hat.

3 Meistens wird angenommen, der 1. Clemensbrief habe den Hebraerbrief benutzt. Ich halte auch das umgekehrte
Benutzungsverhéltnis fiir moéglich. Auch dass beide unabhéngig voneinander auf gemeinsame Traditionen
zuriickgegriffen haben, lasst sich keinesfalls ausschlieflen.

4 GRASSER: Hebriéer 1 (s. Anm. 1), 27.

5 Ich beschrénke mich hier auf Monographien und Sammelbd.e von einzelnen Vf.:innen.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345



2. Soteriologie: Tod, Opfer und Fiirsprache des Sohnes Jesus

Im Abstand von wenigen Jahren sind zwei Diss. erschienen, die sich beide zur Aufgabe gemacht haben,
das Verhéltnis von Tod und Opfer Jesu im Hebraerbrief genauer zu bestimmen. Sie tun dies auf ganz
unterschiedliche Weise, was als Gliicksfall bezeichnet werden kann, weil dadurch die Optionen der
Hebraerbriefauslegung in diesem zentralen Punkt offen auf dem Tisch liegen.

Bobby Jamieson unterscheidet zwischen der von ihm so genannten ,formal question® (Teil I:
21-94) als Frage nach dem Ort und Zeitpunkt des Selbstopfers Christi und der ,material question®
(Teil II: 95-179), die danach fragt, was Jesus bei seinem Opfer eigentlich genau darbringt.® Der
Terminus ,formal question® irritiert zunichst, weil man darunter in der Tradition aristotelisch-
scholastisch gepragter Metaphysik gerade nicht Akzidentien wie Raum und Zeit fassen wiirde. Der
Begriff weist aber darauf hin, dass es nach Jamieson essentiell darauf ankommt, das Wann und Wo
der hohepriesterlichen Selbstdarbringung Christi zu bestimmen, weil damit — so die Vorstellung -
auch bereits das Urteil iiber ihre substantielle Bedeutung gesprochen ist. Zweifellos sind Erde und
Himmel, sterbliches und ewiges Leben im Hebréerbrief nicht einfach Raum- und Zeitangaben, sondern
wesentliche Qualifizierungen dessen, was sich jeweils darin zutragt. Das sieht Jamieson ganz richtig.
Trotzdem ist seine Auffassung davon zu eindimensional, um dem Welt- und Wirklichkeitsverstandnis
des Hebréerbriefes gerecht zu werden. Denn bei ihm bleiben Himmel und Ewigkeit einerseits dem
Neben- und Nacheinander von Raum und Zeit andererseits stets verhaftet, wihrend beides sich im
Hebraerbrief wesentlich unterscheidet. Das fithrt dazu, dass in Jamiesons Welt nichts Irdisch-
Zeitliches passieren kann, das zugleich himmlisch-ewige Bedeutung hatte. Fiir den Hebraerbrief ist
das hingegen kein Problem, weil sein Realitdtssinn mehrdimensional ist. Deshalb kann er im
geschichtlichen Ereignis des Todes Jesu zugleich dessen himmlische Selbstdarbringung erkennen. Zeit
und Ewigkeit greifen in seiner symbolischen Weltsicht ineinander und sind auf ihre je eigene Weise
real und wirksam.

Anders Jamieson: Er unterscheidet fiinf verschiedene Antworten, die in der Forschung bisher
auf seine formale Frage gegeben worden sind (4-12). Am einen Ende der Skala steht ,View 1: Jesus’
self-offering begins and ends on the cross. His earthly self-offering precedes his entrance into the
heavenly sanctuary.” (5) Am andere Ende positioniert sich Jamieson selbst mit ,View 5: Jesus offers
himself at his post-resurrection entrance into the heavenly sanctuary.” (5) Dazwischen stehen
Sichtweisen, denen zufolge Jesu Selbstdarbringung mit seinem Tod am Kreuz beginnt, aber erst im
himmlischen Heiligtum zum Abschluss kommt, entweder nach der unmittelbaren Erhdhung seines
Geistes dorthin (,View 3“) oder nach seiner leiblichen Auferstehung (,View 4). Die vier bisher
genannten Meinungen haben alle gemeinsam, dass sie die Angaben des Hebréerbriefes zum Tod und
Eintritt Jesu ins himmlische Allerheiligste zu einer zeitlichen Ereignisfolge verkniipfen. Damit
verkennen sie, dass der Hebraerbrief zwar Elemente der Kulttora zur soteriologischen Deutung des
Todes Jesu heranzieht, aber keinen raumlich und zeitlich abgeschlossenen christologischen Mythos
erzahlt. Von der diskursiven Verwendung atl. gepragter Kultmetaphorik ist daher iiberhaupt keine
narrative Geschlossenheit zu erwarten. Diesen Umstand beriicksichtigt allein ,View 2: Jesus’ self-
offering is an earthly event with heavenly significance. His self-offering on the cross is metaphorically

described as his entrance into the heavenly sanctuary.” (5) Jamieson lehnt diese Sicht der Dinge

¢ Bobby JAMIESON: Jesus’ Death and Heavenly Offering in Hebrews (Society for New Testament Studies
Monograph Series 172). Cambridge: Cambridge University Press 2019. (XII) 227 S., geb. £ 90,00 ISBN: 978-1—
108-47443-6.



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

allerdings mit der Begriindung ab, Jesus sei nicht nur im tibertragenen Sinne, sondern tatsachlich und
wirklich in das himmlische Heiligtum eingetreten, habe dort sein Opfer dargebracht und sich
anschlieffend zur Rechten Gottes gesetzt (67-69). Dieser Einwand ist berechtigt, solange man die
These so liest, dass ihre beiden Satze synonyme Aussagen machen. Versteht man die These hingegen
so, dass die himmlische Bedeutung des Todes Jesu im Hebraerbrief eigentlich symbolisch gemeint und
lediglich metaphorisch beschrieben ist, dann werden die bildlich ausgedriickten himmlischen
Tatsachen dadurch nicht weniger wirklich, sondern im Gegenteil in ihrer Wirklichkeit gegentiber den
irdischen Ereignissen noch gesteigert. Ein solches Verstandnis ist Jamieson fremd, weil es die
geschichtlich-mythische Raumzeit sprengt, in die sich alle Interpretationen des Hebraerbriefes seines
Erachtens einfiigen miissen.’

Diese dem Text unangemessene Verengung der Perspektive kommt dadurch zustande, dass
Jamieson das Ritual des Versohnungstages (Lev 16) zur alles entscheidenden Grundlage seiner
gesamten Auslegung macht (35-70). Nun ist unbestritten, dass der Sithnekult des Versdhnungstages
dem Hebraerbrief zentrale Kategorien zur Deutung des Todes Jesu liefert. Schon die Beschreibung in
Lev 16 bietet jedoch keinen miihelos stringenten Ablauf. Noch viel weniger ist dem Hebraerbrief an
der Erzahlung eines geschlossenen Mythos gelegen.® Er greift lediglich Elemente aus Lev 16 auf und
baut sie in seine Argumentation ein, ohne jedoch das Ritual als Ganzes seinen Ausfithrungen zugrunde
zu legen. Dies tut Jamieson indes und verwickelt sich dadurch in Probleme, die er im Zuge der
Beantwortung seiner ,material question® 16sen muss, die dem Hebréerbrief selbst jedoch fremd sind.
Um nur zwei davon zu nennen: Wenn im Ritual des Verséhnungstages die Schlachtung der Opfertiere
keine weitere Bedeutung hat, als das Blut zu gewinnen, das anschlieffend als Opfermaterie im
Allerheiligsten appliziert wird, wie kann dem Tod Jesu dann die soteriologische Bedeutung
zukommen, die der Hebréerbrief ihm offenkundig zuschreibt (vgl. nur Hebr 2,9.14-15)? Darauf kann
Jamieson noch mit einigem Recht antworten, dass

the death of the animal renders its blood a medium of life-for-life exchange, and the
life that the blood exchanges is one that has been given in death. Hence the atoning
significance Hebrews ascribes to blood is inseparable from death. It is as life-given-
in-death that blood obtains forgiveness. (156)

Wenn aber Jesus erst bei seinem Eintritt in den Himmel zum Hohen Priester nach der Ordnung

Melchisedeks bestellt wird (23-35), wie kann er dann bereits am Kreuz seinen Leib und damit sich

7 JAMIESON (8, Anm. 17) sieht in mir einen Vertreter von ,View 3% unter Verweis auf Wilfried EISELE: Ein
unerschiitterliches Reich. Die mittelplatonische Umformung des Parusiegedankens im Hebréerbrief (Beihefte
zur Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der &lteren Kirche 116). Berlin/New York
2003, 388—-389. Das ist insofern richtig, als ich dort die himmlische Wirklichkeit zu skizzieren versucht habe, die
der Hebréerbrief in raumzeitlichen Metaphern andeutet. Wenn dadurch der Eindruck entstanden sein sollte, ich
hielte diese Metaphern fiir die vom Hebraerbrief gemeinte Wirklichkeit selbst, ware dies allerdings ein
Missverstandnis. Tatsdchlich neige ich eher zu ,View 2 freilich in der hier vertretenen Differenzierung.

8 Jamieson ([s. Anm. 6], 12-13) verweist selbst auf Hermut LOHR: Wahrnehmung und Bedeutung des Todes Jesu
nach dem Hebréerbrief. Ein Versuch, in: Jorg FREY/Jens SCHROTER (Hg.): Deutungen des Todes Jesu im Neuen
Testament (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 181). Tiibingen 2005, 455-476, 471: ,Daf}
Jesus sich geopfert hat, wird gesagt, aber das Opfergeschehen selbst wird nirgends geschildert. Die am
Opfergottesdienst orientierte Christus-Fabel wird nicht als Erzdhlung soweit ausgefiihrt, daf3 ihre narrative
Problematik, ja Unméglichkeit zutage treten konnte. Es wird auch kein himmlischer Kult, etwa in Form einer
Vision, ausfiihrlich beschrieben. Dieses Urteil wird auch dadurch nicht widerlegt, dass Jamieson meint, die im
Hebréerbrief fehlende Erzahlung selbst aus den vorhandenen Versatzstiicken konstruieren zu kénnen (189).

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

selbst als Opfer dargebracht haben (Hebr 9,27-28; 10,5-10)? Nach Jamieson erfolgt diese Darbringung
erst nach der Auferstehung Jesu im Heiligtum des Himmels: ,That the Son assumed a body at his
incarnation and remains embodied after his resurrection is crucial to Hebrews’ entire cultic construal
of the Christ-event.“ (83) Dadurch wird das Problem jedoch nur verlagert; denn von Jesu
Auferstehung, die in Jamiesons Auslegung die condicio sine qua non fir die himmlische
Selbstdarbringung des Hohen Priesters Jesus darstellt, ist im Hebréerbrief — wenn iiberhaupt — nur in
einer Schlussbemerkung am Rande die Rede (Hebr 13,20). In diesem zentralen Punkt bleibt Jamieson
dem einflussreichen Ansatz von David Moffitt verhaftet, der selbst bereits entsprechende Kritik auf
sich gezogen hat.!?

Gegentiber Jamieson wahlt Christian Lustig in seiner Diss. den umgekehrten Weg: Er geht
nicht vom Selbstopfer, sondern vom Tod Jesu im Hebraerbrief aus und widmet sich dadurch zuerst
der Anthropologie und dann der Soteriologie des Schreibens.!! Das hat mehrere Vorteile. Erstens folgt
Lustig damit dem Gedankengang des Hebréerbriefes, der seine Argumentation im Laufe der
Abhandlung sukzessive entfaltet. So kommt Jesu Tod zum ersten Mal in Hebr 2,9, sein Selbstopfer
hingegen erstmals in Hebr 7,26-27 und beides zusammen erst in Hebr 9,11-15 zur Sprache. Zweitens
entspricht die Abfolge dem geschichtlichen Symbolisierungsprozess, an dessen Beginn die historische
Tatsache des Kreuzestodes Jesu steht, wahrend die Deutungen dieses Ereignisses nachlaufende
Entwicklungen im entstehenden Christentum darstellen. Drittens ist Lustig durch seinen
anthropologischen Ansatz davor gefeit, dem Hebréerbrief fremde Vorstellungen vom Leben nach dem
Tod in dessen Konzeption einzutragen oder randstdndige Ideen iiberzubetonen, wie dies z. B. dort
geschieht, wo die Auferstehung Jesu zur Basis fiir die in kultischen Metaphern ausgefiihrte
Soteriologie des Hebraerbriefes gemacht wird. Denn auch fiir Jesus gilt dann, was Lustig als
grundlegend fiir alle Menschen herausstellt:

[D]er Mensch besteht — das lehrt Hebr 12,9 — aus zwei ,Komponenten®. Eine davon
ist irdischen Ursprungs (cap€ [Fleisch]) und stammt von unseren fleischlichen
Vitern. Die andere ist von himmlischer Herkunft (mvedpa [Geist]), kommt
unmittelbar von Gott und hat ihn so zum Vater. Das Pneuma bewohnt eine Weile
lang den irdischen Leib, hat Anteil an Blut und Fleisch (vgl. Hebr 2,14). (49)

Jeder menschliche Geist sei auf der einen Seite ,Gottesgeist” (50), der aber auf der anderen Seite ,,zum
personlichkeitsbildenden Bestandteil eines sich selbst erfahrenden Individuums® werde (63).
Entsprechend versteht Lustig den Tod Jesu im Hebréerbrief ,als ein blof3 physisches Ableben der
Person®, wihrend seine ,seelisch-geistige Komponente“!? das Kreuz tiberlebt habe (74): ,Die Ewigkeit
wird in Hebr 9,14 ganz an Jesu mvebpa [Geist] gebunden. Die priesterliche Selbstdarbringung
geschieht dwx mvevpatog aiwviov [durch ewigen Geist].“ (52) Die Sithne der Siinden durch das

Selbstopfer des ewigen Hohen Priesters falle in eins mit der Befreiung der Menschen aus der

° Hebr 9,28 formuliert freilich im Passivum divinum, dass Christus ,dargebracht worden sei“ (mpooevex0eic). Das
steht jedoch nicht im Gegensatz zu seiner Selbstdarbringung. Vielmehr wirken Gott Vater und Sohn im
Opfergeschehen zusammen. Das Passiv ist hier durch den Kontext des Vergleichs motiviert: ,Der Passivitat des
Menschen beim Sterben entspricht die Passivitat Christi bei seiner Darbringung® (14).

10 Vgl. David MOFFITT: Atonement and the Logic of Resurrection in the Epistle to the Hebrews (Novum
Testamentum Supplements 141). Leiden 2011; dazu die Rez. von Wolfgang KrauS, in: Theologische
Literaturzeitung 143 (2018) 217-221.

11 Christian LUSTIG: Tod und Opfer Jesu im Hebrierbrief (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen
Testament II 589). Tiibingen: Mohr Siebeck 2023. (XII) 304 S., brosch. € 99,00 ISBN: 978-3-16-162128-4.

12- Aus Hebr 4,12 schliefit Lustig, ,dass die Begriffe Yy [Seele] und mvedpo [Geist] geradezu synonym,
vergleichbar oder wenigstens komplementar gebraucht werden® (72).

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Todesmacht des Teufels durch den Kreuzestod Jesu. Das schliefit Lustig aus der Parallelitiat der
Aussagen in Hebr 2,14-15 und 17 sowie in Hebr 9,27 und 28 (125-129.223-229). Im Ergebnis formuliert
er die genaue Gegenposition zu Jamieson und dhnlichen Ansétzen:

Die jiungste Forschung tendiert dazu, Tod und Opfer Jesu zeitlich und ortlich
voneinander zu scheiden. Der Tod ereigne sich auf Erden in der Profanitat, die
Darbringung dagegen erfolge nach der Auferstehung innerhalb des himmlischen
Heiligtums. Da von Jesu Auferstehung im Hebraerbrief nicht gesprochen wird und
die Schilderung einer eigenen himmlischen Opferdarbringung fehlt, ist dem zu
widersprechen. (3)

Eine Crux der Interpretation ist fiir Lustig in diesem Zusammenhang auch Hebr 9,15-22: Nach dem
Vorbild des Sinaibundes, der von Gott initiiert und von Mose vermittelt worden sei (Ex 24,8), werde
der ,neue Bund® (SiaBrjkn kouvr)) durch Jesus in der Doppelrolle des ,Initiators” (Stobépevog) und
»Vermittlers® (peoitng) inauguriert. Als performatives Symbol des Bundesschlusses fungiere in beiden
Fallen das Blut, das beim Mosebund von den Opfertieren, beim Bund Jesu hingegen von diesem selbst
stammt. Nur deswegen sei der Tod Jesu fiir das Inkrafttreten des neuen Bundes notwendig, wahrend
erbrechtliche Auslegungen von Hebr 9,15-17 abzulehnen seien, weil sie im Kontext zwei verschiedene
Bedeutungen von dwafrkn (,Bund® bzw. ,Testament®) voraussetzen (168—204). Freilich sei nach dem
Hebréerbrief nicht nur das Blut, sondern auch der Leib Jesu (Hebr 10,5-10) Opfermaterie im Rahmen
der neuen Bundessetzung, und beide zusammen verwiesen auf einen weiteren Verstandnishorizont:

Alleine die Rahmung der Darbringung des Blutes und der Darbringung des Leibes
durch die Aufnahme und Wiederaufnahme des Zitates aus Jer 38 LXX zum Neuen
Bund [Hebr 8,8-12; 10,16—-17] weist Blut und Leib als dazu notwendiges Opfer aus
und lasst zwingend an die Abendmahlsparadosis denken (232-233),

in Verbindung mit Ex 24,8 und Jes 53,12 (Hebr 9,20.28) besonders an den ,Einsetzungsbericht
matthiischer Tradition® (238). Ob sich der Hebrierbrief damit auch auf eine konkrete
Abendmahlspraxis bezieht, lasst Lustig ausdriicklich offen (221). Einerseits setzt er ,bei den
Adressaten eine genaue Kenntnis der Abendmahlsworte® voraus (222), andererseits hilt er das
Schlusskapitel (Hebr 13) mitsamt dem méglichen Hinweis auf ein gemeindliches Abendmahl (V. 10)
fiir eine sekunddre Erweiterung des Textes, der urspriinglich mit Hebr 12,29 geendet habe (240-252).

Tod und Opfer Jesu, die Jamieson und Lustig in erster Linie beschéftigen, sind zweifellos
zentrale, aber nicht die einzigen relevanten Aspekte in der kultisch gewendeten Soteriologie des
Hebraerbriefes. So lenkt Abeneazer G. Urga die Aufmerksamkeit auf einen anderen Punkt im
Heilsgeschehen, namlich die immerwiahrende Fiirbitte des zur Rechten Gottes erhohten Hohen
Priesters.”® Urga zufolge hat Jesus nicht erst am Kreuz oder im himmlischen Heiligtum als Hoher
Priester gewirkt, sondern zuvor bereits in seiner gesamten Lebenszeit auf Erden seit der Inkarnation.
Fiir alle, die ihm auf dem irdischen Weg des Glaubens nachfolgen, sei aber seine Hilfe als Fiirsprecher
vom Himmel her entscheidend wichtig, um selbst in die himmlische Ruhe zu gelangen: ,I will argue
that his heavenly intercession is his primary function as a high priest in heaven.” (2)

Angesichts der Tatsache, dass im Hebraerbrief nur an einer einzigen Stelle ausdriicklich von
der Firsprache Jesu die Rede ist (in Hebr 7,25 mit dem Verb évtuyxdavewv), scheint diese

Funktionsbestimmung doch zumindest tibertrieben. Zwar kann Urga an einer Reihe von Beispielen

13 Abeneazer G. URGA: Intercession of Jesus in Hebrews. The Background and Nature of Jesus’ Heavenly
Interecession in the Epistle to the Hebrews (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament II 585).
Tiibingen: Mohr Siebeck 2023. (XX) 291 S., brosch. € 99,00 ISBN: 978-3-16-161096-7.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

aus AT, frihjidischer Literatur und NT mehr oder weniger zutreffend zeigen, dass Fiirbitte nicht nur
dort stattfindet, wo auch entsprechendes Vokabular verwendet wird (33-154). Aber es gelingt ihm
nicht, diese Einsicht in iberzeugender Weise auf den Hebraerbrief zu tibertragen und die Fiirsprache
als spezifisch priesterliche Funktion, geschweige denn die alles entscheidende Funktion des Hohen
Priesters Jesus auszuweisen. So bleibt z. B. vollig offen, worin die Hilfeleistung Jesu in Hebr 2,17-18
und 4,14-16 eigentlich genau besteht und ob das Erscheinen Christi vor Gott im Himmel in Hebr 9,24
mit einer ausgesprochenen Firbitte einhergeht. Umgekehrt wird in Hebr 5,7, wo ,Bitten und Flehrufe®
Jesu tatsédchlich erwahnt werden, ausdriicklich dazugesagt, dass er sie ,demjenigen, der ihn aus dem
Tod erretten konnte, darbrachte® — hier bittet Jesus also fiir sich selbst und nicht fir andere. Urgas
weitreichendes Ergebnis, ,that Jesus’ intercession is vocalis et realis, unique and efficacious und ,that
Jesus carries out his priestly intercession in heaven while sitting at God’s right hand“ (240), wird durch
diese und die anderen herangezogenen Stellen aus dem Hebréerbrief in keiner Weise getragen.

Jedes anthropologische und soteriologische Verstandnis von Tod, Opfer und Fiirbitte Jesu im
Hebraerbrief hat natiirlich auch christologische Implikationen, die mehr oder weniger ausdriicklich
gemacht werden. Auf die Christologie, speziell die Sohneschristologie des Hebréerbriefes hat es Nick
Brennan mit seinem Beitrag abgesehen.!* Wahrend nach Lustig (27-32) die artikellos gebrauchte
Bezeichnung ,Sohn® (vidc) Jesus als einen von ,vielen Sohnen und Téchtern® (toAlovg viotvg) und
zusammen mit diesen, die seine ,Briider und Schwestern® (&deAgpoi) sind, als Mensch qualifiziert
(Hebr 1,2; 2,6.10-12), sieht es Brennan genau umgekehrt:

Though the language of sonship thus spans both Jesus and his many brothers, it
clearly terminates on Jesus in a unique way. [...] Jesus’ sonship stands in unique
relationship to his person, an identity to which human nature is essentially additive.
(171)

Im Wesentlichen sei Jesu Identitit als Sohn im Hebréerbrief von seiner Gottlichkeit bestimmt:

This unique designation of Jesus as the Son par excellence has frequently been seen as
suggesting the Son’s divinity in Hebrews. [...] Thus in summarizing the implied
narrative of Hebrews’ Christology, and understanding sonship as deity, it is tempting
to summarize Jesus’ identity that though he becomes High Priest, he simply is, from
eternity, the Son. (172)

Im Gegensatz zu Lustig (52-58), fiir den der ,ewige Geist® (Hebr 9,14) des Hohen Priesters Christus
der Trager seines auch im Tode noch ,unzerstorbaren Lebens“ (Hebr 7,16) ist, bezieht sich dieses nach
Brennan auf

the eternal divine life of the Son, but one that in the argument is viewed through the
lens of the resurrection from the dead, in which the office of eternal Priest a parte post
is bestowed on a Person who is himself fittingly, and necessarily, a parte ante the
eternal bearer of the divine life (122).

Auf diese Weise sucht Brennan (127), den von manchen empfundenen Widerspruch im Hebraerbrief
zwischen dem Hohen Priester, der Jesus geworden ist (Hebr 6,20; 7,16), und dem Sohn, der er immer
schon war (Hebr 1,2), aufzulésen. Als Sohn, durch den Gott ,die Welten erschaffen hat“ (Hebr 1,2),
und damit zugleich als ,divine eschatological builder® (73) sieht Brennan Jesus auch im Vergleich mit
Mose charakterisiert (Hebr 3,1-6), sofern man nicht nur das Zitat aus Num 12,7 (Hebr 3,2.5), sondern

14 Nick BRENNAN: Divine Christology in the Epistle to the Hebrews. The Son as God (Library of New Testament
Studies 656). London: T&T Clark 2022. (XII) 236 S., geb. £ 95,00 ISBN: 978-0-567-70100-8.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

auch die seines Erachtens deutliche Anspielung auf die Nathanweissagung (2 Sam 7,14; 1 Chr 17,14)
bei der Auslegung beriicksichtigt:

Hebrews depicts the house of God as the home of God’s people and the identity of
the people as God’s house(hold). The Nathan Oracle, read with Hebrews, clarifies that
these two realities are deeply entwined: the building of the ultimate divine sanctuary
and the establishment of a messianic people go together. (110)

Aufs Ganze gesehen will Brennan damit erweisen, dass Jesus im Hebréerbrief nicht nur am Anfang
(Hebr 1,6.10-12), sondern durchgehend als Sohn gezeichnet wird, der mit gottlichen Privilegien
ausgestattet ist.

Mir scheint, dass der Diskussion iiber den Sohnestitel eine falsche Alternative zugrunde liegt.
Jesus ist als Sohn nicht entweder Gott oder Mensch. Vielmehr wird die offene Formulierung zu Beginn
des Hebréerbriefes anschlieBend in beide Richtungen entfaltet. ,Nachdem Gott seit Langem
mannigfach und mannigfaltig zu den Vitern gesprochen hatte durch die Propheten (¢v toig
npopntang), hat er am Ende dieser Tage zu uns gesprochen durch einen, der Sohn ist (év vig).”
(Hebr 1,1-2a) Der Artikel, durch den die Propheten von Anfang an bestimmt sind, fehlt hier beim
Sohn. Dadurch bleibt zunachst offen, um was fiir einen Sohn es sich handelt und was es ist, das ihn
zum Sohn Gottes macht. Deutlich wird nur die besondere Niahe zwischen Gott und seinem Sohn, die
anschlieffend zweifach begriindet wird: Einerseits steht der Sohn tiber den Engeln und erhélt gottliche
Attribute (Hebr 1,2b—18), andererseits hat er Anteil an der Wirde, die den Menschen als Kindern
Gottes zugesprochen wird (Hebr 2,5-18). So ist es gerade die Gottessohnschaft, in der géttliche und
menschliche Zuschreibungen zusammenlaufen, was nicht zuletzt dort deutlich wird, wo der Name des
Sohnes zum ersten Mal fillt: ,Den aber, der kurz unter die Engel erniedrigt worden ist, sehen wir,
Jesus, wegen seines Todesleidens mit Herrlichkeit und Ehre bekranzt.“ (Hebr 2,9) Das Erleiden des
Todes verbindet den Sohn Jesus mit den iibrigen S6hnen und T6chtern Gottes, seinen menschlichen
Geschwistern, und es ist zugleich das Tor, durch das er in seine géttliche Stellung zuriickkehrt, die
ihm als Schopfungsmittler und Erbe des Alls zukommt (Hebr 1,2b-3; 2,10-11).

3. Eschatologie: Das eine Volk Gottes in Raum und Zeit

Der Hebréaerbrief kennt nur ein Volk Gottes, zu dem die Glaubenden von Abel bis Jesus und in die
Gegenwart hinein gehéren (Hebr 11,1-12,4). Er spricht weder von ,Juden® oder ,Juddern® (Tovdaior)
noch von ,Heiden® oder ,Volkern® (€0vr). Der neue wie der erste Bund werden von Gott mit ,Israel
(Iopor) und ,Juda® (Tovda) geschlossen (Hebr 8,8.10), deren Viter die Angeschriebenen -
unabhéngig von ihrer Herkunft — auch als ihre eigenen Vater betrachten (Hebr 1,1; 2,16). Aufgrund
seiner Rhetorik der Abwertung des Bundes und Kultes vom Sinai und ihrer Uberbietung durch das ein
fiir allemal dargebrachte Selbstopfer Jesu am Kreuz wird der Hebréerbrief jedoch vielfach als
antijidische Schrift wahrgenommen. Bei ndherem Zusehen trifft dieses Urteil freilich weniger den

Hebréerbrief selbst als seine spéteren kirchlichen Ausleger.’

«

15 Vgl. Wilfried EISELE/Lena LUTTICKE: ,Was die unglaubigen Juden an ihm gethan [...]“ (B. Weiss). Antijiidische
Auslegungsmuster in der neutestamentlichen Exegese am Beispiel des Hebraerbriefes, in: DERS./Edeltraud
GAus/DIEs./Elisabeth MIGGE (Hg.): Judenfeindschaft und Theologie. Tiibinger Studienwoche im November 2023
(Forum Christen und Juden 26). Berlin 2025, 17-33; Wilfried EISELE: Der Hebréerbrief, in: Eve-Marie
BECKER/Friedrich Wilhelm HORN/Dietrich-Alex KocH (Hg.): Der ,Kritisch-exegetische Kommentar® in seiner
Geschichte. H. A. W. Meyers KEK von seiner Griindung 1829 bis heute Kritisch-exegetischer Kommentar iiber
das Neue Testament, Sonderband). Géttingen 2018, 404-420.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

So verwundert es nicht, dass der Hebrderbrief in der modernen Exegese nicht wenige
Verteidiger gefunden hat, deren Ansitze Andreas-Christian Heidel'® im Anschluss an Gerd Theiflen’’
auf drei - nicht randscharf abgrenzbare - Grundtypen zuriickfithrt (18-31): Der symbolische
Grundtyp erkennt demnach im Hebraerbrief iiberhaupt keine ,kontroverstheologische Antithese
,judisch/christlich*“!8, sondern nur eine zwischen der irdischen und der himmlischen Wirklichkeit.
Der historische Grundtyp entschérft antijiidisch lesbare Aussagen, indem sie z.B. als Teil einer
innerjidischen Auseinandersetzung verstanden werden. Von diesem unterscheidet sich der - von
Heidel bevorzugte — textimmanente Grundtyp dadurch, dass er sich verstidrkt den kritisierten
Textstellen selbst zuwendet und deren pragmatische Funktion bestimmt.

Eine Schlusselstelle ist fiir Heidel Hebr 11,39-40, weil er hier die Fiden von Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft des glaubenden Gottesvolkes zusammenlaufen sieht, wie seine Paraphrase
der beiden Verse verdeutlicht:

Und alle diese friitheren Generationen des glaubenden Gottesvolkes haben, obwohl sie sich
im Vertrauen auf Gott ausgerichtet und so vor ihm Wohlgefallen gefunden hatten, den
endgiiltigen Eintritt in die himmlische Ruhestadt in der ungetriibten Gemeinschaft mit
Gott nicht vollzogen, weil Gott etwas Besseres fiir uns alle vorgesehen hat, damit all jene
nicht ohne ohne uns, die Generation(en) des glaubenden Gottesvolkes[,] seit Gott in
seinem Sohn gesprochen hat, und wir nicht ohne sie, die sie schon vor uns unseren
gemeinsamen Weg angetreten sind, jenes Ziel unserer aller Vollendung erreichen wiirden.
(178, kursiv im Original)

Das Problem ist nur, dass der Hebréderbrief hier wie auch sonst die entscheidende Frage nicht
beantwortet, die Heidel von Rom 9-11 her kommend an ihn stellt, namlich: Welche Zukunft hat der
groflere Teil Israels, der in seinem Glauben Jesus als Christus nicht anerkennt?

Ausgehend von Hebr 12,18-24 identifiziert Heidel in der Forschung zwei eschatologische
Modelle, die implizit oder explizit eine Antwort darauf geben: Im Modell A steht der Himmel, seit
Christus als Hoher Priester hineingegangen ist, den Glaubenden aller Generationen jetzt schon offen,
wihrend er ihnen allen im Modell B so lange verschlossen bleibt, bis anlésslich der Parusie Christi das
Endgericht stattgefunden hat. Demgegeniiber entwickelt Heidel ein Modell C, wonach die Glaubenden
aller Generationen zwar schon Zugang zum himmlischen Jerusalem haben, seit Christus ihn
erschlossen hat. In die verheiflene Ruhe gelangen sie aber trotzdem erst durch die kiinftige Parusie
und das Endgericht (214-249). Dadurch gelingt es Heidel, an seiner strikt christozentrischen
Soteriologie festzuhalten, ohne vom geschichtlichen Volk Israel die vollstindige Bekehrung zu

Christus verlangen zu miissen.

16 Andreas-Christian HEIDEL: Das glaubende Gottesvolk. Der Hebréerbrief in israeltheologischer Perspektive
(Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament II 540). Tibingen: Mohr Siebeck 2020. (XIV) 328 S.,
brosch. € 84,00 ISBN: 978-3-16—-159608-7.

17 Vgl. Gerd THEISSEN: Aporien im Umgang mit den Antijudaismen des Neuen Testaments, in: Erhard
BLuM/Christian MACHOLZ/Ekkehard W. STEGEMANN (Hg.): Die Hebréische Bibel und ihre zweifache
Nachgeschichte (FS Rolf Rendtorff). Neukirchen-Vluyn 1990, 535-553.

18 Knut BACKHAUS: Das wandernde Gottesvolk — am Scheideweg. Der Hebrierbrief und Israel, in: DERS.: Der
sprechende Gott. Gesammelte Studien zum Hebrierbrief (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen
Testament 240), Tiibingen 2009, 195-213, hier 205. Dem symbolischen Grundtyp ordnet Heidel (19, Anm. 80)
auch meinen Ansatz zu (vgl. EISELE: Reich [s. Anm. 7]). Das ist nicht falsch, aber im betreffenden Zusammenhang
auch nicht ganz richtig, weil die israeltheologischen Fragen, die Heidel interessieren, von mir dort iiberhaupt
nicht behandelt werden. Ob und gegebenenfalls wie diese in einen symbolischen Ansatz zu integrieren wéren,
ist fiir mich vorderhand eine offene Frage.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Dem Textbefund des Hebraerbriefes wird dieses Modell jedoch kaum gerecht. Denn die Frage,
die Paulus in R6m 9-11 umtreibt, wird vom Hebraerbrief an keiner Stelle aufgeworfen. Er stellt die
Christusgldaubigen in die lange Tradition der Gottesglaubigen seit Abel. Damit verfolgt er einen von
Grund auf universalen Ansatz, der auch im Nachhinein nicht durch das Nadelohr eines einseitigen
solus Christus gezwungen werden darf. Abel, Henoch, Noah und Rahab sind Zeugen eines vollwertigen
Glaubens, obwohl sie noch nicht einmal zu Israel gehorten, geschweige denn den Juden Jesus als
Christus anerkennen konnten (Hebr 11,4-7.31). Seit Christus die Himmel durchschritten hat (Hebr
4,14), steht der Eingang fiir alle Glaubigen wagenweit offen, ob sie nun zur christlichen Gemeinde
gehoren oder nicht. Folglich

wiare nach dem Hebr zwar die universale Bedeutung Christi festzuhalten, die
Vorstellung von der Kirche aber zu modifizieren. Die Kirche wiirde nicht iiberallhin
ausgreifen, diirfte jedoch die Verheiflung von der himmlischen Vollendung in
besonderer Weise horen und sich zugleich auf die Begegnung mit Menschen in Gottes
heiligem Raum freuen, die sich nicht als Kirche verstehen.!’

Letztlich scheitert Heidels eschatologisches Modell daran, dass er sich den Himmel nur als unendliche
Raumzeit denken kann, nicht aber als den Anders-Ort schlechthin, dessen raumliche und zeitliche
Beschreibungen immer nur Metaphern sind fiir eine Realitdt, die wir uns schlechterdings nicht anders
als bildlich vorstellen konnen. Anders Heidel: ,Die himmlische Stadt ist fur Hebr dabei keine rein
metaphorische Grofle. Der ,Himmel' ist die reale Wirklichkeit Gottes, die durch das Bild der Stadt eine
konkrete Vorstellung erhalt.” (213) Aus diesem Paradox hilft nur eine symbolische Betrachtungsweise
heraus, die bei aller Ahnlichkeit des Bildes die bleibende Unéhnlichkeit nicht leugnen muss, durch die
der metaphorisch beschriebene Himmel jedoch an Realitét nicht verliert, sondern gewinnt. Es ist ja
gerade die iiberbordende, menschliche Vernunft und Vorstellung tiberfordernde Realitdt des Himmels,
die ihn nicht anders als metaphorisch begreiflich werden lésst.

Die Frage nach der Eschatologie des Hebréerbriefes wird in der modernen Forschung meist
im Zusammenhang mit seiner religionsgeschichtlichen Einordnung behandelt. Nachdem ein
gnostischer Hintergrund mittlerweile von niemandem mehr behauptet wird, stehen sich eine jiidisch-
apokalyptische und eine hellenistisch-mittelplatonische Verortung als grundsatzliche Optionen
gegeniiber, die in vorrangig zeitlichen bzw. raumlichen Kategorien ihren jeweiligen Ausdruck
finden.? Es wire jedoch falsch, hierin sich ausschliefende Alternativen zu sehen, weil die einzelnen
Elemente im Hebréierbrief niemals lupenrein erscheinen, sondern als erkennbare und zugleich
untrennbare Bestandteile eines selbstandigen Entwurfs, der sich unterschiedlicher Denkmuster je
nach Bedarf fiir die eigene Aussageabsicht bedient. So betont Knut Backhaus zu Recht, dass ,sich uns

hier nicht die Aufgabe stellt, eine Entscheidung zu treffen, sondern ein Verhiltnis zu beschreiben.?!

19 Martin KARRER: Der Brief an die Hebrier. Kapitel 5,11-13,25 (Okumenischer Taschenbuchkommentar zum
Neuen Testament 20/2). Giitersloh 2008, 347. Fiir Heidel (210) geht Karrer damit ,(auch hier) zu weit.“

20 Vgl. Hans-Friedrich WEIsS: Der Brief an die Hebrder (Kritisch-exegetischer Kommentar {iber das Neue
Testament 13). Gottingen 1991, 96-114.

21 Knut BACKHAUS: Der Hebréerbrief (Regensburger Neues Testament). Regensburg 2009, 54.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
10



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Dies macht sich Elena Belenkaja explizit zur Aufgabe,? wiahrend Jihye Lee noch einmal exklusiv einen
judisch-apokalyptischen Verstdndnishorizont fiir die Eschatologie des Hebraerbriefes reklamiert.

Nach Lee vertritt der Hebréierbrief eine Urzeit-Endzeit-Eschatologie, die am Ende auf die
Wiederherstellung des paradiesischen Urzustands im Garten Eden hinauslauft, indem einerseits die
immanente, irdische Schépfung erneuert und andererseits das transzendente, himmlische Heiligtum
auf Erden offenbart wird (19-20). Beide Gedanken kommen ihr zufolge in der Idee vom Paradies als
dem urspriinglichen Heiligtum mit Adam als seinem Priester zusammen, das im eschatologischen
Heiligtum mit Israel als einem Volk von Priestern seine Vollendung finden solle. Dabei gehe die
Landverheiflung Gottes an Israel nach Hebr 3,7-4,11 nur stufenweise in Erfiillung: Wéhrend die altere
Generation der Wiistenzeit wegen ihres Aufruhrs gegen Gott das verheiflene Land erst gar nicht
erreicht habe, sei die jiingere Generation zwar hineingekommen, habe aber aufgrund ihres
Ungehorsams die Ruhe Gottes in seinem Heiligtum dennoch nicht erlangt, welche dadurch zum
ausstehenden Verheiflungsgut fiir die eschatologische Generation der Glaubigen geworden sei (99—
125). Dem entspricht Lees Auslegung von Hebr 12,26-29, wonach Himmel und Erde, die nach Hag 2,6
erschiittert werden (Meer und trockenes Land werden in Hebr 12,26 ausgelassen), nicht als Merismus
die geschaffene Welt meinen, sondern die Erde als Gottes Schopfung und den Himmel als seinen
Wohnort, die beide zusammen von der eschatologischen Erschiitterung betroffen seien: ,Heb. 12:26—
29 might envision that the heavenly world will come, unite with the renewed earth, and form the
eternal kingdom* (128; vgl. 127-145).

Vergleichbare eschatologische Vorstellungen will Lee im athiopischen Henochbuch, einigen
Qumrantexten, dem Jubildenbuch, dem Liber Antiquitatum Biblicarum, dem 4. Esrabuch, dem 2.
Baruchbuch und in der Johannesoffenbarung finden (21-98). Insgesamt gelingt es ihr jedoch kaum, die
herangezogenen Texte als einschligige Parallelen zu den eschatologischen Aussagen des
Hebraerbriefes plausibel zu machen. Ein Beispiel mag dies verdeutlichen: Nach Lee ,the people of God
will inherit the temple as their eternal dwelling place with. [...] they will enjoy the restoration of
Adam’s identity as the firstborn and the priest and his dwelling with God in the first sanctuary.” (118)
Auf die Paralleltexte mag dies zutreffen, auf den Hebraerbrief aber jedenfalls nicht, denn ihm zufolge
ist der aaronidisch-levitische Priesterdienst obsolet geworden, und nach der Ordnung Melchisedeks
gibt es nur einen einzigen Priester, ndmlich Jesus. Ein Volk von Priestern, wie es z. B. 1 Petr 2,9-10 im
Anschluss an Ex 19,5-6 propagiert, wird dem Hebraerbrief zufolge nicht mehr gebraucht, im
himmlischen als dem einzig verbliebenen Heiligtum finden Priester aufler Jesus schlichtweg keine
Verwendung mehr.

Einen umfassenderen Ansatz als Lee wahlt Belenkaja, indem sie unterschiedliche Zugéange zur
Eschatologie des Hebraerbriefes sichtet und in eine differenzierte Gesamtsicht zu integrieren versucht.
Ihre grundlegende These lautet:

Der Verfasser verschrankt eschatologisch-zeitliche und ontologisch-raumliche
Aussagen ineinander, um das Christusgeschehen und die Unanschaulichkeit des Heils
verstandlich zu machen. Hierfiir verwendet er einerseits perfektische, prasentische

22 Flena BELENKAJA: Die Komplementaritat raumlicher und zeitlicher Aspekte in der Eschatologie des
Hebréerbriefes (Alber Theologie 2). Baden-Baden: Karl Alber 2024. 642 S., brosch. € 129,00 ISBN: 978-3-495-
99479-5.

23 Jihye LEE: A Jewish Apocalyptic Framework of Eschatology in the Epistle to the Hebrews. Protology and
Eschatology as Background (Library of New Testament Studies 662). London: T&T Clark 2022. (X) 188 S., geb.
£ 90,00 ISBN: 978-0-567-70305-7.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
11



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

und futurische Aussagen. Andererseits nutzt er das Urbild-Abbild-Schema, um das
uniiberbietbare Heilswerk Christi darzustellen. (53-54)

Dabei sind die beiden Aspekte nach Belenkaja nicht durchgehend gleich gewichtet. Im Anschluss an
Thomas Witulski** sieht sie vielmehr im — nach ihrer Gliederung — ersten Hauptteil des Hebréerbriefes
(Hebr 1,1-4,13) vornehmlich zeitliche, im zweiten (Hebr 4,14-10,18) vorrangig rdumliche und im
dritten (Hebr 10,19-12,29 mit Hebr 13 als Nachtrag) sowohl zeitliche als auch raumliche Kategorien
im Einsatz, mit denen der Autor insgesamt ein vielschichtiges und mehrdimensionales
eschatologisches Panorama entwirft. Dieses Bild zeichnet Belenkaja durch eigene Analysen grofer
Teile des Hebréerbriefes umfassend nach und kommt, aufs Ganze gesehen, zu dem Ergebnis: ,Die
Dimensionen des Raumes und der Zeit bestimmen den Argumentationsgang des Hebr zu gleichen
Teilen.“ (599) Diese Feststellung wird von ihr jedoch umgehend differenziert: ,Die Dimension der Zeit
zeichnet den Tod des Heilsmittlers als ein einmaliges Ereignis in der Geschichte. Eine Wiederholung
ist ausgeschlossen. Zugleich definiert der Verfasser das einmalige Selbstopfer mithilfe der
Dimensionen des Raumes als zeitlos und ewig giiltig. Diese qualitative Uberlegenheit ist das
entscheidende Kennzeichen der neuen Heilssetzung.“ (599)

Hier scheint nun gleichwohl die raumliche Dimension das groflere Gewicht zu bekommen,
indem sie ,das entscheidende Kennzeichen® liefert, anhand dessen zwischen fritherer und neuerlicher
Heilssetzung unterschieden wird. Dadurch wird fraglich, was es eigentlich bedeuten soll, dass
rdumliche und zeitliche Aspekte die Eschatologie des Hebraerbriefes ,zu gleichen Teilen® bestimmen.
Bildet am Ende nicht doch die rdumlich-vertikale Perspektive, mit Hans-Friedrich Weif3 zu sprechen,
die ,,Grundlinie®, in die sich die zeitlich-horizontalen ,Hilfslinien® einzeichnen?? Denn natiirlich steht
auch fiir die Angeschriebenen des Hebraerbriefes die Vollendung noch aus, die sie erst in Zukunft
durch ihr eigenes Sterben und die (damit einhergehende?) endgiiltige Erschiitterung der geschaffenen
Welt erlangen werden. Aber die Frage ist eben, ob der eigene Tod und das Ende der Welt fiir den
Glaubenden nach Christus noch etwas entscheidend Neues bringen, oder ob dann nur offenbar wird,
was jetzt schon gilt und was deshalb nicht nur ontologisch, sondern auch soteriologisch von grofierer
Bedeutung ist als das Kommende, dass wir namlich schon jetzt zum himmlischen Jerusalem
hinzugetreten sind und freien Zugang zur Gegenwart Gottes im himmlischen Allerheiligsten haben
(Hebr 10,19; 12,22). Uber diese und dhnliche Fragen muss weiter nachgedacht werden. Belenkaja
kommt aber jedenfalls das Verdienst zu, alle wesentlichen Aspekte moglichst ausgewogen

aufgearbeitet und dadurch einen Meilenstein in der Diskussion gesetzt zu haben.

24 Vgl. Thomas WITULSKI: Zur Frage des Verhéltnisses der Dimension von Raum und Zeit in der Konzeption der
Eschatologie des Hebréerbriefes, in: BZ.NF 51 (2007) 161-192.

25 Zu den Begriffen vgl. WEISs: Hebréer (s. Anm. 21), 97. Entsprechend habe ich selbst versucht, die rdumlich-
vertikale ,Grundlinie“ in der Eschatologie des Hebréerbriefes herauszuarbeiten, indem ich einschlagige
mittelplatonische Quellentexte (neben Philon die bis heute weitgehend ignorierten Referenztexte bei Plutarch,
Seneca und Alkinoos) zum Vergleich herangezogen habe (vgl. EISELE: Reich [s. Anm. 7]). Dabei habe ich die
zeitlich-horizontalen ,Hilfslinien® als solche nie geleugnet (vgl. z. B. EISELE: Reich [s. Anm. 7], 415-425), wenn
auch vielleicht zu wenig in die Gesamtbetrachtung einbezogen. Das mag man mit Belenkaja (41) einseitig finden,
es macht aber jedenfalls die Grundlinie deutlich, die den Hebréerbrief nach meinem Dafiirhalten durchzieht und
nicht verwischt werden sollte.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
12



4. Schrifttheologie: Lebendiges Wort Gottes

Keine andere ntl. Schrift benutzt so intensiv das AT und zitiert so ausfithrlich daraus wie der
Hebréerbrief.? Diesem Umstand hat Wolfgang Kraus in zahlreichen Studien Rechnung getragen, von
denen etliche nunmehr gesammelt vorliegen.?” Darin widmet er der Schriftverwendung in Hebr 13
sowie der Rezeption von Gen 14,18-20; Ps 109 LXX (Hebr 1,3.13; 8,1; 10,12), Ex 24,8; 25,39-40
(Hebr 8,5; 9,20), Ps 39,7-9 LXX (Hebr 10,5-10), Ps 94,7-11 LXX (Hebr 3,7-4,11), Ps 101,26-28 LXX
(Hebr 1,10-12), Spr 3,11-12 (Hebr 12,5-6) und Jer 38,31-34 (Hebr 8,8-12; 10,16-17) jeweils eigene
Beitrage (93-233). Nach Kraus lassen sich die ausfiihrliche Schriftargumentation sowie der Wechsel
von Belehrung und Ermahnung im Hebréerbrief am besten so erklaren, dass die angeschriebene
Gemeinde in Rom zum grofiten Teil aus ,jesuanischen Juden® (25.29.40.125.243) bestand, denen nicht
nur ihre Glaubenspraxis beschwerlich, sondern auch ihr Glaubensbekenntnis aufgrund seiner
Unanschaulichkeit unplausibel geworden war.

An dieses Bekenntnis, das sich in frithchristlicher Tradition auf die — noch nicht sichtbare
(Hebr 2,8) — Erhohung Jesu zur Rechten Gottes, sein Eintreten fiir die Glaubigen und seine
hohepriesterliche Wiirde bezogen habe (112-114), erinnert der Hebréerbrief mehrmals (Hebr 3,1; 4,14;
10,23). Zugleich begriindet er es Kraus zufolge neu durch den Rekurs auf den Priesterkonig
Melchisedek, den Bundesschluss am Sinai, die neue Kultordnung (81a01jx1n) und deren Vollzug durch
Jesus im Himmel (Hebr 7,1-10,18): ,Der Autor des Hebr verwendet die aus Jer 38(31) gewonnene
Diatheke-Vorstellung, um seine Hohepriester-Christologie, die auf Ps 109,4 LXX aufbaut, biblisch zu
legitimieren.“ (125) In die gleiche Richtung ziele seine Rezeption des Sinaibundes:

Der Hebr hat also den Bundesschluss aus Ex 24 als Reinigungs- bzw. Weiheritual
verstanden und mit der Einweihung des Heiligtums aus Ex 40 ,zu einem einzigen
Kultakt® verbunden (auch wenn dort von Salbung mit Ol die Rede ist). [...] Dies kann
dann vom Autor des Hebr ausgewertet werden fir die Einweihung der Neuen
Diatheke. (139)

Dabei argumentiere er als Jude keinesfalls antijiidisch, auch wenn er in der christlichen Rezeption
weithin so verstanden worden sei:

Mit der Uberwindung der fritheren durch die bessere/neue diofrjkr ist weder das Alte
Testament, noch das Judentum noch auch der alte Bund als Chiffre fiir die Zeit vor
Christus gemeint. [...] Es geht vielmehr ausschliefilich um levitische Kultordnung, die
aufgrund ihrer Schwachheit durch eine neue (Heils-)Ordnung ersetzt wird. Und diese
Argumentation kann durchaus als innerjiidische Position verstanden werden. (72)

Dieser zentrale Punkt werde vom Hebréerbrief selbst hervorgehoben, wie Kraus zu Recht betont:

In Hebr 8,1ff kommt der Verfasser auf seine ,Hauptsache“ zu sprechen. Bei der
Formulierung: xe@&Aaiov émi Toig Aeyopévolg, handelt es sich um ein rhetorisches
Signal, bei xepdAowov um einen terminus technicus. Gemeint ist der ,entscheidende

26 Natiirlich gab es zur Abfassungszeit des Hebraerbriefes weder das Alte noch das Neue Testament im spéteren
Sinn der Begriffe. Insofern ist die Rede davon fiir die betreffende Epoche anachronistisch. Gleichwohl konnte
man sich spitestens im zweiten Jh. n. Chr. auf ,das Gesetz des Mose und die Propheten und Psalmen® (Lk 24,44)
sowie auf die Evangelien und Paulusbriefe als kanonische, wenn auch nicht in allen Teilen fest umrissene
Groflen beziehen. Deshalb sind offenere Bezeichnungen wie ,die Schriften Israels“ oder ,die frithchristliche
Literatur” wegen ihrer vélligen Unbestimmtheit ebenfalls nicht unproblematisch. So mag die anachronistische
Sprechweise — bei vollem Problembewusstsein — als Notbehelf durchgehen.

27 Wolfgang KrAUS: Studien zum Hebréerbrief (Biblische Zeitschrift Supplements 6). Paderborn: Brill Schéningh
2023. (X) 290 S., geb. € 118,00 ISBN: 978-3-506—79016-3.

13



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Sachverhalt®, der ,leitende Gesichtspunkt oder ,die Pointe“?®. Der Ausdruck émi toig
Aeyopévolg heifit: im Blick auf ,die laufende Darlegung®. Dieser leitende
Gesichtspunkt enthdlt drei Aspekte: 1. Wir haben einen Hohepriester, nach
Ps 109(110),4 und Gen 14,15-18 [...]. 2. Dieser hat sich zur Rechten der Majestat
gesetzt, nach Ps 109(110),1 [...]. 3. Er dient am wahrhaftigen (himmlischen) Heiligtum,
nicht nur an dessen irdischem Abbild (Ex 25,40, zitiert in Hebr 8,5), an dem die
levitische Priesterschaft ihren Dienst verrichtet. (65)

Dabei setzt die Erthohung Jesu seine vorherige Erniedrigung voraus (Hebr 2,5-18). Beide zusammen
ermoglichen es dem Hebraerbrief, den irdischen Tod Jesu als himmlischen Sithnekult des Hohen
Priesters Jesus zu deuten.

Die Frage ist also nicht, ob Jesus durch seinen Tod auf Erden oder durch die Darbringung
seines Blutes im Himmel Siithne schafft. Es handelt sich um zwei Seiten einer Medaille, wie Kraus
anhand der Rezeption von Ps 39,7-9 LXX in Hebr 10,5-10 verdeutlicht:

Die Annahme des Leibes beim Eintritt in die Welt bedeutet den ersten Schritt zur
Erfillung des Willens Gottes. Dessen Kulmination besteht in der ,Darbringung” des
,Leibes“ Jesu, das heifit seiner Lebenshingabe. [...] Wenn nun in Hebr 10,10 die
npocgopd durch den Terminus cdpa neu determiniert wird, dann geht es hier um
die leibliche Selbsthingabe, die in Opferterminologie Ausdruck findet, ohne in ihrer
irdischen Dimension ein Opfer zu sein. [...] Der Autor des Hebr interpretiert die
irdische Hingabe als himmlischen Akt. Die Entgegensetzung von Opfer und Ethik,
wie dies in Ps 39 LXX vorliegt, lasst er damit hinter sich. (162)

Eine Besonderheit der Schriftrezeption durch den Hebréerbrief besteht darin, dass die benutzten
Textstiicke nicht als Zitate von frither Gesagtem, sondern als situationsbezogene, lebendige Rede
Gottes, seines Sohnes Jesus oder des Heiligen Geistes eingefiithrt und dargeboten werden. Aus diesem
Befund rekonstruiert Madison N. Pierce?® im Hebraerbrief ein innergéttliches Gespréach (35-134), in
dessen Verlauf zweimal auf ein oder mehrere Worte des Vaters an bzw. iiber den Sohn (Hebr 1,1-14
und 5,1-10; 7,1-28; 8,1-13) dessen Antwort folge (Hebr 2,1-18 und 10,1-10). Dem entspreche ein
auflergottliches Gesprach (135-174), in dem sich der Heilige Geist ebenfalls zweimal an die Gemeinde
wende (Hebr 3,7-4,11 und 10,15-18). Die Aufteilung der beiden Gesprachsgange deckt sich Pierce
(176-178) zufolge mit iiblichen Dreiteilungen des Hebréerbriefes (mit Uberlappungen Hebr 1,1-4,16;
4,11-10,25; 10,18-13,25). Im dritten Teil sei die Gespréachsstruktur etwas schwieriger nachzuvollziehen
(182-199): Erneut spriachen Gott zu seinem Sohn (Hebr 10,37-38; 12,26) und der Heilige Geist zur
Gemeinde (Hebr 10,30). Anders liege der Fall in Hebr 13,5-6, wo nicht allein der Heilige Geist die
Gemeinde anspreche: ,Father, Son, and Spirit — all those identified as ,God" in the discourse — speak®
(195), und die Menschen antworteten ihnen direkt. Einzig in Hebr 12,5-6 lasse der Hebraerbrief eine
menschliche Stimme - aufler seiner eigenen - zur Gemeinde sprechen (187-189).

Um die zitierten Texte der Schrift zu lebendigen Worten der géttlichen Personen Vater, Sohn
oder Geist werden zu lassen, wendet der Hebraerbrief nach Pierce eine spezifische Methode an:

The ancient exegetical technique known as ,prosopological exegesis“ interprets texts
by assigning ,faces” (mtpocwmna), or characters, to ambiguous or unspecified personal
(or personified) entities represented in the text in question (4).

28 Georg GABEL: Die Kulttheologie des Hebrderbriefes. Eine exegetisch-religionsgeschichtliche Studie
(Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 212). Tiibingen 2006, 240.

29 Madison N. PIERCE: Divine Discourse in the Epistle to the Hebrews. The Recontextualization of Spoken
Quotations of Scripture (Society for New Testament Studies Monograph Series 178). Cambridge: Cambridge
University Press 2020. (XII) 237 S., geb. £ 90,00 ISBN: 978—1-108-49541-7.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
14



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Ein ntl. Beispiel dafiir ist die Auslegung von Ps 15,8-11 LXX durch Petrus in Apg 2,25-32: Weil David
im Grab verwest sei, konne er als Dichter des Psalms nicht selbst zu Gott gesprochen haben: ,Du lasst
deinen Frommen die Verwesung nicht schauen.” An seine Stelle tritt in der prosopologischen
Auslegung der auferstandene Christus als Beter des Psalms (12-14).° Auf diese Weise wird die
prosopologische Exegese, wie sie auch der Hebraerbrief betreibt, aus der Sicht von Pierce zur
Wegbereiterin der spateren Trinitatstheologie: ,My intention in this study has not been to show how
each individual reading offers something explicitly ,Trinitarian’, but instead to show that the
,grammar’ of Hebrews — the ,logic’ - is consistent with later developments in theology® (202). Dieser
Zugang ist bemerkenswert und besticht durch seine Ausgewogenheit: Der Hebraerbrief wird weder
fiir die spatere dogmatische Lehrentwicklung vereinnahmt noch krampfhaft davon abgeschnitten. So
gelingt Pierce eine beeindruckende Gesamtinterpretation der dreifachen gottlichen Rede durch die
Schrift im Hebraerbrief.

5. Adresse: Schriftkundige jiidischer oder heidnischer Herkunft

Einen sehr personlichen ,Versuch, eine schwierige Schrift zu verstehen®, hat Klaus Wengst
vorgelegt.’! Historisch ordnet er den Hebréierbrief nach der Zerstérung des Jerusalemer Tempels im
Jahre 70 n. Chr. ein. Dass der Autor des Schreibens aus der Not eine Tugend macht, indem er den nicht
mehr durchfithrbaren Jerusalemer Tempelkult fiir obsolet erklirt, weil Jesus bei seinem Tod am Kreuz
das notwendige Opfer ein fiir allemal dargebracht habe, bietet aus allgemeinen Griinden eine plausible
Erklarung fiir den kithnen Entwurf einer in kultischen Kategorien entfalteten Soteriologie (82-94).
Um daraus auf die ,Judischkeit® (49) sowohl des Autors als auch der Angeschriebenen zu schlieffen
(47-81) und dartiber zu spekulieren, ob ,der Vf. vielleicht selbst priesterlicher Herkunft war® (59),
bedarf es allerdings weiterreichender Uberlegungen, als Wengst sie bietet.

Dass solche existieren, zeigt die von Gabriella Gelardini in ihrer Diss.*® ausgearbeitete
Hypothese, die sie seither in verschiedenen, nunmehr gesammelt vorliegenden Aufsétzen vertieft
hat.*® Darin versucht sie schwerpunktméflig zu erweisen, dass es sich beim Hebraerbrief um eine
ausgearbeitete Synagogenhomilie (Petichta) zum neunten Tag des jiidischen Monats Av (Tischa be-Av)
handelt (67-141), an dem der Mischna zufolge fiinf Ereignisse aus der Geschichte des Volkes Israel
kommemoriert werden: ,Am 9. Av wurde iiber unsere Viter verhingt, nicht in das Land
hineinzukommen [Num 14,29], wurde der Tempel zum ersten und zweiten Mal zerstort [587 v. Chr.
bzw. 70 n. Chr.], wurde Beitar erobert und die Stadt [Jerusalem] gepfligt [135 n. Chr.].“** Den Ort im

liturgischen Jahr ermittelt Gelardini, indem sie die beiden langsten Schriftzitate im Hebraerbrief mit

30 Vgl. Wilfried EISELE: David als Zeuge der Auferstehung Jesu. Rhetorik und Schriftgebrauch in der lukanischen
Pfingsterzahlung (Apg 2,1-41), in: DERS./Christoph SCHAEFER/Hans-Ulrich WEIDEMANN (Hg.): Aneignung durch
Transformation. Beitrige zur Analyse von Uberlieferungsprozessen im frithen Christentum. Festschrift fiir
Michael Theobald (Herders Biblische Studien 74). Freiburg i. Br. 2013, 169-207, bes. 183-193.

31 Klaus WENGST: Messias und Hohepriester: Jesus im Hebréerbrief. Versuch, eine schwierige Schrift zu
verstehen. Stuttgart 2023.

32 Gabriella GELARDINL: ,, Verhdrtet eure Herzen nicht®. Der Hebrier, eine Synagogenhomilie zu , Tischa be-Aw*
(Biblical Interpretation Series 83). Leiden 2007.

33 Gabriella GELARDINI: Deciphering the Worlds of Hebrews. Collected Essays (Novum Testamentum
Supplements 184). Leiden 2021.

34 Mischna Taanit 4,6 (iibers. von Michael KrUPP: Die Mischna. Festzeiten. Seder Mo‘ed, Frankfurt am
Main/Leipzig 2007, 221); vgl. die leicht abweichenden Zeitangaben beziiglich der beiden Tempelzerstérungen in:
2 Kon 25,8-9 (7. Av); Jer 52,12-13 (10. Av); Flavius Josephus, Bellum Judaicum VI, 250.268 (10. Av).

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
15



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

dem aus rabbinischen Quellen rekonstruierten palédstinischen Dreijahreszyklus der synagogalen
Schriftlesungen fiir die Sabbate abgleicht, dessen Giiltigkeit auch schon im ersten Jh. n. Chr. sie - allzu
optimistisch® — voraussetzt. So ergibt sich fiir sie folgendes Bild: Hebr 3—6 mit dem Zitat von Ps 95,7-
11 (Hebr 3,7-11) beinhalte eine Reihe direkter Beziige zu Num 13-14 und verweise zugleich indirekt
auf die Erzdhlung vom ersten Bundesbruch in Ex 31,18-32,35, die die Toralesung (Sidra) des 9. Av
bilde und deren Anfang (Ex 31,17b) in Hebr 4,4 zitiert werde. Die zugehorige Prophetenlesung
(Haftara), bestehend aus Jer 31,31-34, handle von der Bundeserneuerung und werde in Hebr 8,8—12
vollstandig zitiert. Die Art und Weise, wie Tora und Haftara in der Predigt aufgegriffen wiirden,
entspreche den homiletischen Gepflogenheiten der Zeit. ,Hebrews is one of the oldest pieces of
literary evidence that combines the sidrah from Exod 31:8-32:35 and the haphtarah Jer 31:31-34 with
Tisha be-Av.“ (107) Den geschichtlichen Anlass zur Abfassung des Hebréerbriefes bilde der endgiiltige
Verlust des Tempels infolge des niedergeschlagenen Bar Kochba-Aufstandes: ,The author of Hebrews
may be speaking to Jewish slaves in Rome, exiled in the aftermath of the second Jewish War® (106—
107). Die Siithnechristologie, die der Hebrderbrief auf dem Hintergrund des Rituals vom
Versohnungstag entwickle (Hebr 9), spiegle iiberdies die besondere Beziehung wider, die im jiidischen
Festkalender zwischen Tischa be-Av und dem gut acht Wochen spateren Jom Kippur bestehe:

On the one hand, then, the fast day (Tisha be-Av) firstly commemorates the sins but
looks hopefully to their forgiveness promised at Yom Kippur. On the other hand, the
feast day (Yom Kippur) predominantly rejoices over the forgiveness but at the same
time warns against committing new sins. (105-106)

Einen zweiten Schwerpunkt in Gelardinis Aufsatzsammlung bilden Uberlegungen zur Raumlichkeit
des Hebraerbriefes (168-216.273-307), die sie ausgehend von Edward W. Sojas Unterscheidung von
dreierlei Raumen anstellt:

Firstspace, in Soja’s understanding, is focused on the real, material world, whereas
Secondspace interprets this reality through ,imagined’ representations of spatiality.
Violations of the spatial practices of Firstspace or the ideologies of Secondspace can
occur in any number of ways, largely in what Soja calls Thirdspace. He refers to
Thirdspace as a strategic location from which to encompass, understand, and
potentially transform all spaces. (174)

In diesem Sinne bezieht Gelardini den historischen Firstspace ,auflerhalb des Tores® (Hebr 13,12), an
dem Jesus gelitten hat, nicht auf Golgota, sondern auf Getsemani und den Olberg, weil dorthin die
Uberreste der Opfertiere zur Verbrennung durch das Osttor des Tempelberges gebracht wurden
(Mischna Middot 1,3; Para 3,6), wie es der literarische Secondspace ,auflerhalb des Lagers® (Hebr 13,11)
entsprechend fiir das Versohnungsritual wahrend der Wiistenzeit Israels vorsieht (Lev 16,27). Den
Kohortativ: ,Lasst uns also zu ihm [Jesus] vor das Lager hinausziehen® (Hebr 13,13) begreift Gelardini
sodann im Sinne des Thirdspace als Aufforderung an die Angeschriebenen in Rom, sich von der
Mehrheitsgesellschaft zu distanzieren, weil ,wir hier nimlich keine bleibende Stadt (pévovoov OALY)*
— auch nicht Rom als mansuram urbem® — ,haben, sondern die kiinftige suchen“ (Hebr 13,14).

Gegen die Annahme einer judenchristlichen Adresse des Hebraerbriefes spricht v.a.
Hebr 6,1-2, wo als Fundament der christlichen Existenz ,,Abkehr von toten Werken und Glaube an

Gott“ genannt werden. Das kann kaum anders denn als Bekehrung von heidnischer Gétzenverehrung

35 Vgl. nur KrRAUS: Studien (s. Anm. 28), 16.
36 VERGIL, Aeneis 3,86.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
16



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

zum ,Dienst am lebendigen Gott“ (Hebr 9,14), d. h. dem Gott Israels, verstanden werden (vgl.
1 Thess 1,9-10), worauf Witulski zu Recht erneut hingewiesen hat:*

Bei den Adressaten handelt es sich um Christen, die als ehemalige Heiden entweder
in ihrer vorchristlichen Vergangenheit oder aber — was wahrscheinlicher ist - in ihrer
christlichen Gegenwart intensiv mit den Schriften des Alten Testaments, mit der
Praxis ihrer Auslegung und auch mit den Traditionen des Judentums in Berithrung
gekommen sind. (37)

Die zweite Option wére v. a. dann von Bedeutung, wenn der Hebraerbrief zeitlich spater als tiblich
angesetzt wiirde, ndmlich nicht vor dem — mit schwachen Griinden - kurz vor dem Jahr 96 datierten
1. Clemensbrief, sondern — womdoglich nach diesem — in der ersten Hilfte des zweiten Jh.s, zumal die
traditionsgeschichtlichen Parallelen zwischen beiden Schreiben keine bestimmte Rezeptionsrichtung
vorgeben (15).

Konkrete Hinweise auf seine Entstehungssituation gibt uns der Hebraerbrief nicht, seine
allgemeinen Angaben lassen nur auf typische oder tatsdchliche Situationen schlieflen, in die er
gegebenenfalls gepasst hatte. Fiir Witulskis Rekonstruktion sind die Indizien in Hebr 5,11-14 - als
Teil der von Albert Vanhoye so genannten ,exhortation préliminaire“® (Hebr 5,11-6,20) zum
Lehrstiick des Hauptteils (Hebr 7,1-10,18) — entscheidend (21-25). Obwohl die Angeschriebenen
bereits ,Lehrer (8i13&okadot) sein miissten aufgrund der Zeit®, miissen sie erneut wie kleine Kinder
iiber ,gewisse Elemente des Anfangs der Worte Gottes“ belehrt werden (Hebr 5,12). Daraus schlief3t
Witulski, dass es sich um einen Kreis von Schiilern — woméglich von Anwértern auf das gemeindliche
Lehramt - handle, die eine unzuldngliche Theologie vertreten hétten, weil ihr Lernfortschritt zu
wiinschen tibriggelassen habe. Um diesem Mangel abzuhelfen, sei ihnen von ihrem Schulhaupt eine
Vorlesung gehalten worden, deren schriftliche Version im Hebraerbrief erhalten sei (101-102.116—
118.125-126.209-210.269-270). Da ,der Terminus Owddokorog in der ur- und frithchristlichen
Literatur in der Regel exklusiv verwendet” werde (110), konne er auch in Hebr 5,12 nicht auf die ganze
Gemeinde bezogen werden, zumal dies eine hyperbolische Verwendung des Begriffs voraussetze, die
angesichts der intellektuellen Vielschichtigkeit der Gemeinde eine rhetorisch ineffiziente
Uberdehnung der Hyperbel bedeute (116.160-161).

Dariiber hinaus mustert Witulski die tbrigen pardnetischen Passagen des Hebraerbriefes
durch und kommt zu dem Ergebnis, dass sie sich allesamt nicht auf die aktuelle Situation der
Adressaten, sondern auf potentielle Situationen beziehen, deren bevorzugter Ausdruck in der
Mahnrede die den Verfasser einbeziehende erste und weniger die konfrontative zweite Person Plural
sei (127-129.158-160.236). Am Ende bleibt allerdings die Frage, ob die begriffsgeschichtliche Analyse
von didaokarog hinreicht, um ein hyperbolisches Verstandnis von Hebr 5,12 auszuschliefen, oder ob
der Gedanke nicht analog zu Joh 6,45 aufzufassen ist: ,Und alle werden von Gott Belehrte (d1daxtol
Oeod) sein” (vgl. Jes 54,13), zumal dies im Hebraerbrief auch die Situation des neuen Bundes
kennzeichnet, in der keiner mehr seinen Bruder belehrt, weil alle Gott kennen (Hebr 8,11; Jer 31,34)

und insofern selbst Lehrer sein konnten.

37 Thomas Witulski: ,,... da ihr ja triage geworden seid an den Ohren®. Zur textpragmatischen Situierung des
Hebraerbriefes (Beitrage zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament 230). Stuttgart: Kohlhammer 2021.
288 S., brosch. € 79,00 ISBN: 978-3-17-040038-2, 26—37.

38 Albert VANHOYE: La structure littéraire de 1’épitre aux Hébreux. Paris 21976, 59.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
17



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

Die anhaltende Debatte um die juden- oder heidenchristliche Adresse des Hebréerbriefes wird
von Kenneth Schenck dadurch entscheidend vorangebracht, dass er einen frischen Blick auf die
frithjidischen und -christlichen Zeugnisse sowie auf die Forschungsgeschichte der letzten fiinfzig
Jahre wirft.** Indem er die Entwicklung der ,new perspective on Paul® seit Ed Parish Sanders* und
die Diskussion um ,Partings of the Ways® seit James D. G. Dunn*! rekapituliert, hebt er zugleich deren
heuristisches Potential fiir die ideengeschichtliche Verortung des Hebraerbriefes, der als
pseudopaulinische Schrift in den genannten Forschungsdiskursen oft kaum eine Rolle gespielt hat,
hervor. Wie Gesetz und Evangelium keineswegs von Anfang an zwei strikt getrennte Wege
markieren, so stehen jiidische Tempelfrommigkeit und der Glaube an die Sithnewirkung des Todes
Jesu, folgt man Schenck, nicht von Beginn an im Gegensatz zueinander. Formulierungen wie Gal 2,15-
16 und Apg 13,38-39 schldssen eine Rechtfertigung durch Werke des Gesetzes keineswegs vollig aus.
Ebenso lieflen Aussagen wie Rém 3,25 durchaus Raum fiir die Uberzeugung von der bleibenden
Bedeutung des Sithnekults am Jerusalemer Tempel (64-76), und zwar nicht nur in den Augen von
Juden-, sondern auch von Heidenchristen in Rom, wohin der Hebraerbrief nach Schenck adressiert ist
(43-50).

Indem Heiden den Glauben an Jesus Christus annahmen, hatten sie sich in ihrer Selbst- und
Fremdwahrnehmung einer Form von Judentum angeschlossen und damit zugleich sowohl den
Traditionsbestand der Schriften Israels als auch die vitale Beziehung zum Jerusalemer Tempel
iibernommen. ,,Our thesis is®, schreibt Schenck,

that the audience was primarily Gentile, at least in origin, and yet that the audience
had a significant investment in the Jerusalem temple and its operations. We are
suggesting that such an audience might have experienced a significant crisis of faith
in the wake of the temple’s destruction. Far from being tempted to return to the
synagogue, such an audience might be tempted to ,turn away from the living God*
altogether (Heb. 3:12), an expression that would make far less sense in relation to a
Jewish audience tempted to return to the mainstream synagogue. (38)

Dieses ,investment® endete nach Schenck auch nach der Tempelzerstérung im Jahre 70 nicht, solange
Hoffnung auf einen Wiederaufbau wie nach dem Babylonischen Exil bestand. ,It was probably not
until the bar Kochba revolt in 132-35 CE that this hope was finally stomped out by the Romans.“ (63—
64) Den Schritt zu einem christlichen Judentum ohne Tempel — ,there is no clear parting of the ways"
(197) - habe erst der Hebrderbrief getan, der vornehmlich Heidenchristen tiber den endgiiltigen
Verlust des Jerusalemer Tempels hinwegtrésten wolle. Warum Schenck trotzdem stets auf den Ersten
und - bis auf die eben zitierte Stelle — nie auf den Zweiten Jiidischen Krieg als moglichen Anlass fiir
die Abfassung des Hebraerbriefes Bezug nimmt, verwundert insofern, als Letzteres in seiner
Argumentation nahegelegen hatte. An dieser Stelle racht sich, dass er, der sonst die ausgetretenen
Pfade gern verlésst, in der Datierungsfrage den tiblichen Denkmustern verhaftet bleibt (100-114).
Der Hebraerbrief konnte namlich durchaus in einer Zeit entstanden sein, in der er sich bereits

4

-an Christen als Christen“?richtete, die als Gemeinde sowohl jiidische als auch pagane Wurzeln

3% Kenneth SCHENCK: A New Perspective on Hebrews. Rethinking the Parting of the Ways. Lanham, MD:
Lexington Books 2019. (X) 217 S., geb. $ 136,00 ISBN: 978—-1-9787-0642-2.

40 Ed Parish SANDERS: Paul and Palestinian Judaism. A Comparison of Patterns of Religion. Philadelphia, PA 1977.
41 James D. G. DUNN: The Partings of the Ways. Between Christianity and Judaism and Their Significance for
the Character of Christianity. London 1991.

42 Werner Georg KUMMEL: Einleitung in das Neue Testament. Heidelberg 211983, 353. Freilich ist mittlerweile
vollig klar, dass die Begriffe ,Juden®, ,Heiden“ und ,Christen® notorisch ungeeignet sind, um die Situation im

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
18



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

hatten, sich aber insgesamt als Nachkommen der Vater und Miitter Israels verstanden und sich
insofern dem einen Volk Gottes zugehorig fithlten (Hebr 1,1; 11,2). Fiir sie konnte der Bar Kochba-
Aufstand, der den Verlust des Tempels erst endgiiltig besiegelte, zum Anlass geworden sein, iiber ihr
Verhiltnis zum Jerusalemer Kult neu nachzudenken. Sie hatten dies unter der Anleitung eines
herausragenden Schrifttheologen vielleicht auch zu einer Zeit getan, in der die Autoritat der Schriften
Israels fur christliches Leben und Denken bestritten wurde, wie in der markionitischen
Auseinandersetzung ab 144 in Rom. Hier ist noch vieles zu bedenken, was in der Forschung bisher

kaum beriihrt, geschweige denn zusammengedacht worden ist.

6. Rezeption: Werkausgabe und Kanon

Wie kaum eine andere ntl. Schrift begleitet den Hebréerbrief seit frithester Zeit die Frage nach seiner
Zugehorigkeit zum Corpus Paulinum bzw. zum Kanon des Neuen Testaments sowie nach seiner
Stellung darin. In der Forschung wird die Rezeption des Hebréerbriefes durch die Kirchenvéter haufig
mit seiner kanonischen Geltung gleichgesetzt, die im Osten schon sehr frith, im Westen jedoch erst
seit dem vierten Jh. anerkannt worden sei.*» Dagegen versucht David Young zu zeigen, dass das
Konzept des Kanons tiberhaupt erst im vierten Jh. aufgekommen sei und die Paulusbriefsammlungen
vorher nach denselben Kriterien zusammengestellt worden seien wie die Werkausgaben anderer
antiker Autoren auch, indem biographische und inhaltliche Fragen der Authentizitat und Reihenfolge
sowie sprachliche Fragen hinsichtlich des personlichen Stils von den Hg.n kritisch diskutiert worden
seien.*

Wahrend Autoren wie Clemens von Alexandria den Hebraerbrief noch benutzt hiatten, soweit
er ihnen niutzlich erschienen sei, ohne damit ein weiter reichendes Urteil iiber ihn zu fillen, sei mit
Athanasius und anderen ,the very idea of canon as a closed list of authoritative writings® (33)
aufgekommen,® fiir deren Bestand nunmehr die Rezeption durch die Ortskirchen sowie deren Urteil
tiber die Rechtglaubigkeit einer Schrift ausschlaggebend geworden seien (15-73). Die Handschriften
boten indes weiterhin eher Werkausgaben als einen kirchlichen Kanon; dabei zeige sich

a consistent inclusion of Hebrews within the Pauline corpus among Greek
manuscripts, while Latin manuscripts reflect hesitancy, though not outright rejection,
concerning Hebrews’ place among a larger corpus of Paul’s letters. (77)

Auf die Gestalt der Paulusbriefsammlung habe sich dieser Umstand so ausgewirkt, wie es bei einer
»authorial edition® tiblich gewesen sei, dass der Hebréerbrief aufgrund der Zweifel an seiner Echtheit
ans Ende gesetzt worden sei (131).

Dieses Fazit ist zweifellos richtig und lasst einen dennoch ein wenig enttduscht zuriick:

Obwohl Young den Ansatz, die Paulusbriefsammlung als antike Werkausgabe zu analysieren, mit der

ersten und zweiten Jh. angemessen zu beschreiben, weil sie unweigerlich anachronistische Vorstellungen
transportieren. Judentum und Christentum im spateren Sinne entwickeln sich zu der Zeit erst, und Heidentum
ist sowieso nur Restkategorie neben den beiden anderen. Ich benutze die herkémmlichen Begriffe nur deshalb
weiterhin, weil sich bisher keine besseren etablieren konnten.

43 Vgl. z. B. Ingo BROER/Hans-Ulrich WEIDEMANN: Einleitung in das Neue Testament. Wiirzburg 42016, 589.604.
44 David YOUNG: The Concept of Canon in the Reception of the Epistle to the Hebrews (Library of New Testament
Studies 658). London: T&T Clark 2022. (XIV) 161 S., geb. £ 90,00 ISBN: 978-0-567-70138-1.

4 Den Canon Muratori hilt Young fiir ,a fourth-century Roman document posing as a list from the second
century” (40).

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
19



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

bahnbrechenden Arbeit von David Trobisch teilt,* bleibt er hinter dessen akribischer Analyse weit
zuriick und kommt folglich iiber dessen Ergebnisse kaum hinaus. Einzige Ausnahme ist das Kap. iiber
die éalteste lateinische Bezeugung des Corpus Paulinum (107-128), die bei Trobisch nicht zum

Untersuchungsgegenstand gehorte.

7. Riickblick und Ausblick

Die Hebraerbriefforschung war in den letzten Jahren ein fruchtbares Feld, das vielféltigen Ertrag
hervorgebracht hat. In der Soteriologie sind klare Alternativen herausgearbeitet worden, die Tod und
Opfer Jesu im Hebréerbrief unterschiedlich und teilweise auch gegensatzlich interpretieren. Dabei
scheiden sich die Geister v. a. an der Frage nach der Auferstehung Jesu und ihrer Bedeutung fiir seine
Selbstdarbringung am Kreuz bzw. im himmlischen Allerheiligsten. Eine Vermittlung ist hier nicht in
Sicht, anders als in der Eschatologie, wo die scharfen Widerspriiche zugunsten einer integrativen Sicht
der Dinge eher zuriickgenommen worden sind, so bei der Frage nach dem Verhaltnis von Zeit und
Raum, von apokalyptischen und platonischen Denkmustern, die der Soteriologie des Hebraerbriefes
zugrunde liegen. Dass der Autor seine Theologie ganz aus der Schrift entwickelt, ist immer schon
gesehen worden, erfahrt aber in seinen Konsequenzen fiir die Auslegung erhéhte Aufmerksamkeit.
Welches Publikum, das seinem ausgefeilten, schriftgelehrten Gedankengang zu folgen vermag, der
Hebraerbrief voraussetzt, ist nach wie vor umstritten, ebenso die Frage nach seiner Entstehungszeit.
Immerhin scheint der Gedanke, dass der Hebrierbrief mit seiner Hohepriesterchristologie iiber den
Verlust des Jerusalemer Tempels hinweghelfen will, an Akzeptanz zu gewinnen.

Von den offenen Fragen in der Hebréderbriefforschung scheint mir diejenige nach dem
Wirklichkeitsverstandnis des Schreibens von zentraler Bedeutung zu sein. Schon Erich Gréfier hat vor
beinahe 30 Jahren in der Schlussbetrachtung seines Kommentars auf diesen Punkt hingewiesen und
ihn als grundlegendes Desiderat kiinftiger Arbeiten am Hebréerbrief benannt. Wenn man seine Zeilen
heute liest, reibt man sich die Augen, weil sie nichts von ihrer Aktualitit eingebiifit haben. Hier gibt
es immer noch viel zu tun. Deshalb soll seine Aufgabenbeschreibung, die er im Austausch mit Helmut
Merklein entwickelt hat, als Ausblick am Ende dieses Forschungsberichtes stehen:

Wir brauchen vor allem ein besseres Verstandnis dessen, was Symbolik ist. Wenn der
Hebr von den Engeln als dienstbaren Geistern spricht (1,14), vom Teufel, der die
Gewalt tiber den Tod hat (2,14), von der himmlischen Sabbatruhe (4,9), dem Thron
der Gnade (4,16), vom Wort Gottes, das scharfer ist denn ein zweischneidiges Schwert
(4,12), vom Hohenpriester, dem Sanctissimum (10,19ff) und der Festversammlung der
Erstgeborenen im Himmel (12,23) usw., so erweist er sich eben darin wie in der
Opfertodvorstellung als ein Meister der Symbolsprache. Er handhabt sie jedoch -
wenn Helmut Merklein recht hat - keineswegs zwecks realistischer oder
mechanistischer Beschreibung transzendentaler oder innersubjektiver Vorgange. Ziel
dieser Sprache ist vielmehr die ,ErschlieBung symbolischer Wirklichkeit“. Ohne hier
auf die Dimension des Symbolischen naher einzugehen, sei in Kiirze wenigstens
dieses zitiert: ,Wir miissen uns von der Auffassung frei machen, als sei die
symbolische Wirklichkeit nur eine mindere, uneigentliche Wirklichkeit. Das
Gegenteil ist der Fall! Die greifbare Wirklichkeit ist immer nur vordergriindig. Die
,bruta facta‘ lassen sich beschreiben, haben ohne erschliefende Deutung aber keinen
Sinn. Erst im Wagnis einer symbolischen Welt erreichen wir den eigentlichen Sinn

46 David TROBISCH: Die Entstehung der Paulusbriefsammlung. Studien zu den Anfingen christlicher Publizistik
(Novum Testamentum et Orbis Antiquus 10). Freiburg Schweiz/Géttingen 1989, bes. 84-104.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
20



Theologische Revue 122 (Februar 2026)

der Wirklichkeit. Die Symbole vermitteln uns eine Sinnwelt, deren Eigentlichkeit uns
« 47

ohne Symbole gar nicht zuganglich ist".
Was bedeutet es, wenn der Hebraerbrief in diesem Sinne eine Symbolwelt entwirft, und wie muss
diese Symbolwelt in einer dem Text angemessenen Weise erschlossen werden? Das sind grundlegende
Fragen, die nach wie vor offen sind und dazu herausfordern, noch tiefer in die Welt des Hebraerbriefes

einzudringen.

Uber den Autor:

Wilfried Eisele, Dr., Professor fiir Neues Testament an der Katholisch-Theologischen Fakultdt der

Eberhard-Karls-Universitat Tiibingen (wilfried.eisele@uni-tuebingen.de)

47 Frich GRASSER: An die Hebrier (Hebr 1,19-13,25) (Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen
Testament XVII/3). Ziirich/Neukirchen-Vluyn 1997, 422; Zitate von Helmut MERKLEIN: Wie hat Jesus seinen Tod
verstanden?, in: Pastoralblatt 48 (1996) 355-366, 365; Zweitveroffentlichung in: DERS.: Studien zu Jesus und
Paulus II (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 105). Tiibingen 1998, 174-189, 189.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9345
21



