
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Januar 2026 – 
 
 
 
Pae, Keun-joo Christine/Talvacchia, Kathleen T. (Hg.): Searching for the Future in 
the Past. Reclaiming Feminist Theological Visions. London/New York: T&T Clark 
2024. 248 S. (T&T Clark Renewing Feminist Theology as Inclusive Radical Praxis), kt. 
£ 21,99 ISBN: 9780567712196 
 
„Why Renew Feminist Theology?“ (1) – mit dieser Frage wird in der vorliegenden Anthologie in das 

Thema eingeführt. Ein Blick auf aktuelle Diskurse der Theologie hebt die Bedeutung dieser Frage 

hervor. So wird im deutschsprachigen Raum zuweilen eine (ablösende) Bewegung von feministischer 

Theologie zur theologischen Genderforschung konstatiert. Die womanistische Theologie moniert 

fehlende intersektionale Perspektiven in der feministischen Theologie. Queere Theologien (und seit 

relativ kurzer Zeit ähnlich eine Trans*Theology) kritisieren eine binäre und essentialisierende 

Perspektive auf Geschlecht. Feministische Theologie scheint „out“.  

Interessant ist mithin, welche neuen und erweiterten Perspektiven die Vf.innen für die 

feministische Theologie festhalten. Deren inhaltliche Breite heben die Hg.innen Keun-joo Christine Pae 

und Kathleen T. Talvacchia hervor, wenn sie in der Einleitung mit „feminist theologies“ (1) die 

Pluralform verwenden. Erfahrungen von Frauen werden als autoritativer Ausgangspunkt gedeutet 

und der Lebenswirklichkeit von „male-identified persons“ (3) gegenübergestellt. Die oben 

angesprochenen Kritikpunkte sehen die Hg.innen nicht als „Kontrastprogramm“ feministischer 

Theologien, sondern als Herausforderung und Aufgabe, der sich feministische Theologien heute 

stellen müssen (3). „[T]he voices and experiences of all women and women-identified persons“ (3) 

seien fundamental wichtig für Theologie und Kirche. Offen bleibt, inwiefern dieser Anspruch in einer 

aus dem und für den Kontext der Wissenschaft geschriebenen Publikation (allein) realisiert werden 

kann. Die Hg.innen weisen jedoch darauf hin, dass feministische Theologien glaubensbasierten 

Aktivismus von Frauen berücksichtigen müssen – auch vor dem Hintergrund, dass Religion und 

Glaube in den Gender Studies tendenziell ausgeblendet werden (4).  

Im ersten Teil „The Praxis of Embodied Living“ werden Erfahrungen von Frauen zum 

Ausgangspunkt des Theologisierens (7). Der erste Beitrag beschäftigt sich mit der Frage: „Can Feminist 

Theology Be Queer?“ (13). Basierend auf persönlichen Erfahrungen legt Talvacchia dar, wie 

feministische Theologie ihr dabei geholfen hat, weiße patriarchale Konstrukte innerhalb der Theologie 

zu hinterfragen (14) und legt Grenzen offen: „A feminist theology that embraces the lived experiences 

of embodied queer life has been missing for me.“ (15) Talvacchia plädiert für eine feministische 

Theologie, in der queere Erfahrungen repräsentiert sind und Strategien für ein inklusives, queeres Bild 

Gottes entwickelt werden (15). Feministische Theologie müsse zurück zu ihren disruptiven und 

radikalen Wurzeln (16). Der zweite Beitrag von Toni M. Bond behandelt das Thema „Reproduktive 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)        

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9270 
2	

 

Gerechtigkeit“ – ein Begriff, der 1994 u. a. von der Vf.in selbst eingeführt wurde, um Erfahrungen 

reproduktiver Gesundheit, die weder in der Frauenbewegung noch in der Bürgerrechtsbewegung 

Beachtung fanden, adressieren zu können (31). Theologisch-anthropologisch entwirft Bond ein 

Gottesbild, das unsere volle Menschlichkeit – eingeschlossen unserer reproduktiven und sexuellen 

Autonomie – anerkennt (45). Der „Mutterschaft“ widmet sich Margaret D. Kamitsuka im dritten 

Beitrag. Eine theologische Reflexion müsse differenzieren zwischen Mutterschaft als „highest spiritual 

calling“ (49) und der freien Entscheidung gegen Mutterschaft. Theologiegeschichtlich verweist die 

Autorin dazu auf zölibatär lebende Frauen (52) und fährt mit teils sehr drastischen „counter-stories“ 

(50) fort (u. a. Andrea Yates, die ihre Kinder ertränkte [56–58]). Ihr Beitrag liest sich als Appell an die 

feministische Theologie, marginalisierte (Gegen-)Stimmen über Mutterschaft wahrzunehmen (60). 

Der Beitrag von Nikia Smith Robert hebt hervor, dass (theologische) Vorstellungen von Sünde nicht 

ohne Gender und Race zu denken sind (70). Bis heute würde der Sündenbegriff verwendet, um die 

Unterdrückung marginalisierter Gruppen – insbes. Schwarzer Frauen (74) – zu rechtfertigen (70). 

Aufgabe einer womanistisch-theologischen Ethik sei die Anerkennung Schwarzer Frauen „not as 

deviant but as deserving and divine.“ (83) Um die Jungfrau Maria und Maria Magdalena geht es im 

fünften Beitrag (88). Erfahrungen von Armut und Rassismus aufgreifend beschreibt Charlene Sinclair 
eine veränderte Sicht auf Maria Magdalena als starke, mächtige Frau (89). Maria, Jesu Mutter, wird in 

ihrer Rolle als „pregnant teenager waiting for the birth of a child“ (90) wiederentdeckt. Eine „disability 

theology“ (96) steht im Zentrum des sechsten Beitrags, der kritisch auf Normalitätskonzepte innerhalb 

der feministischen Theologie hinweist (106). Heike Peckruhn plädiert für eine intersektionale 

Erweiterung (ohne zuvor jedoch die Überschneidung von Gender und Disability zu vertiefen), um 

Exklusionen aufdecken zu können („Intersectional Disability Justice“ [110]). 

Der zweite, praxisbezogene Teil „The Praxis of Living Relationally“ beginnt mit einem Beitrag 

zum Thema „Runa Feminisms“. Mónica A. Maher und Samay Cañamar M. zeigen die Bedeutung einer 

südamerikanischen „Andean ancestral spirituality“ (123) für die christliche Theologie auf. Die 

Bezugnahme auf „Andean feminist scholar-activists“ (123) verdeutlicht die politische Dimension des 

Beitrags (137). Feministisch-theologische Ethik sei ohne eine dekoloniale und ökofeministische 

Perspektive nicht zu denken (138). Für die Ausarbeitung einer „Feminist Theology of Peace“ (149) 

reflektiert Pae kritisch auf den Militärkontext, insbes. auf Prostitution („condemned“) vs. Soldat-Sein 

(„glorified“, 150). Die Autorin entlarvt theologische Legitimationen für Krieg als gefährliche Ideologie 

(156) und stellt ihr eine feministische Theologie als radikale Praxis entgegen (159). Elaine Nogueira-
Godsey plädiert für einen Dialog zwischen Feminist:innen und Ökofeminist:innen und die 

Anerkennung unserer eigenen Komplizenschaft in Strukturen, die wir eigentlich kritisieren (178). 

Dazu gehört ein Verständnis von Wissenschaftler:in als Pädagog:in, um einen „decolocigal dialogue“ 

(180) voranzutreiben. Esther Parajuli beleuchtet kritisch Verbindungen zwischen nationaler Identität, 

Race und Religion und eruiert Formen des Widerstands (194–196). Das Selbst müsse relational 

verstanden werden (196), was sie am koreanischen Begriff „jeong“ (199) veranschaulicht. Der letzte 

Beitrag von Su Yon Pak und Alicia R. Forde reflektiert auf das Verhältnis von feministischer Praxis, 

Kunst und queerer Intimität. Wie schon im Beitrag von Maher/Cañamar werden lyrische und 

dialogische Elemente, zuweilen autobiographisch, eingebracht, um Kunst als „Feminist Communal 

Radical Praxis“ (217), die Grenzen auflösen kann (218), vor Augen zu führen.  

Insgesamt leistet der Bd. einen wichtigen Beitrag für eine gerechtigkeitssensible Theologie, 

die feministische Zugänge mit Blick auf bislang marginalisierte Perspektiven weiterdenkt. Zu nennen 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)        

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9270 
3	

 

sind hier insbes. queer-theologische, dekoloniale, ökofeministische und womanistische Perspektiven, 

die in verschiedenen Beiträgen Berücksichtigung finden. Unbegründet bleibt die Reihenfolge und 

Auswahl der Aufsätze (bspw. die Frage, weshalb die Mujerista-Theologie nicht aufgegriffen wird). 

Positiv hervorzuheben ist die durchgängige Theorie-Praxis-Dialektik der Beiträge, häufig in der (im 

US-amerikanischen Raum üblicheren) expliziten Verbindung von „academia“ und „activism“. Die 

Anthologie leistet einen wichtigen Beitrag, um aktuelle Fragen und Desiderate innerhalb der 

feministischen Theologie zu bearbeiten und die Bedeutung einer feministisch-theologischen 

Perspektive (wieder) stärker ins Bewusstsein zu rücken. Inwiefern der Bd., wie die Hg.innen 

formulieren, eine neue feministisch-theologische Vision für eine neue Generation schafft (8), wird sich 

zeigen müssen. 

 

Über die Autorin: 

Carolin Hohmann, MEd, Doktorandin am Institut für Religionspädagogik und Pastoraltheologie der 

Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Münster und Universitätsassistentin am Institut 

für Praktische Theologie der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Innsbruck 

(carolin.hohmann@uni-muenster.de) 

 


