THEOLOGISCHE REVUE

122. Jahrgang
- Januar 2026 -

Pae, Keun-joo Christine/Talvacchia, Kathleen T. (Hg.): Searching for the Future in
the Past. Reclaiming Feminist Theological Visions. London/New York: T&T Clark
2024. 248 S. (T&T Clark Renewing Feminist Theology as Inclusive Radical Praxis), kt.
£ 21,99 ISBN: 9780567712196

,Why Renew Feminist Theology?“ (1) — mit dieser Frage wird in der vorliegenden Anthologie in das
Thema eingefiihrt. Ein Blick auf aktuelle Diskurse der Theologie hebt die Bedeutung dieser Frage
hervor. So wird im deutschsprachigen Raum zuweilen eine (ablosende) Bewegung von feministischer
Theologie zur theologischen Genderforschung konstatiert. Die womanistische Theologie moniert
fehlende intersektionale Perspektiven in der feministischen Theologie. Queere Theologien (und seit
relativ kurzer Zeit dhnlich eine Trans*Theology) kritisieren eine bindre und essentialisierende
Perspektive auf Geschlecht. Feministische Theologie scheint ,out®.

Interessant ist mithin, welche neuen und erweiterten Perspektiven die Vfinnen fiir die
feministische Theologie festhalten. Deren inhaltliche Breite heben die Hg.innen Keun-joo Christine Pae
und Kathleen T. Talvacchia hervor, wenn sie in der Einleitung mit ,feminist theologies (1) die
Pluralform verwenden. Erfahrungen von Frauen werden als autoritativer Ausgangspunkt gedeutet
und der Lebenswirklichkeit von ,male-identified persons® (3) gegeniibergestellt. Die oben
angesprochenen Kritikpunkte sehen die Hg.innen nicht als ,Kontrastprogramm® feministischer
Theologien, sondern als Herausforderung und Aufgabe, der sich feministische Theologien heute
stellen miissen (3). ,[T]he voices and experiences of all women and women-identified persons® (3)
seien fundamental wichtig fiir Theologie und Kirche. Offen bleibt, inwiefern dieser Anspruch in einer
aus dem und fiir den Kontext der Wissenschaft geschriebenen Publikation (allein) realisiert werden
kann. Die Hg.innen weisen jedoch darauf hin, dass feministische Theologien glaubensbasierten
Aktivismus von Frauen beriicksichtigen miissen — auch vor dem Hintergrund, dass Religion und
Glaube in den Gender Studies tendenziell ausgeblendet werden (4).

Im ersten Teil ,The Praxis of Embodied Living“ werden Erfahrungen von Frauen zum
Ausgangspunkt des Theologisierens (7). Der erste Beitrag beschaftigt sich mit der Frage: ,,Can Feminist
Theology Be Queer?“ (13). Basierend auf personlichen Erfahrungen legt Talvacchia dar, wie
feministische Theologie ihr dabei geholfen hat, weifie patriarchale Konstrukte innerhalb der Theologie
zu hinterfragen (14) und legt Grenzen offen: ,,A feminist theology that embraces the lived experiences
of embodied queer life has been missing for me.“ (15) Talvacchia pladiert fiir eine feministische
Theologie, in der queere Erfahrungen reprasentiert sind und Strategien fiir ein inklusives, queeres Bild
Gottes entwickelt werden (15). Feministische Theologie miisse zuriick zu ihren disruptiven und
radikalen Wurzeln (16). Der zweite Beitrag von Toni M. Bond behandelt das Thema ,Reproduktive



Theologische Revue 122 (Januar 2026)

Gerechtigkeit® - ein Begriff, der 1994 u. a. von der Vf.in selbst eingefiihrt wurde, um Erfahrungen
reproduktiver Gesundheit, die weder in der Frauenbewegung noch in der Biirgerrechtsbewegung
Beachtung fanden, adressieren zu koénnen (31). Theologisch-anthropologisch entwirft Bond ein
Gottesbild, das unsere volle Menschlichkeit — eingeschlossen unserer reproduktiven und sexuellen
Autonomie — anerkennt (45). Der ,Mutterschaft® widmet sich Margaret D. Kamitsuka im dritten
Beitrag. Eine theologische Reflexion miisse differenzieren zwischen Mutterschaft als ,highest spiritual
calling” (49) und der freien Entscheidung gegen Mutterschaft. Theologiegeschichtlich verweist die
Autorin dazu auf zolibatéir lebende Frauen (52) und fahrt mit teils sehr drastischen ,counter-stories®
(50) fort (u. a. Andrea Yates, die ihre Kinder ertrankte [56-58]). Ihr Beitrag liest sich als Appell an die
feministische Theologie, marginalisierte (Gegen-)Stimmen iiber Mutterschaft wahrzunehmen (60).
Der Beitrag von Nikia Smith Robert hebt hervor, dass (theologische) Vorstellungen von Siinde nicht
ohne Gender und Race zu denken sind (70). Bis heute wiirde der Stindenbegriff verwendet, um die
Unterdriickung marginalisierter Gruppen - insbes. Schwarzer Frauen (74) — zu rechtfertigen (70).
Aufgabe einer womanistisch-theologischen Ethik sei die Anerkennung Schwarzer Frauen ,not as
deviant but as deserving and divine.“ (83) Um die Jungfrau Maria und Maria Magdalena geht es im
fiinften Beitrag (88). Erfahrungen von Armut und Rassismus aufgreifend beschreibt Charlene Sinclair
eine veranderte Sicht auf Maria Magdalena als starke, machtige Frau (89). Maria, Jesu Mutter, wird in
ihrer Rolle als ,pregnant teenager waiting for the birth of a child® (90) wiederentdeckt. Eine ,disability
theology® (96) steht im Zentrum des sechsten Beitrags, der kritisch auf Normalititskonzepte innerhalb
der feministischen Theologie hinweist (106). Heike Peckruhn pladiert fiir eine intersektionale
Erweiterung (ohne zuvor jedoch die Uberschneidung von Gender und Disability zu vertiefen), um
Exklusionen aufdecken zu konnen (,Intersectional Disability Justice® [110]).

Der zweite, praxisbezogene Teil , The Praxis of Living Relationally” beginnt mit einem Beitrag
zum Thema ,,Runa Feminisms®. Monica A. Maher und Samay Cafiamar M. zeigen die Bedeutung einer
stidamerikanischen ,Andean ancestral spirituality” (123) fir die christliche Theologie auf. Die
Bezugnahme auf ,Andean feminist scholar-activists“ (123) verdeutlicht die politische Dimension des
Beitrags (137). Feministisch-theologische Ethik sei ohne eine dekoloniale und &kofeministische
Perspektive nicht zu denken (138). Fir die Ausarbeitung einer ,Feminist Theology of Peace® (149)
reflektiert Pae kritisch auf den Militirkontext, insbes. auf Prostitution (,condemned®) vs. Soldat-Sein
(»glorified®, 150). Die Autorin entlarvt theologische Legitimationen fiir Krieg als gefihrliche Ideologie
(156) und stellt ihr eine feministische Theologie als radikale Praxis entgegen (159). Elaine Nogueira-
Godsey pladiert fiir einen Dialog zwischen Feminist:innen und Okofeminist:innen und die
Anerkennung unserer eigenen Komplizenschaft in Strukturen, die wir eigentlich kritisieren (178).
Dazu gehort ein Verstandnis von Wissenschaftler:in als Pidagog:in, um einen ,decolocigal dialogue®
(180) voranzutreiben. Esther Parajuli beleuchtet kritisch Verbindungen zwischen nationaler Identitat,
Race und Religion und eruiert Formen des Widerstands (194-196). Das Selbst miisse relational
verstanden werden (196), was sie am koreanischen Begriff ,jeong” (199) veranschaulicht. Der letzte
Beitrag von Su Yon Pak und Alicia R. Forde reflektiert auf das Verhiltnis von feministischer Praxis,
Kunst und queerer Intimitat. Wie schon im Beitrag von Maher/Caflamar werden lyrische und
dialogische Elemente, zuweilen autobiographisch, eingebracht, um Kunst als ,Feminist Communal
Radical Praxis“ (217), die Grenzen auflosen kann (218), vor Augen zu fiithren.

Insgesamt leistet der Bd. einen wichtigen Beitrag fiir eine gerechtigkeitssensible Theologie,

die feministische Zugédnge mit Blick auf bislang marginalisierte Perspektiven weiterdenkt. Zu nennen

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9270



Theologische Revue 122 (Januar 2026)

sind hier insbes. queer-theologische, dekoloniale, 6kofeministische und womanistische Perspektiven,
die in verschiedenen Beitragen Beriicksichtigung finden. Unbegriindet bleibt die Reihenfolge und
Auswahl der Aufsatze (bspw. die Frage, weshalb die Mujerista-Theologie nicht aufgegriffen wird).
Positiv hervorzuheben ist die durchgangige Theorie-Praxis-Dialektik der Beitrdge, haufig in der (im
US-amerikanischen Raum iiblicheren) expliziten Verbindung von ,academia® und ,activism®. Die
Anthologie leistet einen wichtigen Beitrag, um aktuelle Fragen und Desiderate innerhalb der
feministischen Theologie zu bearbeiten und die Bedeutung einer feministisch-theologischen
Perspektive (wieder) stiarker ins Bewusstsein zu riicken. Inwiefern der Bd., wie die Hg.innen
formulieren, eine neue feministisch-theologische Vision fiir eine neue Generation schafft (8), wird sich

zeigen miissen.

Uber die Autorin:

Carolin Hohmann, MEd, Doktorandin am Institut fiir Religionspadagogik und Pastoraltheologie der
Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitat Miinster und Universitatsassistentin am Institut
fir Praktische Theologie der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit Innsbruck

(carolin.hohmann@uni-muenster.de)

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9270



