THEOLOGISCHE REVUE

122. Jahrgang
- Januar 2026 -

Schneider, Christoph (Hg.): Theology and Philosophy in Eastern Orthodoxy.
Essays on Orthodox Christianity and Contemporary Thought. Cambridge: James
Clarke & Co. 2021. 194 S., brosch. £ 15,00 ISBN: 978022717753

Die hier vorliegende Sammlung von Essays will zunéchst v.a. ein Vorurteil entkriften, das
hinsichtlich des stlichen Christentums noch immer besteht. Die Einleitung des Hg.s zitiert hierzu ein
Statement des griechischstimmigen amerikanischen Philosophen John Panteleimon Manoussakis:
»The Orthodox church can be seen as a case-study of a church that undercuts her theological future
by falling victim to a narcissistic nostalgia for a glorious past. Symptoms of this pathology are to be
found in the way theology is done by the majority of Orthodox theologians in the last millennium [...]
a merely philological collection and exegesis of patristic fragments.” (3) Das Gegenteil soll bewiesen
werden, aber bereits die Einleitung sucht zugleich den Bereich einzugrenzen, innerhalb dessen
Philosophie im Rahmen einer orthodoxen Theologie sinnvollerweise betrieben werden kann: weder
instrumentell, also allein im Dienst der hoheren Wahrheit (als ancilla fidei, auch wenn der
scholastische Terminus hier nicht fillt); noch begriindend, was den Charakter eigentlicher Theologie
reduzieren wiirde. Vielmehr geht es darum, die Mitte zu wahren zwischen dem Universalen und der
Relevanz im Konkreten, was dann freilich auf einen letztlich offenen Diskurs, nicht auf abschlief}ende
Statements hinauslauft.

Die Vf.:innen, die anschlieBend zu Wort kommen, sind nicht durchweg selbst orthodox, aber
immer ausgewiesene Kenner ihres Gebietes und mit dem orthodoxen Denken bestens vertraut.
Mehrere der Vf.innen prisentieren dann auch Zusammenfassungen ihrer bisherigen Uberlegungen
und Standpunkte. Zwar sind manche der Essays aus der Feder von Angehorigen der orthodoxen
Kirche im Ton etwas apologetischer (wie etwa David Bentley Hart, Sergey Horujy), doch ist dieser
Unterschied bei ndherem Hinsehen kaum wirklich fithlbar, denn auch externen Vf.:innen gelingt es
miihelos, im Gedankengut von Philosophen und Denkern orthodoxer Provenienz Relevantes zu
finden.

Im Einzelnen: Den Anfang machen zwei Betrachtungen zur politischen Philosophie in
Russland. Evert van der Zweerde analysiert die politischen Entwiirfe dreier prominenter politischer
Philosophen der russischen Tradition: Vladimir Solov'ev, Nikolai Berdjaev, Ivan II'in. Jeder der drei
hat im gegebenen Moment seine Gedanken zur ,russischen Idee“ zusammengefasst. Die Ergebnisse
waren freilich recht verschieden im Detail, auch wenn sie im Ganzen jeweils auf eine Form von
Theokratie hinauslaufen. Das Prinzip der ,sobornost™, aus den Schriften der alteren Generation der
slawophilen Theologen entnommen, sorgt fiir ein demokratisches Element in allen Entwiirfen.

Uberhaupt ist ,Demokratie“ hier nicht ein Verfassungstyp, sondern eher ein unterschiedlich



Theologische Revue 122 (Januar 2026)

wirksames Charakteristikum verschiedener Entwiirfe. Das Ergebnis sind unterschiedliche
»Theokratien“. Abgelehnt wird, so will es der Vf,, eine ,anthropokratische” Regierungsform, was im
Hinblick auf den rein sékularen Staat vermutlich zutrifft, wenngleich im Hinblick mindestens auf
Berdjaev und dessen Personalismus die Frage gestellt werden kann, inwieweit hier die Theokratie
nicht gerade auf einer Sakralisierung der menschlichen Person beruht.

Kristina Stoeckl und Dmitry Uzlaner nehmen sich den Begriff des ,Post-Sakularen® im
zeitgendssischen Russland vor, nach einer Revision westlicher Beitrdge zum Thema, und mit Blick auf
die sowohl deskriptiven als normativen Aspekte des Konzeptes. Hierbei wird dann auch die
Perspektive des zeitgendssischen orthodoxen Theologen Aleksandr KyrleZev vorgestellt, der in
westlichen Kreisen kaum bekannt ist und eine breitere Rezeption verdient hatte. Freilich ist dessen
Ansatz auch im aktuellen russischen Kontext (der Text wurde vor 2022 geschrieben) eher marginal.
Folglich kommen beide zu dem Schluss, dass die eigentlich wiinschenswerte Mitte, eine kreative
Neukonfiguration, welche die Extreme von radikalem Sikularismus einerseits und traditionalistischer
Theokratie andererseits vermeidet, im post-sowjetischen Russland nach wie vor fehlt.

Mehr der orthodoxen Auffassung von Askese gewidmet ist der Essay von Christina
Gschwandtner. Gschwandtner beginnt wiederum mit einem Vorurteil hinsichtlich des 6stlichen
Christentums, seinerzeit geaulert von Max Scheler, basierend auf Schriften von Adolf von Harnack:
Demgemaf3 wiare das ostliche Christentum v. a. aulerweltlich, passiv und nicht zuletzt apolitisch,
allein auf persdnliche Vervollkommnung gerichtet. Mit einem phinomenologischen Ansatz richtet sie
den Blick auf eine Reihe von Schriften zunichst der Patristik, namentlich Evagrius Ponticus und
Maximus Confessor, spiter auch auf die im Russland des 19. Jh.s populdren ,Wege eines orthodoxen
Pilgers.“ Sie kommt zu dem Ergebnis, dass in den asketischen Schriften nicht zuletzt eine auf einer
Tugendethik basierte Anthropologie grundgelegt ist, die die zwischenmenschliche, soziale Dimension
keineswegs vernachléssigt.

Hart setzt sich in Auseinandersetzung mit Voten fiir ein ,postmetaphysisches Denken®
innerhalb und auflerhalb der orthodoxen Theologie fiir die Unverzichtbarkeit einer metaphysischen
Dimension in der Theologie und Philosophie ein. Eine wahrhaft religios-christliche Epistemologie und
Ontologie, die die Bestinde der trinitarischen und christologischen doktrindren Uberlieferung ernst
nimmt und nicht bei einer dualistischen Auffassung von Natur und Gnade landen will, kommt ohne
metaphysisches Denken nicht aus. So will es nicht zuletzt die orthodoxe theologische Tradition selbst.

Horujy prasentiert eine Zusammenfassung seiner zuvor in vielen Schriften entwickelten
~Synergetischen Anthropologie®, eine Anthropologie des Selbst, welche die Impulse des orthodoxen
Personalismus von Autoren wie Ioannis Zizioulas mit der hesychastisch-palamitischen Vorstellung
der ungeschaffenen gottlichen Energien kombinieren will. Das impliziert gelegentlich eine kritische
Auseinandersetzung mit Zizioulas, wahrend trotz der beabsichtigten Auseinandersetzung mit
modernem Denken katholische Theologen oder Philosophen wie etwa Karl Rahner oder Charles
Taylor nicht vorkommen. Horujy geht es jedenfalls gerade um eine Erweiterung des Horizonts im
Hinblick auf das ,Selbst® im orthodoxen Diskurs, der zugleich zu einem konstruktiven Dialog
zwischen religiosem und sikularem Denken beizutragen vermag.

Pawel Rojek nimmt sich der Schriften des orthodoxen Philosophen und Theologen Pavel
Florenskij an, insbesondere dessen Ausfithrungen zur Antinomie, zur paradoxalen und anti-logischen
Struktur christlicher Wahrheit. Rojek versucht sich an einer Reihe moglicher Interpretationsversuche

dieser Aussage in den Schriften Florenskijs, wobei einerseits die Gesetze klassischer Logik

DOIL: https://doi.org/



Theologische Revue 122 (Januar 2026)

offenkundig durch kreativere Modelle zu ersetzen, oder die Aussage generell als v. a. rhetorisch (was
nicht gesagt wird, aber vielleicht passt: im iibertragenen Sinne eines credo quia absurdum in
Anlehnung an Tertullian) aufzufassen ist. Vermutlich, so schlieft der Autor, sind alle diese
Sichtweisen Aspekte von Florenskijs Ansatz.

Rico Vitz schreibt, nach Priiffung verschiedener Ansatze philosophischer Ethik, der orthodoxen
Tradition wiederum v. a. eine Tugendethik zu, wobei die christlichen Kirchenviter die aus der Antike
iberkommene Tugendethik in einen christlichen Kontext uiberfithrten, und im Hinblick auf die
,Vergottlichung® (theosis) des Menschen neu deklinierten. Interessante Parallelen gibt es im Rituellen
des Konfuzianismus (wobei man sich auch im Lichte des spéter Gesagten fragt, ob hier nicht ebenso
gut ein Hinweis auf die orthodoxe Liturgie und die neuerdings oft zitierte ,Liturgie nach der Liturgie®
passend gewesen wiren). Eine solche Tugendethik hat, so fithrt Vitz aus, ihre Vorteile im Gegensatz
zu anderen ethischen Ansitzen, da sie eine bessere Vorbereitung auf die in der Sozialpsychologie
diskutierte ,situationist challenge® bieten kann, insofern diese Tugendethik eine deutlich relationale
Komponente aufweist.

Der abschlieflende Beitrag des Hg. Christoph Schneider selbst wendet sich, ausgehend von
Ansitzen von Sergij Bulgakov und Pavel Florenskij, der Sprachphilosophie zu. Schneider versucht sich
an einer Ubersicht iiber die Gedanken der Genannten und ihrer v. a. drei Aspekte: Bedeutung als
Bezugnahme, Bedeutung als Gebrauch, Bedeutung als Sinn (meaning as reference, meaning as use,
meaning as sense). Eine im orthodoxen Geist operierende Sprachphilosophie, wie sie bei Bulgakov und
Florenskij etwa anzutreffen ist, sollte, so meint Schneider, die Fallstricke sowohl des logischen
Empirismus als auch der zu sehr auf den praktischen Gebrauch achtenden allgemeinen
Sprachphilosophie vermeiden. Mit ihren Ansétzen stehen die orthodoxen Denker nicht allein, sondern
befinden sich vielmehr auf einer Linie mit anderen Linguisten und Semiotikern wie Charles S. Pierce,
Roman Jacobson oder John Deely.

Die hier gegebenen Zusammenfassungen miissen notgedrungen etwas vereinfachend
ausfallen. Sie mégen immerhin sowohl die Reichweite als auch die Qualitit der durchweg tiberaus
inspirierenden Beitrige andeuten. Dieser kleine Bd., wiewohl in der Lektiire zuweilen anspruchsvoll,
ist eine Inspirationsquelle und Fundgrube auch fiir die nicht-orthodoxe Philosophie und Theologie.
Die Widerlegung irgendwelcher Stereotypen ist, spatestens nach Ende der Lektiire, langst kein Thema
mehr. Stattdessen ist die Sammlung unbedingt auch einem breiteren Kreis von Rezipienten von
Theologen wie Philosophen zu empfehlen, die ungewdhnliche Pfade bei der Behandlung vertrauter

Themen gezeigt bekommen wollen.

Uber den Autor:

Alfons Briining, Dr., Professor und Direktor des Institute for Eastern Christian Studies der Radboud
University Nijmegen sowie auflerordentlicher Professor ,Eastern Christianity, Human Rights, Peace
Studies“ an der PThU Utrecht (alfons.bruening@ru.nl)

DOIL: https://doi.org/



