
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Januar 2026 – 
 
 
 
Schneider, Christoph (Hg.): Theology and Philosophy in Eastern Orthodoxy. 
Essays on Orthodox Christianity and Contemporary Thought. Cambridge: James 
Clarke & Co. 2021. 194 S., brosch. £ 15,00 ISBN: 978022717753 
 
Die hier vorliegende Sammlung von Essays will zunächst v. a. ein Vorurteil entkräften, das 

hinsichtlich des östlichen Christentums noch immer besteht. Die Einleitung des Hg.s zitiert hierzu ein 

Statement des griechischstämmigen amerikanischen Philosophen John Panteleimon Manoussakis: 

„The Orthodox church can be seen as a case-study of a church that undercuts her theological future 

by falling victim to a narcissistic nostalgia for a glorious past. Symptoms of this pathology are to be 

found in the way theology is done by the majority of Orthodox theologians in the last millennium […] 

a merely philological collection and exegesis of patristic fragments.” (3) Das Gegenteil soll bewiesen 

werden, aber bereits die Einleitung sucht zugleich den Bereich einzugrenzen, innerhalb dessen 

Philosophie im Rahmen einer orthodoxen Theologie sinnvollerweise betrieben werden kann: weder 

instrumentell, also allein im Dienst der höheren Wahrheit (als ancilla fidei, auch wenn der 

scholastische Terminus hier nicht fällt); noch begründend, was den Charakter eigentlicher Theologie 

reduzieren würde. Vielmehr geht es darum, die Mitte zu wahren zwischen dem Universalen und der 

Relevanz im Konkreten, was dann freilich auf einen letztlich offenen Diskurs, nicht auf abschließende 

Statements hinausläuft.  

Die Vf.:innen, die anschließend zu Wort kommen, sind nicht durchweg selbst orthodox, aber 

immer ausgewiesene Kenner ihres Gebietes und mit dem orthodoxen Denken bestens vertraut. 

Mehrere der Vf.:innen präsentieren dann auch Zusammenfassungen ihrer bisherigen Überlegungen 

und Standpunkte. Zwar sind manche der Essays aus der Feder von Angehörigen der orthodoxen 

Kirche im Ton etwas apologetischer (wie etwa David Bentley Hart, Sergey Horujy), doch ist dieser 

Unterschied bei näherem Hinsehen kaum wirklich fühlbar, denn auch externen Vf.:innen gelingt es 

mühelos, im Gedankengut von Philosophen und Denkern orthodoxer Provenienz Relevantes zu 

finden. 

Im Einzelnen: Den Anfang machen zwei Betrachtungen zur politischen Philosophie in 

Russland. Evert van der Zweerde analysiert die politischen Entwürfe dreier prominenter politischer 

Philosophen der russischen Tradition: Vladimir Solov'ev, Nikolai Berdjaev, Ivan Il’in. Jeder der drei 

hat im gegebenen Moment seine Gedanken zur „russischen Idee“ zusammengefasst. Die Ergebnisse 

waren freilich recht verschieden im Detail, auch wenn sie im Ganzen jeweils auf eine Form von 

Theokratie hinauslaufen. Das Prinzip der „sobornost‘“, aus den Schriften der älteren Generation der 

slawophilen Theologen entnommen, sorgt für ein demokratisches Element in allen Entwürfen. 

Überhaupt ist „Demokratie“ hier nicht ein Verfassungstyp, sondern eher ein unterschiedlich 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)   

DOI: https://doi.org/ 
2 

 

wirksames Charakteristikum verschiedener Entwürfe. Das Ergebnis sind unterschiedliche 

„Theokratien“. Abgelehnt wird, so will es der Vf., eine „anthropokratische“ Regierungsform, was im 

Hinblick auf den rein säkularen Staat vermutlich zutrifft, wenngleich im Hinblick mindestens auf 

Berdjaev und dessen Personalismus die Frage gestellt werden kann, inwieweit hier die Theokratie 

nicht gerade auf einer Sakralisierung der menschlichen Person beruht. 

Kristina Stoeckl und Dmitry Uzlaner nehmen sich den Begriff des „Post-Säkularen“ im 

zeitgenössischen Russland vor, nach einer Revision westlicher Beiträge zum Thema, und mit Blick auf 

die sowohl deskriptiven als normativen Aspekte des Konzeptes. Hierbei wird dann auch die 

Perspektive des zeitgenössischen orthodoxen Theologen Aleksandr Kyrležev vorgestellt, der in 

westlichen Kreisen kaum bekannt ist und eine breitere Rezeption verdient hätte. Freilich ist dessen 

Ansatz auch im aktuellen russischen Kontext (der Text wurde vor 2022 geschrieben) eher marginal. 

Folglich kommen beide zu dem Schluss, dass die eigentlich wünschenswerte Mitte, eine kreative 

Neukonfiguration, welche die Extreme von radikalem Säkularismus einerseits und traditionalistischer 

Theokratie andererseits vermeidet, im post-sowjetischen Russland nach wie vor fehlt. 

Mehr der orthodoxen Auffassung von Askese gewidmet ist der Essay von Christina 
Gschwandtner. Gschwandtner beginnt wiederum mit einem Vorurteil hinsichtlich des östlichen 

Christentums, seinerzeit geäußert von Max Scheler, basierend auf Schriften von Adolf von Harnack: 

Demgemäß wäre das östliche Christentum v. a. außerweltlich, passiv und nicht zuletzt apolitisch, 

allein auf persönliche Vervollkommnung gerichtet. Mit einem phänomenologischen Ansatz richtet sie 

den Blick auf eine Reihe von Schriften zunächst der Patristik, namentlich Evagrius Ponticus und 

Maximus Confessor, später auch auf die im Russland des 19. Jh.s populären „Wege eines orthodoxen 

Pilgers.“ Sie kommt zu dem Ergebnis, dass in den asketischen Schriften nicht zuletzt eine auf einer 

Tugendethik basierte Anthropologie grundgelegt ist, die die zwischenmenschliche, soziale Dimension 

keineswegs vernachlässigt. 

Hart setzt sich in Auseinandersetzung mit Voten für ein „postmetaphysisches Denken“ 

innerhalb und außerhalb der orthodoxen Theologie für die Unverzichtbarkeit einer metaphysischen 

Dimension in der Theologie und Philosophie ein. Eine wahrhaft religiös-christliche Epistemologie und 

Ontologie, die die Bestände der trinitarischen und christologischen doktrinären Überlieferung ernst 

nimmt und nicht bei einer dualistischen Auffassung von Natur und Gnade landen will, kommt ohne 

metaphysisches Denken nicht aus. So will es nicht zuletzt die orthodoxe theologische Tradition selbst. 

Horujy präsentiert eine Zusammenfassung seiner zuvor in vielen Schriften entwickelten 

„Synergetischen Anthropologie“, eine Anthropologie des Selbst, welche die Impulse des orthodoxen 

Personalismus von Autoren wie Ioannis Zizioulas mit der hesychastisch-palamitischen Vorstellung 

der ungeschaffenen göttlichen Energien kombinieren will. Das impliziert gelegentlich eine kritische 

Auseinandersetzung mit Zizioulas, während trotz der beabsichtigten Auseinandersetzung mit 

modernem Denken katholische Theologen oder Philosophen wie etwa Karl Rahner oder Charles 

Taylor nicht vorkommen. Horujy geht es jedenfalls gerade um eine Erweiterung des Horizonts im 

Hinblick auf das „Selbst“ im orthodoxen Diskurs, der zugleich zu einem konstruktiven Dialog 

zwischen religiösem und säkularem Denken beizutragen vermag.  

Paweł Rojek nimmt sich der Schriften des orthodoxen Philosophen und Theologen Pavel 

Florenskij an, insbesondere dessen Ausführungen zur Antinomie, zur paradoxalen und anti-logischen 

Struktur christlicher Wahrheit. Rojek versucht sich an einer Reihe möglicher Interpretationsversuche 

dieser Aussage in den Schriften Florenskijs, wobei einerseits die Gesetze klassischer Logik 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)   

DOI: https://doi.org/ 
3 

 

offenkundig durch kreativere Modelle zu ersetzen, oder die Aussage generell als v. a. rhetorisch (was 

nicht gesagt wird, aber vielleicht passt: im übertragenen Sinne eines credo quia absurdum in 

Anlehnung an Tertullian) aufzufassen ist. Vermutlich, so schließt der Autor, sind alle diese 

Sichtweisen Aspekte von Florenskijs Ansatz. 

Rico Vitz schreibt, nach Prüfung verschiedener Ansätze philosophischer Ethik, der orthodoxen 

Tradition wiederum v. a. eine Tugendethik zu, wobei die christlichen Kirchenväter die aus der Antike 

überkommene Tugendethik in einen christlichen Kontext überführten, und im Hinblick auf die 

„Vergöttlichung“ (theosis) des Menschen neu deklinierten. Interessante Parallelen gibt es im Rituellen 

des Konfuzianismus (wobei man sich auch im Lichte des später Gesagten fragt, ob hier nicht ebenso 

gut ein Hinweis auf die orthodoxe Liturgie und die neuerdings oft zitierte „Liturgie nach der Liturgie“ 

passend gewesen wären). Eine solche Tugendethik hat, so führt Vitz aus, ihre Vorteile im Gegensatz 

zu anderen ethischen Ansätzen, da sie eine bessere Vorbereitung auf die in der Sozialpsychologie 

diskutierte „situationist challenge“ bieten kann, insofern diese Tugendethik eine deutlich relationale 

Komponente aufweist. 

Der abschließende Beitrag des Hg. Christoph Schneider selbst wendet sich, ausgehend von 

Ansätzen von Sergij Bulgakov und Pavel Florenskij, der Sprachphilosophie zu. Schneider versucht sich 

an einer Übersicht über die Gedanken der Genannten und ihrer v. a. drei Aspekte: Bedeutung als 

Bezugnahme, Bedeutung als Gebrauch, Bedeutung als Sinn (meaning as reference, meaning as use, 

meaning as sense). Eine im orthodoxen Geist operierende Sprachphilosophie, wie sie bei Bulgakov und 

Florenskij etwa anzutreffen ist, sollte, so meint Schneider, die Fallstricke sowohl des logischen 

Empirismus als auch der zu sehr auf den praktischen Gebrauch achtenden allgemeinen 

Sprachphilosophie vermeiden. Mit ihren Ansätzen stehen die orthodoxen Denker nicht allein, sondern 

befinden sich vielmehr auf einer Linie mit anderen Linguisten und Semiotikern wie Charles S. Pierce, 

Roman Jacobson oder John Deely. 

Die hier gegebenen Zusammenfassungen müssen notgedrungen etwas vereinfachend 

ausfallen. Sie mögen immerhin sowohl die Reichweite als auch die Qualität der durchweg überaus 

inspirierenden Beiträge andeuten. Dieser kleine Bd., wiewohl in der Lektüre zuweilen anspruchsvoll, 

ist eine Inspirationsquelle und Fundgrube auch für die nicht-orthodoxe Philosophie und Theologie. 

Die Widerlegung irgendwelcher Stereotypen ist, spätestens nach Ende der Lektüre, längst kein Thema 

mehr. Stattdessen ist die Sammlung unbedingt auch einem breiteren Kreis von Rezipienten von 

Theologen wie Philosophen zu empfehlen, die ungewöhnliche Pfade bei der Behandlung vertrauter 

Themen gezeigt bekommen wollen. 

 

Über den Autor: 

Alfons Brüning, Dr., Professor und Direktor des Institute for Eastern Christian Studies der Radboud 

University Nijmegen sowie außerordentlicher Professor „Eastern Christianity, Human Rights, Peace 

Studies“ an der PThU Utrecht (alfons.bruening@ru.nl) 


