
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Januar 2026 – 
 
 
 
Rutledge, Jonathan C. (Hg.): Paradox and Contradiction in Theology. 
London/New York: Routledge 2024. (XII) 207 S. (Routledge Studies in Analytic and 
Systematic Theology), geb. € 140,00 ISBN: 9781032321097 
 
Die Paradoxie spielt in der gegenwärtigen Theologie keine allzu große Rolle. Auch hat sie, wo sie 

einmal zum Thema wird, in der Theologie keinen sonderlich guten Ruf. Das gilt insbes. für die 

Analytische Theologie mit ihren strengen Kohärenzerwartungen. Paradoxien bedeuten hier Verstöße 

gegen die Prinzipien der Logik, die sich Theologien nicht erlauben sollten. Umso erstaunlicher ist es 

da, dass kürzlich in einer analytisch geprägten Reihe ein Bd. zum Thema Paradox and Contradiction in 
Theology erschienen ist. Erstaunen mag noch mehr, dass der von Jonathan C. Rutledge hg. Bd. 

keineswegs eine 207-seitige Abrechnung mit der Paradoxie geworden ist. Der theologischen 

Annäherung an die Paradoxie, die das Buch dokumentiert, ist ein Aufbruch innerhalb der analytischen 

Philosophie vorausgegangen. Erschließungsarbeit hat vor allem Graham Priest mit seinen Arbeiten 

zur logischen Annehmbarkeit von Paradoxien und wahren Widersprüchen geleistet. Theologisch hat 

insbes. Jeffrey C. Beall diesen Impuls aufgenommen und versucht, zentrale christliche (v. a. 

christologische und trinitätstheologische) Glaubensüberzeugungen als true contradictions zu 

rekonstruieren. 

In den zwölf Beiträgen dieses englischsprachigen Sammelbd.s werden sowohl Priest als auch 

Beall häufig zitiert. Letzterer ist auch mit einem eigenen Aufsatz vertreten (52–65), in dem er sein 

Konzept allerdings nicht vorstellt, sondern bloß denkbare Einwände einführt und mit Einwänden 

kontert. Im Buch ist Beall dennoch omnipräsent, was nicht zuletzt daran liegt, dass sich viele Beiträge 

an seinen Arbeiten zur Vereinbarkeit von menschlich-veränderlicher und göttlich-unveränderlicher 

Natur Christi abarbeiten. Das betrifft bereits die instruktive Einleitung (1–8). 

Der erste Beitrag geht auf eine Ansprache Sarah Coakleys (9–16) zurück, in der sie die 

Paradoxien-Aversion analytischer Philosophie und Theologie thematisiert und dementgegen – 

basierend auf einem weiten, alltagssprachlichen Paradoxienverständnis – für einen offeneren Umgang 

mit Paradoxien votiert. 

Greg Restall (17–32) prüft und ergänzt die logischen Grundlagen Bealls, indem er zwischen 

unterschiedlichen Formen des Widerspruchs unterscheidet und Auflösungsmöglichkeiten für die 

Veränderlichkeit-Unverändlichkeit-Paradoxie diskutiert. Auf diese Paradoxie bezieht sich auch Sean 
C. Ebels-Duggan (33–51), der mit seinem Beitrag einen geheimnistheologischen Akzent setzt: 

Glaubensformeln zur Inkarnation seien keine wissenschaftlich exakt überprüfbaren Hypothesen, 

sondern bewusst unverständlich gehalten, um ein Geheimnis zu wahren (37).  



Theologische Revue 122 (Januar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9264 
2	

 

Den vierten Beitrag steuert Beall selbst bei. Er antizipiert darin – wie erwähnt – zehn mögliche 

Einwände gegen sein Konzept (u. a. Unwissenschaftlichkeit, Bibel- und Traditionsferne, logische 

Mängel). Auch der folgende, von Kenneth Boyce (66–78) verfasste Aufsatz arbeitet sich an Beall ab. 

Boyce argumentiert darin, dass von einem widersprüchlichen Christus gesprochen werden könne, 

ohne deshalb eine widersprüchliche Christologie vertreten zu müssen: „For from the claim that Christ 

is mutable and Christ is not mutable, one may not derive the claim that Christ is mutable and it is also 

not the case that Christ is mutable. Thus we have a Christological theory that attributes each of a pair 

of complementary predicates to Christ while failing itself to include any contradictory pairs of 

sentences“ (72). Diese recht spitzfindig anmutende Unterscheidung wird durch den Hinweis am Ende 

des Beitrags erhellt, dass Boyce selbst keineswegs von einem widersprüchlichen Christus ausgehe, 

sondern bloß eine theoretische Möglichkeit im Anschluss an Beall habe diskutieren wollen (77). 

James N. Anderson (79–100) rekonstruiert in seinem Beitrag die Situation eines 

exemplarischen Gläubigen, der jeweils aus guten Gründen von der Veränderlichkeit wie der 

Unveränderlichkeit Christi überzeugt ist, ihre Kombination aufgrund seiner aristotelischen 

Grundorientierung aber ablehnt. Anderson skizziert deshalb fünf mögliche Auswege für den 

Gläubigen (resolution, revision, rejection, retention without contradiction, retention with contradiction) 

und prüft ihre Eignung vor dem Hintergrund verschiedener Erkenntnistheorien. 

Im siebten Beitrag untersucht Elena Ficara (101–112) einen frühen Text Hegels, vollzieht 

dessen dialektische Jesus-Deutung nach und lotet Verbindungen zwischen Hegel und Ansätzen nicht-

klassischer Logik aus. Einen theologiegeschichtlichen Schwerpunkt weist auch der achte Beitrag auf, 

in dem Andrew B. Torrance (113–129) die paradoxale Theologie Karl Barths vorstellt und in dessen 

Diastasentheologie einordnet. In der Folge erprobt Eleonore Stump (129–153) eine paradoxale Deutung 

des Buches Kohelet. Der Erzählverlauf ändere nichts an der prägenden Paradoxie von Gutem und 

Bösem, zeige aber einen Weg, dieser Paradoxie spirituell zu begegnen.  

Die folgenden Texte setzen wieder verstärkt systematisch an. Dawn Eschenauer Chow (154–

172) weist in ihrem Text die Unhintergehbarkeit analoger Gottesrede angesichts der Spannung aus 

göttlicher Offenbarung und Entzogenheit aus. Die Analogie wird als geeignetes Ausdrucksmittel 

ausgewiesen, auf diese theologische Paradoxie zu antworten. Der von Spencer Johnston und Daniel 
Molto (173–190) verfasste elfte Beitrag behandelt erneut die Arbeiten Bealls. Auf dessen Linie 

interpretieren die Vf. religiöse Mysterien als reklamierte wahre Widersprüche. Im römischen 

Katholizismus zeige sich dies neben Inkarnation und Trinität auch an lehramtlichen Aussagen zur 

Eucharistie. 

Den Abschluss des Bd.s macht ein Text Eric Yangs (191–205), in dem er Auflösungsstrategien 

theologischer Paradoxien untersucht und entgegen dieser Versuche vorschlägt, Paradoxien analog zu 

Ikonen zu verstehen. Wie bei christlichen Ikonen ginge es auch bei paradoxalen Glaubensaussagen 

nicht darum, eine möglichst präzise Abbildung vorzulegen, sondern um einen künstlerischen 

Ausdruck, der in betonter Verfremdung seine Betrachter:innen anregen soll. Yang wendet sich damit 

gegen eine Auflösung von Paradoxien.  

Viele dieser Beiträge sind als Bereicherung des Diskurses über theologische Paradoxien zu 

werten. In ihrer Gesamtheit dokumentieren sie einen Sondierungsprozess innerhalb der analytischen 

Theologie und legen neben hilfreichen Klärungen zahlreiche Desiderate für weitere Forschung offen. 

Gerade deshalb wäre es sinnvoll gewesen, den Titel des Bd.s weniger weit zu fassen. Keineswegs 

bilden die Beiträge nämlich die Bedeutung von Paradoxien und Widersprüchen in der Theologie 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)                                    

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9264 
3	

 

insgesamt ab. Sie beleuchten bloß Ausschnitte und sind überdies zumeist einem spezifischen 

theologischen Ansatz verpflichtet. Paradoxale Zugänge abseits dieser Tradition bleiben fast völlig 

unberücksichtigt. Das zeigt sich exemplarisch daran, dass Søren Kierkegaard kaum beachtet wird, 

obwohl er am Beginn explizit-paradoxaler Theologie steht und für die Geschichte des 

Paradoxienbegriffs von enormer Bedeutung ist. Außen vor bleiben auch jüngere Entwicklungen wie 

die Debatte, die Slavoj Žižek und John Milbank darüber geführt haben, ob Christus besser paradoxal 

oder dialektisch zu deuten wäre.1 Am hohen argumentativen Niveau des Sammelbd.s sollen diese 

Hinweise aber keine Zweifel wecken.  

 

Über den Autor: 

Jonas Maria Hoff, Dr., Professurvertreter für Katholische Theologie und ihre Didaktik (Schwerpunkt 

Systematische Theologie) an der Universität Duisburg-Essen (Jonas.hoff@uni-due.de) 

 
1 Vgl. Slavoj ŽIŽEK / John MILBANK, The Monstrosity of Christ. Paradox or Dialectic? Hg. v. Creston DAVIS, 
Cambridge / London 2009 (Short Circuits). 


