
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Januar 2026 – 
 
 
Arnold, Christopher/Danz, Christian/Hackl, Michael (Hg.): Friedrich Wilhelm 
Joseph Schelling. Theologische Jugendschriften. Stuttgart-Bad Cannstatt: 
frommann-holzboog 2024. (XLIV) 436 S. (Schellingiana 32), brosch. € 78,00 ISBN: 978-
3-7728-2933-8 
 
„Wer mag sich im Staub des Altertums begraben, wenn ihn der Gang seiner Zeit alle Augenblicke 

wieder auf- und mit sich fortreißt. Ich lebe und webe gegenwärtig in der Philosophie“, schreibt 

Schelling am 6. Januar 1795 an seinen früheren Studienfreund Hegel. Der 19jährige Schelling befindet 

sich bereits im fünften Jahr seines Tübinger Studiums und hat somit den theol. Magistergrad in 

Reichweite. Das pointierte wie programmatische Zitat aus dem Dreikönigsbrief weist darauf hin, dass 

Schelling nicht nur zur Theol. seiner Tübinger Lehrer auf Distanz geht, sondern auch zu seinen 

eigenen Studien das „Altertum“ betreffend, womit die Bibel und weitere klassische Literatur der 

Antike gemeint sind. In der Tat treibt Schelling noch als Student seine ersten philos. Publikationen 

voran, die sich in die Debatten um Immanuel Kant, Carl Leonhard Reinhold, Johann Gottlieb Fichte 

und Friedrich Heinrich Jacobi und andere Zeitgenossen einmischen (die Formschrift erscheint bereits 

1794, die Ichschrift und die Philosophischen Briefe über Dogmatismus und Kritizismus im Lauf des Jahres 

1795). Dass dies jedoch auf der Basis einer breiten Bildung in antiker Literatur sowie der Schulung im 

angemessenen hermeneutischen Umgang mit ihr aufbaut und mit solchen Kenntnissen und 

Kompetenzen verzahnt bleibt, unterstreicht treffend die hier besprochene Edition der von den Hg. so 

betitelten Theologischen Jugendschriften. 

 Es handelt sich um eine anspruchsvolle, mehrsprachige Studienausgabe, in der Texte 

versammelt sind, die zuvor in der Historisch-Kritischen Ausgabe (HKA) der Werke Schellings im 

Auftrag der Bayerischen Akademie der Wissenschaften ediert wurden. Auf einen philologischen 

Apparat (außer bei Marginalien) und einen editorischen Bericht wird verzichtet. Für eine Vertiefung 

dieser Details – etwa zur Begründung der Datierung der Texte – ist man also weiterhin auf die HKA 

angewiesen. Am Fuß der Titelseite eines neuen Textes ist jeweils die entsprechende Konkordanz 

angegeben. Die Sachanmerkungen führen die Belegstellen an, auf die Schelling sich als Quellen 

bezieht, ohne sie ihrerseits zu zitieren, was einen schnellen Überblick erlaubt. Eine lesenswerte 

Einleitung in den Kontext eröffnet die Studienausgabe, eine umfassende historische Bibliographie und 

diverse Register beschließen sie. 

 Der Bd. beinhaltet eine Auswahl von Texten aus den Jahren 1791 bis 1794. Es handelt sich 

somit keinesfalls um alle theol. Jugendschriften Schellings, wohl aber um eine interessante 

Zusammenstellung. Bereits gut bekannt ist die philos. Magisterdissertation Schellings De malorum 
origine von 1792. Sie wird hier in den Kontext einiger Entwürfe aus dem handschriftlichen Nachlass 

gestellt, die erst in jüngerer Zeit in Reihe II der HKA erschienen sind. Diese Auswahl aus dem Nachlass 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9261 
2	

 

hervorzuheben und mit ihnen vertraut zu machen, dürfte das Hauptanliegen der Hg. sein. Misslich ist 

jedoch, dass Schellings theol. Magisterarbeit De Marcione von 1795 – über Markion als Bearbeiter der 

paulinischen Briefe – keinen Eingang in diese Ausgabe gefunden hat, denn sie stellt ja tatsächlich den 

offiziellen Abschluss der „theologischen Jugendschriften“ dar. Anhand von vier Stichpunkten seien 

der Inhalt dieser Schriften und somit die Position ihres Autors vorgestellt und eingeordnet. 

(1.) Historisch-kritische Exegese: Schelling erweist sich als ein Student, der die Umbrüche und 

neuen Impulse in der Bibelexegese des 18. Jh. wahrnimmt und mit Nachdruck begrüßt. Dabei profitiert 

er offensichtlich von seinem Elternhaus: Sein Vater war Orientalist und Autor einer Abhandlung von 
dem Gebrauch der Arabischen Sprache zu einer gründlicheren Einsicht in die Hebräische (Stuttgart 1771). 

Der junge Schelling beherrscht von Schulzeit an nicht nur exzellent Latein, Griechisch und Hebräisch, 

sondern weiß auch seine Kenntnisse des Arabischen, Syrischen und Aramäischen bei seinen 

Bibelstudien einzusetzen (vgl. durchgängig sein Manuskript zur Auslegung des Jesaja-Buches, 41–110, 

oder auch in der Magisterarbeit etwa 166–169). Schelling diskutiert die exegetischen Vorschläge seines 

Tübinger Professors Christian Friedrich Schnurrer immer unter Einbezug der einschlägigen Literatur, 

insbes. Johann David Michaelis, Johann Salomo Semler, Johann Benjamin Koppe und Johann Gottfried 

Eichhorn. Letzterer hatte in seiner dreibändigen Einleitung ins Alte Testament (1780–1783) für die 

Entstehung des Pentateuchs die Unterscheidung der beiden Quellen „Elohist“ und „Jehovist“ 

veranschlagt (heute als „ältere Urkundenhypothese“ bezeichnet), eine Theorie, die Schelling 

offensichtlich rezipiert (123; 129). Auch mit Blick auf das NT geht er von einem längeren, zunächst 

mündlichen Entstehungsprozess aus, wobei er die hermeneutische Maxime einer Unterscheidung 

zwischen dem historischen Jesus und einer nachösterlichen Perspektive der Jünger:innen zur 

Anwendung bringt (281f; von den Proben eines Commentars über die früheste Geschichte Jesu nach 
Lukas und Matthäus ist leider nur diese kurze Passage überliefert). 

(2.) Christologie: Die Festlegung auf diese Frühform historisch-kritischer Exegese zeitigt 

unmittelbar Konsequenzen wissenschaftstheoretischer wie dogmatischer Natur. Im Jesaja-Kommentar 
zeigt sich dies etwa an der Relativierung der Stellen, die in der christlichen Tradition üblicherweise 

als Weissagung der Messianität Jesu gedeutet worden sind. Wie erstmals Hugo Grotius und in seiner 

Zeit insbes. Eichhorn betont Schelling, dass der hebräische Text in seinem eigenen historischen 

Kontext ausgelegt werden müsse. Der locus classicus Jes 7,14 verkünde nicht die Geburt Jesu durch die 

Jungfrau Maria, sondern beziehe sich auf ein Ereignis zur Zeit Jesajas selbst (51–54). Der bis ins 18. Jh. 

übliche apologetische Beweis der Wahrheit des NT resp. des Christentums auf der Basis erfüllter 

Weissagungen aus dem AT verliert auf solche Weise jegliche Schlagkraft. Eine weitere Relativierung 

erfährt das NT und mit ihm das kirchliche Dogma in Schellings Augen durch die Einbettung in eine 

umfassendere Literaturgeschichte der Antike. Die kaum verborgene Absicht seiner bereits erwähnten 

Dissertation De Marcione ist es, die durch die Kirchenväter eingehegte Lesart des NT – bzgl. seiner 

Entstehung wie seines Inhalts – zu dekonstruieren. Ähnlich geschieht es in seiner skizzenhaft 

gebliebenen Geschichte des Gnosticismus (1793/94). Mit Blick auf das vierte und fünfte Jh. hält Schelling 

fest, dass nach dem Niedergang des christlichen Gnostizismus, welcher „noch wenigstens zum Teil 

unter Orthodoxen den Geist der Philosophie“ wachgehalten habe, nun „in vielen Artikeln z. B. der 

Gottheit Xsti keine freie Bestimmung mehr gestattet, und überall das buchstäbliche, craß-orthodoxe 

System vorgezogen worden“ sei (269); „Ende aller Philosophie mit Athanasius – Augustinus, den 

Erben des tertullianischen Geistes“ (ebd.). In der Methode wie im Ergebnis richtet sich Schelling mit 

solchen Arbeiten gegen die Position seines Professors Gottlob Christian Storr, wie dieser sie etwa in 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9261 
3	

 

seinem Kommentar zum Hebräerbrief in der Abhandlung Ueber den eigentlichen Zwek des Todes Jesu 

(Tübingen 1789) vorgetragen hat. 

(3.) Verinnerlichung: Am besten durchkomponiert ist sicherlich die philos. Magisterarbeit De 
malorum origine, die im lat. Original wie in einer exzellenten Übersetzung dargeboten wird. Schelling 

verbindet die Eichhorn’sche Quellentheorie mit der Hypothese der Herkunft der Erzählung vom 

Sündenfall aus Ägypten. Die Bilder vom Baum, der Schlange, Mann und Frau und schließlich den 

geöffneten Augen in Gen 3 verrate „so eindeutig die Hieroglyphe“ (135). „Hieroglyphen“ aber sind 

nichts anderes als „mythische Bilder […], die von dem Sinn, den sie in sich bergen, genau zu 

unterscheiden sind“ (141). Oder mit noch anderen Worten: Es geht um ein „Philosophem“ (159 und 

passim). Schelling erblickt dessen eigentliche Bedeutung im Widerstreit von sinnlicher und 

intelligibler Natur des Menschen (177), die über Kreuz liegen, nämlich so, „daß der Anfang der 

durchgesetzten Spontaneität [sc. der Vernunft] zugleich der Anfang der Übel des sinnlichen Menschen 

werden konnte“, während „der Anfang der durchgesetzten Willkür [sc. der Sinnlichkeit] zugleich zum 

Anfang des moralisch Bösen“ wurde (179). So entstand im Menschen bzw. entsteht in jedem Menschen 

ein „Zwist“ (dissidium im Lat.): jener „persönliche Zwist, den jeder, der es gelernt hat, sich auch nur 

ein bißchen mit sich selbst zu befassen, angesichts dieser Mühseligkeiten des menschlichen Lebens, 

angesichts der zahllosen Konflikte zwischen gut und böse und angesichts der ständigen Verzahnung 

zwischen dem Guten und dem Bösen tief empfinden muß“ (ebd.). – Aus der Anwendung der 

Mythostheorie folgt für Schelling also eine Verinnerlichung der Erzählung vom Sündenfall. Ganz 

ähnlich verhält es sich spiegelbildlich mit seiner Interpretation der paulinischen Rechtfertigungslehre 

im Kommentar zum Galaterbrief (1793). Auch hier geht es ihm um die Freilegung des eigentlichen 

Kerns, der unter der bildhaften Rede des Paulus verborgen liege. Dessen „Lieblingsidee“ (209) sei es 

nämlich gewesen, den Tod Jesu als ein Opfer darzustellen, mit dem die Opfer des Alten Bundes 

abgeschafft worden seien – eigentlich gemeint habe er, dass der „Zwek Jesu, reinere Sittlichkeit, höhere 
Vervollkommnung des Menschen durch seine Lehre zu befördern“ (210), tatsächlich nur durch die 

Überwindung aller Unterwerfung unter äußerliche Gesetze erfüllt werden könne. Die Rechtfertigung 

durch den Glauben wiederum sei gleichbedeutend mit dieser befreienden Überwindung, sie bedeute 

aber keinesfalls eine neue Fremdbestimmung: „Paulus wollte nicht wieder einen äußeren Grund unsrer 

δικαιωσυνη, er wollte einen in uns selbst liegenden, durch uns selbst bestimmbaren Grund derselben 

haben! Und ein solcher ist (ächter) Glaube an die reine Lehre Jesu, der sich nicht durch äußere 

Handlungen […], sondern […] durch verbeßerte Gesinnungen äußert.“ (227f) Paulus selbst habe diese 

innerliche Befreiung vor Damaskus erlebt (213f). Damit sei er Jesus viel nähergekommen als die 

anderen Apostel, welche der Belehrung durch äußerliche Bilder bedurft hätten, und wurde so 

„gleichsam der andre Erfinder“ des Christentums (214). 

(4.) Übergang zur Philosophie: Das Motiv der Verinnerlichung sollte nicht als 

Psychologisierung in dem Sinne verstanden werden, dass es in Exegese oder Theol. nur um die 

Stimmungen eines Individuums ginge. Schelling strebt vielmehr angesichts des Zusammenbruchs der 

objektivistischen dogmatischen Welt eine neue Fundierung des Objektiven im Subjektiven an. Explizit 

sagt er das in seinem Kommentar zu Platons „Timaeus“ (1794), mit dem dieser Bd. abschließt: „Der 

Schlüßel zur Erklärung der ganzen Platonischen Philosophie ist die Bemerkung, daß er überall das 
subjektive auf’s objektive überträgt.“ (301) Damit ist offensichtlich nicht die Projektion von 

Beliebigkeiten gemeint. Die Welt der Ideen stellt auch keine Spiegelung der sichtbaren Welt ins 

Unsichtbare dar. Sie ist etwas anderes: reines Denken, absolute Normativität. Somit stehen wir an der 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9261 
4	

 

Schwelle zu Schellings erster Fundamentalphilos.: Vom Ich als Prinzip der Philosophie, oder über das 
Unbedingte im menschlichen Wissen (1795). 

Allein in den zurückliegenden zehn Jahren ist Immenses in der Schelling-Edition 

und -Forschung geleistet worden, insbes. mit Blick auf den handschriftlichen Nachlass. Die Hg. des 

hier besprochenen Bd.s haben dazu maßgeblich beigetragen. Die Auswahl der Texte in dieser 

empfehlenswerten Studienausgabe führt vor Augen, wie spannend und wie lehrreich es ist, sich mit 

dem jungen Schelling auseinanderzusetzen. Die ganze Wucht sowohl der philosophischen als auch der 

theologisch-hermeneutischen Revolution seines Zeitalters ist in ihm wirksam. 

 

Über den Autor: 

Thomas Hanke, Dr., Professor für Philosophische Grundfragen der Theologie der Katholisch-

Theologischen Fakultät der Universität Münster (thomas.hanke@uni-muenster.de) 

 


