
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Januar 2026 – 
 
 
 
Flowers, Thomas: The Reform of Christian Doctrine in the Catechisms of Peter 
Canisius. Leiden/Boston: Brill 2023. (IX) 272 S. (Jesuit Studies. Modernity Through 
the Prism of Jesuit History 39), geb. € 125,50 ISBN: 978-90-04-53550-3 
 
Petrus Canisius verkörperte einen neuen Typus des Katholischseins im 16. Jh. und damit in einer Zeit, 

als Katholischsein im deutschsprachigen Raum auf vielen Ebenen fragwürdig geworden war. Und er 

verkörperte diesen Typus nicht nur, er gestaltete ihn auch aktiv mit. Als Jesuit, als Prediger, als 

Universitäts- und Schulorganisator, als Fürstenberater, als Konzilstheologe und in zahlreichen 

anderen Rollen hat er von den 1540ern bis in die 1590er die vielfältigen Prozesse der Neufassung des 

Katholischseins maßgeblich mitgeprägt. Thomas Flowers nimmt ihn in seiner an der Universität York 

eingereichten Diss., die diesem Buch zu Grunde liegt, in derjenigen Rolle unter die Lupe, in der er am 

bekanntesten geworden ist: als Katechismusschreiber. 

Flowers führt den Lesenden dazu durch insgesamt sieben Kap. Kap. eins bietet eine 

forschungsgeschichtliche Einleitung. Darin wird von einem geschichtswissenschaftlichen Trend 

gesprochen, der vormoderne Katechese im Allgemeinen und den Katechismus von Petrus Canisius im 

Speziellen primär mit „polemical terms“ (2) zu fassen versuche. Dabei handle es sich aber um eine 

„gross simplification“ (6). Das Problem war demnach, dass der Fokus sich allzu stark auf Theologie 

und innerjesuitische Identitätsbildung beschränkt habe. Tatsächlich aber müsse „the greater context 

of Canisius’s catechetical efforts“ (23) berücksichtigt werden. Sobald man diesen breiteren Kontext 

berücksichtige – den Kontext einer fundamentalen Neuausrichtung der christlichen Lehrvermittlung 

bei Petrus Canisius –, schaue die Sache ganz anders aus: Der Katechismus – „overlooked, 

misunderstood and […] very rarely actually read by scholars“ (27) – bekomme dann ein ganz anderes 

Gepräge.  

Flowers beginnt mit seinem Projekt einer Rehabilitierung von Canisius, indem er sich in Kap. 

zwei eine Gesamtcharakteristik der Katechese durch die Geschichte hindurch vornimmt („this chapter 

treats the entire history of Christian catechesis up until the middle of the sixteenth century“, 34). In 

diesem Zusammenhang bringt Flowers erstmals seine Zentralthese: Der Katechismus des Petrus 

Canisius, dessen Erstfassung 1555 publiziert wurde, ist demnach nicht nur im Vergleich zu den 

zahlreichen anderen Katechismen seiner Zeit einzigartig gewesen, sondern auch im 

gesamthistorischen Vergleich. Er war also nicht, wie oft angenommen werde, „entirely ordinary“ (57), 

sondern organisierte die katechetischen Inhalte „in an unprecedented way“ (58). Konkret: Er 

organisierte diese Inhalte in zwei großen Blöcken – der erste unter der Überschrift „Weisheit“ mit den 

katechetischen Inhalten, der zweite unter der Überschrift „Gerechtigkeit“ mit Anleitungen zur rechten 

Lebensführung – und er legte bei diesen zwei Blöcken den Schwerpunkt auf den zweiten Block. Sein 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9260 
2	

 

Anliegen sei es auf diesem Hintergrund nicht gewesen, den Menschen die katechetische veritas 
überzustülpen, sondern sie zu einer lebenspraktischen pietas zu motivieren (z. B. 64). 

In Kap. drei versucht Flowers dann anhand einer Rekonstruktion des Entstehungsprozesses 

des Katechismus nachzuweisen, dass dieses „genre-defying book“, in dem Canisius eine „unique 

solution“ zum Problem der katechetischen Logik entwickelt habe (67), eine kreative Einzelleistung von 

Canisius gewesen sei. V. a. habe seine Entstehung nichts mit Ferdinand I. (der den Druck offiziell 

autorisiert hat) zu tun, der Anfang der 1550er Jahre von den Jesuiten ein theologisches „Kompendium“ 

verlangt hatte. Alle bisherigen Forscher – „the entire historiography of the catechism’s genesis“ (87) 

– hätten die Genese des Katechismus von 1555 falsch rekonstruiert, indem sie aus ihr einen 

interaktiven Prozess zwischen Canisius, Ferdinand und diversen anderen Jesuiten gemacht hatten. 

Ferdinand war als Ermöglicher des Drucks nur „the means through which Canisius’s catechism came 

to light” (106).  

Kap. vier stellt dann die Frage, wie Canisius dieses einzigartige Werk hatte schreiben können. 

Die Antwort lässt sich kurz zusammenfassen: Weil er ein Jesuit war. Konkreter: Weil er treuer Schüler 

des Paradejesuiten Peter Faber war, der ihn in den 1540er Jahren in den Jesuitenorden aufgenommen 

und nachhaltig geprägt hatte. Von ihm hatte er gelernt, dass der Fokus der katholischen Erneuerung 

nur über die Erneuerung der pietas, der konkreten religiösen Lebenspraxis, gelingen konnte. Letztlich 

sei dahinter die Logik der igantianischen Exerzitien gestanden. Auf diesem Hintergrund schrieb er 

seinen Katechismus, der insofern „both unique and uniquely Jesuit“ war, als er ganz fokussiert war 

auf das „shaping and deepening of pietas as a catechetical framework“. (121)  

Weiter geht es in Kap. fünf damit, dass Flowers die bisherige Forschung, die Canisius zu stark 

als Polemiker gelesen habe, geraderücken möchte. In seinem Katechismus sei er strikt anti-polemisch 

gewesen. Das zeige die „complexity“ (164) seines Verhältnisses zu den Protestanten – und das sei von 

der jüngeren Forschung allzu stark vereinfacht worden.  

In Kap. sechs schildert Flowers dann, wie es kommen konnte, dass der Katechismus von 

Canisius unter die kirchenamtlichen und politischen Räder kam. Sein Förderer Ferdinand I. habe 

diesen Text schon bald als „inadequate for his needs“ (190) gesehen und mehr das tridentinische bzw. 

dann römische Projekt eines gesamtkirchlichen Katechismus unterstützt – den späteren Catechismus 
Romanus –, der schließlich über die Summa von Canisius (und ihre diversen Kurzfassungen) 

triumphieren sollte (vgl. 194). Auch in Rom, wo man immer stärker die christliche veritas ins Zentrum 

rückte (und nicht mehr wie Canisius die pietas), verlor Canisius an Rückhalt. 

Das wird dann noch im abschließenden Kap. 7 vertieft. Der Catechismus Romanus passte 

demnach als Handbuch für die Kleriker besser in die zunehmend uniforme römisch-katholische Welt 

der damaligen Zeit. Für die konkrete Unterweisung der Gläubigen erschien dann ganz am Ende des 

16. Jh. auf päpstlichen Wunsch der Katechismus von Robert Bellarmin, der analog gestrickt war. Ihm, 

nicht Petrus Canisius, gehörte gesamtkirchlich gesehen die katechetische Zukunft. 

Es ist das Vorrecht einer Diss., eine klare, ja sogar eine kämpferische These zu vertreten. Das 

tut Flowers mit diesem Buch. Die Durchführung und Argumentation dieser klaren These überzeugt 

allerdings, man kann es nicht anders sagen, nur höchst bedingt. V. a. ist es die regelrechte 

Originalitätswut des Vf.s, der refrainartig betont, wie neu seine Erkenntnisse seien und wie wenig in 

der bisherigen Forschung das doch allzu Offensichtliche gesehen worden sei, die verstört und oft 

schlicht nicht stimmt. So trifft z. B. seine Betonung der hochoriginellen Anordnung der katechetischen 

Inhalte bei Canisius zwar einen wichtigen Punkt – aber das konnte man inhaltlich praktisch eins zu 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9260 
3	

 

eins (und klarer und konziser durchgeführt) schon vor vielen Jahren bei Michael Sievernich lesen.1 

Sein wichtiger einschlägiger Aufsatz wird von Flowers nur in einem völlig anderen Zusammenhang 

erwähnt (154) und im Literaturverzeichnis noch nicht einmal angeführt. Dass Flowers die bisherige 

Forschung sehr stark vergröbert, um dann geradezu mit Wollust draufschlagen zu können, zieht sich 

durch das ganze Buch. Dass z. B. Hilmar Pabel2, der derzeit vermutlich beste Kenner des literarischen 

Canisius, als Wiederkäuer alter Geschichtsbilder von einem polemischen Canisius, wie sie zuerst von 

den Jesuiten und dann von kulturkämpferischen und antimodernistischen Päpsten gezeichnet worden 

seien, dargestellt wird (9 und passim), ist in Bezug auf Pabel unzutreffend. Es ist auch unzutreffend in 

Bezug auf Canisius. Auch dass die umfassende und quellengesättigte Arbeit von Patrizio Foresta3 zur 

Genese des Katechismus als „too narrow“ bezeichnet wird, ist ärgerlich, weil Flowers dem faktisch 

nichts an überzeugender weiterführender Quellenauswertung entgegensetzt. Tatsächlich scheint 

Flowers seinen eigenen Thesen offenbar selbst oft nicht recht zu trauen. So ergeht er sich z. B. 

ausführlich darüber, dass Canisius seinen Katechismus ganz jenseits des Wunsches von Ferdinand I. 

verfasst habe – um dann ohne Erklärung festzustellen, „Canisius’s catechism met the requirements 

for the compendium of theology Ferdinand had desired since 1551“ (102). Seine Zentralthese von der 

Priorität der gerechtigkeitsorientierten pietas gegenüber der weisheitlichen veritas konterkariert er 

immer wieder, wenn er plötzlich das genaue Gegenteil behauptet und bspw. schreibt, in „Canisius’s 

schema, once Christians had embraced the precepts of wisdom, they were ready to respond to the call 

of justice“ (130). Und das sind nur zwei Beispiel von vielen. Auch quellenkritisch wird man einige 

Bedenken anmelden müssen, wenn er z. B. die ganz anders gelagerten Katechismen einmal von 

Canisius und dann des offiziellen Rom, den Catechismus Romanus, über einen Leisten schlägt, um dann 

festzustellen, der Catechismus Romanus habe den Katechismus von Canisius besiegt. Es handelt sich 

hier um völlig andere Textgattungen in völlig anderen historischen Kontexten.  

Das alles ist umso unbefriedigender, als das Anliegen von Flowers, den Katechismus als 

jesuitischen Text zu lesen, tatsächlich ein wichtiges Element in die Debatte einbringt. So wie er es 

macht, ist das jedoch leider kaum überzeugend. Die Zuspitzungen und – ja – Übertreibungen des 

Textes, wie man sie einer Qualifikationsarbeit bis zu einem gewissen Grad zugestehen darf, hätten für 

den Druck dringend revidiert werden müssen. So legt man das Buch, das mit Engagement und 

durchaus großer Belesenheit geschrieben worden ist, nach der Lektüre mit einer gewissen Ratlosigkeit 

zur Seite. 

 

Über den Autor: 

Mathias Moosbrugger, Dr. Dr., Assistenzprofessor am Institut für Bibelwissenschaften und Historische 

Theologie der Katholisch-Theologischen Fakultät Innsbruck (Mathias.Moosbrugger@uibk.ac.at) 

 
1 Vgl. Michael SIEVERNICH: Gesetz oder Weisheit. Zum theologischen Prinzip der Katechismen Martin Luthers 
und Petrus Canisius’. In: Rainer Berndt (Hg.): Petrus Canisius SJ (1521–1597). Humanist und Europäer (Erudiri 
Sapientia 1). Berlin 2000, 399–422. 
2 Vgl. z. B. Hilmar M. PABEL: Peter Canisius as a Catholic Editor of a Catholic St. Jerome. In: Archiv für 
Reformationsgeschichte 96 (2005) 171–197; DERS.: Peter Canisius and the Protestants. A Model of Ecumenical 
Dialogue?. In: Journal of Jesuit Studies 1 (2014) 373–399. 
3 Vgl. Patrizio FORESTA: „Wie ein Apostel Deutschlands“. Apostolat, Obrigkeit und jesuitisches Selbstverständnis 
des Petrus Canisius (1543–1570) (Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz 239). 
Göttingen 2016. 


