
THEOLOGISCHE REVUE 
 

122. Jahrgang 

– Januar 2026 – 
 
 
 
Metzlaff, Paul: Die Gegensatzlehre Romano Guardinis. Genese – Grund – Gehalt. 
Baden-Baden: Karl Alber 2024. 641 S. (Scientia & Religio 26), kt. € 129,00 ISBN: 978-3-
495-99177-0 

Wendt, Gabriel von: Melodie des Werdens. Romano Guardinis Gegensatzdynamik 
als Muster menschlicher Entwicklungsprozesse. Paderborn: Brill Schöningh 2024. 
(VIII) 419 S., kt. € 118,00 ISBN: 978-3-506-79625-7 
 
Zeitgleich sind zwei Dissertationen zur Gegensatzphilosophie Romano Guardinis (Verona 1885–

München 1968), unabhängig und unbeeinflusst voneinander, erarbeitet und publiziert worden. Das 

Denken in Gegensätzen war für Guardini zentral. Die Existenz des konkret Lebendigen kann nach 

ihm nicht monistisch aufgefasst werden, sondern vollzieht sich in spezifischer Weise in dualen 

Polaritäten. Dies zeigte er erstmalig 1914 in der Schrift Gegensatz und Gegensätze auf, die er zu seinem 

philosophischen Hauptwerk Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des Lebendig-Konkreten von 

1925 weiterentwickelte. Das damit erarbeitete Grundverständnis prägte alle Schriften seines Œuvres. 

Paul Metzlaff (geb. 1987), Geschäftsführer der Kommission für Ehe und Familie und Leiter der 

Arbeitsstelle für Jugendseelsorge der Deutschen Bischofskonferenz, erarbeitete das Gegensatzdenken 

Guardinis in drei Teilen: Zuerst klärt er den biographischen Ausgangspunkt und die existenzielle 

Entwicklung bis zur Publikation des Hauptwerkes 1925 (I. „Genese“), dann legt er die Denkstruktur 

und das maßgebliche Wirklichkeitsverständnis Guardinis offen (II. „Grund“) und erarbeitet daraufhin 

den eigentlichen, v. a. ontologisch und epistemologisch relevanten Inhalt dieses Polaritätsdenkens (III. 

„Gehalt“). Er schließt mit einem differenzierten Fazit („Zusammenschau – blinde Flecken – Horizonte 

– Ausblick“). 

In einer Einleitung („Einblick“, 15–24) führt Metzlaff in die Gegensatzlehre ein, erklärt sein 

methodisches und begriffliches Vorgehen und gibt den bisherigen Forschungsstand wieder. 

Im ersten Hauptteil („Teil I ‚Genese‘“, 25–158) begreift er in einem ersten Kap. Guardinis 

„Existenz als Ausgangspunkt der Theorie“ (26–85) des Gegensatzes, indem er die biografisch und 

individuell bedingten Spannungen im Leben Guardinis offenlegt: seine „kantische“ Krise und sein 

Schlüsselerlebnis während des Studiums, der aus den Spannungen entstandene Gegensatz-Begriff, die 

existentiellen Gegensätze seines Werdegangs hinsichtlich des heimatlichen Ringen zwischen Italien 

und Deutschland, hinsichtlich der Berufung (Studien, Priester, akademische Laufbahn) und 

hinsichtlich seiner Schwermut sowie seiner prägenden Freundschaften zu Josef Weiger und Karl 

Neundörfer. In einem zweiten und dritten Kap. schildert Metzlaff die Werkgenese von Guardinis 

Polaritätsdenken zur Erstlingsschrift von 1914 (85–127) und zum ausgereiften Werk von 1925 (128–

156). 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9258 
2	

 

Im zweiten Hauptteil („Teil II ‚Grund‘“, 159–265) fasst Metzlaff das die Gegensatzkategorie(n) 

konstituierende Denk- und Wirklichkeitsverständnis Guardinis als Hinwendung zur „Wirklichkeit“ 

(160–193), zum „Lebendig-Konkreten“ (193–229) und zur zentralen „Hingabe an Gott und die Kirche“ 

(229–263). Während sich der Wirklichkeitsbegriff vor allem in der Auseinandersetzung mit Immanuel 

Kant, dem Neukantianismus und dem phänomenologischen Denken bildet, ist die für Guardini 

zentrale Kategorie des Lebendig-Konkreten phänomenanalytisch und lebens- wie 

existenzphilosophisch geprägt, die zur (analogen) Mitte des Lebens, dem Achsenpunkt, in Jesus 

Christus und seiner Kirche führt. 

Der umfassende dritte Hauptteil („Teil III ‚Gehalt‘“, 267–495) erarbeitet den ontologischen und 

epistemologischen Inhalt von Guardinis Polaritätsdenken, das das Lebendig-Konkrete durch acht 

Gegensatzpaare bestimmt: durch drei intraempirische (Akt-Bau, Fülle/Formloses-Form, 

Einzelheit/Besonderes-Ganzheit; 285–337), drei transempirische (Produktion-Disposition, 

Ursprünglichkeit-Regel, Immanenz-Transzendenz; 338–369) und zwei transzendentale 

(Verwandschaft-Besonderung, Einheit-Mannigfaltigkeit; 369–419) Gegensatzpole, die einander weder 

widersprechen noch ein- oder ausschließen, sondern zueinander in einer von Maß und Rhythmus 

bewegten lebendigen Spannung stehen. Durch Reihung und Kreuzung (421–427) entstehen zudem 

größere Gebilde (Familie, Staat u. a. m.). Erkannt wird all dies in dem gegensatzstrukturierten Akt der 

Anschauung (462–492). 

Alle Hauptteile (I–III) enden jeweils mit einem Resümee und Ausblick, wobei der Ausblick des 

letzten Teils (III) zu einem weiteren (so nicht genannten vierten) Hauptteil (497–535) ausgearbeitet 

wurde, der es in sich hat: Nach der kurzen Beantwortung der Frage, was disziplinär mit der 

Gegensatzlehre vorliegt, benennt er sehr kurz (auf vier Seiten!), aber sehr präzise „Blinde Flecken: Die 

Grenzen der Gegensatzlehre“ (501–505), denn aus der Erfahrung gewonnene Prinzipien können weder 

erschöpfend noch gesichert sein und unterliegen demnach der Induktionstheorie Immanuel Kants. 

Guardini hat allerdings die evident erkennbare Vollständigkeit seiner Gegensatzkategorien vertreten. 

Bereits zu seinen Lebzeiten wurde Kritik an seiner Kategorientafel geäußert, die sich gerade in ihrem 

Erfahrungs- und Begründungsbezug im Zeitalter der Digitalität und Artificial Intelligence noch 

ausweiten dürfte. Zudem kann kaum überzeugend von einer Kant überholenden „Kritik der konkreten 

Vernunft“ gesprochen werden – zu schlagwortartig wird von ihm hier und gegenüber anderem 

philosophisch Kritikwürdigem die Argumentation geführt. Einen eigenen Ansatz quer zu den 

differenten Anschauungen anderer Autor:innen vorzulegen, ist eine bedeutende intellektuelle 

Forschungsleistung Guardinis, kann aber über seine Schwäche, deren jeweiligen Kontexte teilweise 

auszublenden, nicht hinwegtäuschen. Auch seine Begrifflichkeit ist, trotz aller Sprachvirtuosität, nicht 

immer präzise. 

In einem weiteren Kap. (505–524) dieses letzten (vierten) Teils vergleicht Metzlaff 

kenntnisreich Guardinis Gegensatzdenken mit dem von Johann Adam Möhler und dem von Erich 

Przywara SJ sowie mit der Dialogphilosophie Martin Bubers. Das letzte Kap. (524–535) zeigt 

schließlich die Bedeutung der Gegensatzlehre bei Papst Franziskus auf, wie sie deutschsprachig in 

dieser Weise noch nicht zu lesen war (ähnlich nur in der kaum beachteten dt. Übersetzung Massimo 

Borghesis: Papst Franziskus. Sein Denken, seine Theologie, Darmstadt 2020). Dass die zum 

Polaritätsdenken Guardinis begonnene Dissertation Bergoglios bereits verfasst und publikationsbereit 

vorliegt, ist aber eine kühne Aussage Metzlaffs. Die diesbezüglich einzige Quelle, zwei Sätze von Papst 

Franziskus in einem Interview (Javier Cámara/Sebastián Pfaffen, Aquel Francisco, Córdoba 2015, 184: 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9258 
3	

 

„[…] geschaut, ob ich mit meiner Doktorarbeit weitermachen konnte, habe es aber nicht geschafft […] 

verpasst, sie […] zu verteidigen und zu veröffentlichen“), scheint kaum eindeutig zu sein und ist als 

einziger Beleg dürftig, so dass der Stand der Dissertation Bergoglios erst nach Freigabe seines 

Pontifikatsarchivs sicher geklärt werden kann. 

Zwei Anhänge fügt Metzlaff seiner Untersuchung bei: das bisher unveröffentlichte, für die 

Gegensatzlehre nicht unbedeutende „Notizbuch Romano Guardinis (1914–1919)“ (537–575) und 

„‚Gegensatz und Gegensätze‘ (1914) in textkritischer Fassung“ (577–600), in der Metzlaff zwei weitere 

Textversionen von Guardinis erster Gegensatzschrift berücksichtigt. 

Gabriel von Wendt (geb. 1987), der an der Päpstl. Hochschule Regina Apostolorum in Rom 

Philosophie lehrt und dessen Studie mit dem Promotionspreis der Görres-Gesellschaft und Alfred-

Petzelt-Stiftung sowie mit dem Preis „Eccellenza Accademica“ seiner Hochschule ausgezeichnet 

wurde, analysiert und eruiert das Gegensatzdenken Guardinis in anthropologischer Hinsicht. Er fragt 

vor dem Hintergrund dieser Polaritätsauffassung nach dem Sein und dem Werden des Menschen, 

indem er im Ausgang vom Gegensatzbuch von 1925 diesen philosophischen Ansatz hinsichtlich seiner 

Kohärenz und Konsistenz im Gesamtwerk Guardinis in den Blick nimmt (1.), ihn dort als Schlüssel 

zum Vollzug des Denkens (2.) und des Menschseins (3.) aufweist, daraufhin die Gegensatzdynamik als 

solche (4.) und als Muster anthropologischer Entwicklung (5.) erarbeitet, um sie schließlich in einem 

auswertenden Fazit (6.) als konstitutiv für das Sein und Werden des Menschen – als (metaphorisch 

formulierte, weil begrifflich nicht voll erschließbare) „Melodie des Werdens“ – zu resümieren. 

Nach der „Einleitung“ (1–7) in die dem Gegensatzdenken zugrunde liegende Fragestellung 

nach dem Sein und Werden menschlicher Existenz sichtet von Wendt im ersten Kap. (9–58) die 

Gegensatzlehre Guardinis in einem ersten Anlauf im Rahmen seiner Philosophie und der hierzu 

einschlägigen Forschungen, die ihre systematisch ausgeführte, gnoseologisch wie ontologisch 

bedeutsame Schlüsselstellung zu belegen scheint. Wie sich dies in den inhaltlichen Grundthemen des 

Werkes Guardinis darstellt, untersucht von Wendt in einem zweiten Kap. (59–94) nicht einfachhin 

chronologisch, sondern kategorial hinsichtlich der den Denkvollzug betreffenden Termini der 

Erkenntnis, Optik, Begegnung, Haltung, Wahrheitskonstitution, Weltanschauung, Typologie 

(Vorurteil), Eigentlichkeit und Dialektik. Im dritten, sehr umfassenden Kap. (95–231) führt er die 

Schlüsselstellung der Gegensatzlehre hinsichtlich der den Vollzug des Menschseins betreffenden 

Sachwirklichkeiten weiter, nämlich anhand vier zentraler anthropologischer Termini (Lebendigkeit, 

Sach-Konkretion, Menschsein, Personsein), acht anthropologischer Dimensionen (Leiblichkeit, 

Geschichtlichkeit, Interpersonalität, Sexualität, Kultur, Religiosität, Bildung, Freizeit) und drei 

weiterer Thematiken (ethische Handlung, Natur, Schöpfung). Mit diesem deutlich längeren Kap. als 

die beiden vorhergehenden und die drei nachfolgenden hat von Wendt den Gegensatz als synchron 

lesbaren, konsistenten und kohärenten Schlüssel für Guardinis Werk in den Entwicklungsprozessen 

des vollzogenen Menschseins aufgewiesen. 

Im vierten Kap. (233–274) analysiert er nun eingehender die Bewegung und Dynamik des 

Gegensatzes, insbes. durch die Untersuchung von Rhythmus und Maß, aus der qualitativ die 

teleologische Gestalt der „Melodie“ entsteht. In einem fünften Kap. (275–316) vertieft er die 

guardinische Gegensatzdynamik in Bezug auf vier grundsätzliche Muster menschlicher 

Entwicklungsprozesse, nämlich kognitiver, typologischer, pädagogischer und relationaler Prozesse, 

die im jeweiligen Nacheinander von Sequenz, Frequenz und Konsequenz beschrieben werden. Im 

letzten, sechsten Kap. (317–351) wertet von Wendt die Ergebnisse seiner Studie aus. Sie weisen ein 



Theologische Revue 122 (Januar 2026)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2026-9258 
4	

 

gegensatzdynamisches Muster menschlicher Entwicklungsprozesse auf, das sich indeterminierend 

teleologisch richtungsweisend als „Melodie des menschlichen Werdens“ (317.327–330) vollzieht. 

Guardinis existentieller Ansatz, seine Ausarbeitung eines Entwurfs gelingenden Lebens, scheint 

gerade zu Zeiten der wesentlichen Unbestimmtheit des Menschen und seiner liquiden und diversen 

Konstruktionen hoch aktuell zu sein. 

Von Wendt fügt drei, bisher unveröffentlichte, für das guardinische Gegensatzdenken 

wichtige Anhänge seiner Untersuchung bei: das Typoskript „Geistige Entwicklung und 

schriftstellerische Arbeit“ (355–372), das inhaltlich zu Guardinis „Berichte über mein Leben. 

Autobiographische Aufzeichnungen“ (Düsseldorf, 31995) gehört, dort unverständlicherweise aber 

nicht mit aufgenommen wurde, sowie die beiden späten von Guardini verfassten Notizen „Mein Buch 

‚Der Gegensatz‘“ (373f) und „Sinn der Gegensatzlehre“ (575–577). 

Beide Summa-cum-laude-bewerteten Dissertationen, die Erfurter Metzlaffs und die Römische 

von Wendts, erfüllen mit ihrer unterschiedlichen Fragestellung hinsichtlich des gleichen 

Forschungsgegenstands auf fachlich überzeugende Weise ein dringliches Desiderat. Zu Unrecht fristet 

die Gegensatzlehre Guardinis unter den vielfältigen Rezeptionen seiner „Reform aus dem Ursprung“ 

(Hans Urs v. Balthasar) ein Aschenputteldasein. Dabei handelt es sich um die frühe Frucht aus den 

Konfrontationen vor allem mit dem Denken Platons, Aristoteles, Bonaventuras, Thomas von Aquins, 

Johann Wolfgang von Goethes, Georg Wilhelm Friederich Hegels, Søren Kierkegaards, Friedrich 

Nietzsches, Georg Simmels und Max Schelers, die seiner phänomenischen Analyse und Tiefenschau 

des konkret Lebendigen ihren Reflexionshorizont bereitstellen und monistische Weltdeutungen 

obsolet erscheinen lassen. 

Eingehende Monographien zur Gegensatzlehre lagen deutschsprachig, gemessen an den 

umfassend metareflektierten Analysen von Metzlaff und von Wendt, bisher nicht vor (in Bezug auf 

Nietzsche aber: Albrecht Voigt, Dresden 2017). Aktuell und maßgebend gibt es diesbezüglich 

eingehende Untersuchungen nur noch italienischsprachig: von Massimo Borghese: Romano Guardini. 
Antinomia […], Milano 2018, und: Romano Guardini. Dialettica […], Roma 32021; sowie kompakt von 

Marcello Aquaviva, Roma 2007. 

Mit den beiden Studien von Metzlaff und von Wendt wird nun für den deutschsprachigen 

Raum eine Polaritätskonstitution menschlichen Daseins erschlossen, wie sie nicht nur für den 

philosophisch-theologischen Denker und Zeitkritiker Romano Guardini prägend war, sondern auch 

für aktuelle Forschungen zur Struktur menschlichen Existierens kaum übergangen werden kann. 

 

Über den Autor: 

Markus Zimmermann, Dr. Dr., Fundamentaltheologe/Dogmatiker an der Theologischen Fakultät der 

Pontificia Università Gregoriana bis 2023, anschl. an der Theologischen Fakultät der Universität Trier 

(zimmermann@uni-trier.de) 


