
THEOLOGISCHE REVUE 
 

121. Jahrgang 

– Dezember 2025 – 
 
 
 
Heyder, Clemens: Familiengründung mittels Eizellspende. Zur Ethik einer 
reproduktionsmedizinischen Praxis in der liberalen Gesellschaft. – Berlin/Boston: de 
Gruyter 2025, 315 S. (Studien zu Wissenschaft und Ethik, 9), brosch. € 19,95 ISBN: 978-
3-11-221497-8 
 
Innerhalb der derzeit wieder verstärkt geführten Debatte zur so genannten „reproduktiven 

Autonomie“ spielt auch die Forderung nach Legalisierung der Eizellspende, die in Europa nur noch in 

Deutschland und Luxemburg gesetzlich verboten ist, eine zentrale Rolle. Entsprechend hatte auch die 

letzte Koalition aus SPD, Grünen und FDP – gemäß ihrem Koalitionsvertrag – die Prüfung nicht nur 

der Herausnahme des Schwangerschaftsabbruchs aus dem Strafgesetzbuch, sondern auch des 

bestehenden Verbots von Leihmutterschaft und Eizellspende veranlasst. Während von Seiten des kath. 

Lehramts ein klares Verbot nicht nur der Eizell-, sondern auch der Samenspende wie überhaupt der 

künstlichen Befruchtung besteht, gibt es von juristischer wie von ethischer Seite – aber auch in der 

Stellungnahme der Leopoldina und der Union der deutschen Akademien der Wissenschaften zur 

Fortpflanzungsmedizin in Deutschland – auch eine Linie, die die Möglichkeit der Eizellspende unter 

klaren gesetzlichen Bedingungen befürwortet. Im Rahmen dieser Debatte nimmt die vorliegende, von 

Ralf Stoecker und Claudia Wiesemann begleitete Diss. klar dahingehend Stellung, dass eine derart 

gravierende Einschränkung reproduktiver Autonomie wie das Verbot der Eizellspende in einer 

liberalen und demokratischen Gesellschaft nicht gerechtfertigt ist (283), dass es aber wohl – wie der 

Vf. in der Einleitung betont – einer Auseinandersetzung mit der individual- und sozialethischen 

Dimension (Gehalt der Rede von reproduktiver Autonomie, beziehungsethischen Perspektiven und 

soziale Gerechtigkeit) bedarf, um Bedingungen aufzustellen, unter denen Eizellspende möglich sein 

kann (15).  

Ein erstes Kap. widmet sich grundsätzlichen Überlegungen zur Durchführung einer 

Eizellspende. Der Vf. nennt zunächst mögliche Indikationen und weist auf medizinische Chancen und 

Risiken (für Spenderin, Empfängerin und Embryo) hin. Er setzt sich mit dem Einwand auseinander, 

dass Kinderwunschbehandlung in vielen Fällen (bei sozialer Indikation) nicht mit dem Heilauftrag der 

Medizin zu vereinbaren sei, sowie mit dem Argument, dass hier ein hybrides Verfügen über die 

natürliche Ordnung vorliege (kath. Kirche, Hans Jonas). Schon hier wird deutlich, dass Eizellspende 

zwar einen Zugewinn an reproduktiver Freiheit bedeutet, dass aber auch besondere Ansprüche 

(angemessene Aufklärung, gesellschaftliche Akzeptanz) an ihre Legitimation gestellt werden müssen. 

In einem zweiten Kap. erörtert der Vf. deshalb die Frage, wie sich die Möglichkeit der 

Eizellspende zwischen der Freiheit und Autonomie des Einzelnen einerseits und dem Anspruch an die 

Verantwortung andererseits einordnen lässt. Autonomie wird dabei weniger im Sinne Immanuel 



Theologische Revue 121 (Dezember 2025)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2025-9203 
2	

 

Kants, für den Autonomie Bindung an das Sittengesetz bedeutet, als vielmehr im Sinne John Stuart 

Mills verstanden, nach dem individuelle Freiheit nur durch eine mögliche Schädigung anderer Freiheit 

begrenzt werden kann. In diesem Sinne beinhalte reproduktive Freiheit und Autonomie durchaus auch 

ein schwaches positives Recht auf Bereitstellung der Mittel, die einen Zugang zu 

reproduktionsmedizinischen Angeboten erlauben (62). Der Vf. macht dann aber auch auf mögliche 

Schäden (anderer, Sozialschädlichkeit, Selbstschädigung, Autonomieverlust durch die Macht der 

Medizin), die durch Eizellspende entstehen können, aufmerksam, sieht darin aber kein so starkes 

Argument, dass die reproduktive Autonomie eingeschränkt werden könne, plädiert aber sehr wohl 

für einen verantwortungsvollen Umgang mit den reproduktiven Verfahren, zu dem auch eine 

Aufklärungspflicht (82) gehört. Was dies bedeutet, entfaltet der Vf. in den folgenden Kap.n. 

So thematisiert er im dritten Kap. zunächst die Verantwortung für das Kind. Er diskutiert 

verschiedene Einwände, dass durch Eizellspende das Kindeswohl gefährdet werde (Probleme während 

der Schwangerschaft für den Fötus, Trennung von biologischer und genetischer Mutterschaft, neue 

Formen von Elternschaft), zeigt aber – nach einer grundsätzlichen Problematisierung des Begriffs 

„Kindeswohl“ –, dass die möglichen Schwierigkeiten und die Berufung auf das Kindeswohl ein Verbot 

der Eizellspende nicht begründen können (126). Das bedeutet andererseits nicht, dass sich zentrale 

Elemente für eine gute und verantwortliche Elternschaft benennen lassen, durch die das Kindeswohl 

gefördert werden kann. Der Vf. entfaltet dazu eine ganze Reihe an normativen Ansprüchen an 

elterliche Verantwortung (131–145). 

Im vierten Kap. geht es um die Problematik der Beziehung zwischen Spenderin und der 

Empfängerfamilie. Der Vf. zeigt dabei zunächst, dass die genetische Verwandtschaft im gewandelten 

heutigen Konzept von Familie kein notwendiges Element für Familie und kein universelles Kriterium 

zur Erfüllung des Kinderwunsches ist (163). Abzulehnen ist in der Sicht des Vf.s eine anonyme 

Eizellspende durchzuführen, nach der man das Kind nicht über seine genetische Herkunft aufklären 

kann und dieses nicht die Chance hat, seine genetische Mutter kennenzulernen. 

Ein weiteres wichtiges Thema bildet schließlich die Gefahr der Kommerzialisierung und 

Vermarktung der Eizellspende, das der Vf. im fünften Kap. behandelt. Er diskutiert die Problematik 

einer angemessenen monetären Vergütung der Spenderinnen zwischen Aufwandsentschädigung und 

Ausbeutung sowie der Kommodifizierung der Eizellspende, die Eizellen zu Waren macht. Er diskutiert 

weiterhin das Problem der Verfügungsgewalt über den eigenen Körper und des selbstschädigenden 

Verhaltens, der Instrumentalisierung und Selbstinstrumentalisierung sowie der finanziellen Anreize 

und einer unfreiwilligen Zustimmung in Notlagen, der ökonomischen Ungleichheit und der globalen 

Ungerechtigkeit und zeigt schließlich, welche Chancen sich durch eine angemessene staatliche 

Regulierung hinsichtlich medizinischer Qualitätsstandards, psychosozialer Beratung und hinsichtlich 

der sozialen Gerechtigkeitsprobleme bieten (241–245). Der Vf. zieht das Fazit, dass weder eine 

unregulierte Zulassung noch ein Verbot der Eizellspende als politische Lösung in Frage kommt. Auch 

ein Verbot sei ein paternalistischer Eingriff in das Selbstbestimmungsrecht potenzieller Spenderinnen, 

ohne die Bedingungen sozialer Ungleichheit zu beseitigen (272). Stattdessen müsse es um eine 

rechtliche Regulierung, begleitet von einer gesamtgesellschaftlichen Debatte, gehen. 

Eine Zusammenfassung, der noch einmal ein geschichtlicher Rückblick über die bisherigen 

Entwicklungen vorgeschaltet ist, schließt die Untersuchung ab. Ein Verzeichnis der verwendeten 

Literatur sowie ein ausführliches Sachregister sind angehängt. 



Theologische Revue 121 (Dezember 2025)  

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2025-9203 
3	

 

In der oft sehr emotional geführten Debatte kann die vorliegende umfassende Arbeit 

ausgehend von der Position einer liberalen Ethik zu einer Versachlichung der Diskussion führen. Alle 

wesentlichen Standardargumente und Einwände werden eingehend geprüft und auf ihre 

Tragfähigkeit hin befragt. Das Ergebnis, nämlich dass sich ein striktes Verbot letztlich nicht begründen 

lässt, sondern dass man sich vielmehr um eine angemessene rechtliche Regelung bemühen sollte, die 

die Selbstbestimmung absichert und zu mehr Gerechtigkeit beiträgt, wird überzeugend vorgetragen. 

Auch für eine theologischen Ethik, die – vor dem Hintergrund der lehramtlichen Ablehnung 

künstlicher Befruchtung überhaupt – immer wieder für ein Verbot plädiert, kann die Untersuchung 

eine Herausforderung zur Überprüfung der eigenen Argumente bieten. 

 

Über den Autor: 

Stephan Ernst, Dr., Professor für Moraltheologie an der Katholisch-Theologischen Fakultät der 

Universität Würzburg (stephan.ernst@mail.uni-wuerzburg.de) 
 


