THEOLOGISCHE REVUE

121. Jahrgang
- Dezember 2025 -

Heyder, Clemens: Familiengriindung mittels Eizellspende. Zur Ethik einer
reproduktionsmedizinischen Praxis in der liberalen Gesellschaft. — Berlin/Boston: de
Gruyter 2025, 315 S. (Studien zu Wissenschaft und Ethik, 9), brosch. € 19,95 ISBN: 978-
3-11-221497-8

Innerhalb der derzeit wieder verstarkt gefithrten Debatte zur so genannten ,reproduktiven
Autonomie” spielt auch die Forderung nach Legalisierung der Eizellspende, die in Europa nur noch in
Deutschland und Luxemburg gesetzlich verboten ist, eine zentrale Rolle. Entsprechend hatte auch die
letzte Koalition aus SPD, Griinen und FDP - geméaf} ihrem Koalitionsvertrag — die Priifung nicht nur
der Herausnahme des Schwangerschaftsabbruchs aus dem Strafgesetzbuch, sondern auch des
bestehenden Verbots von Leihmutterschaft und Eizellspende veranlasst. Wahrend von Seiten des kath.
Lehramts ein klares Verbot nicht nur der Eizell-, sondern auch der Samenspende wie tiberhaupt der
kiinstlichen Befruchtung besteht, gibt es von juristischer wie von ethischer Seite — aber auch in der
Stellungnahme der Leopoldina und der Union der deutschen Akademien der Wissenschaften zur
Fortpflanzungsmedizin in Deutschland — auch eine Linie, die die Moglichkeit der Eizellspende unter
klaren gesetzlichen Bedingungen befiirwortet. Im Rahmen dieser Debatte nimmt die vorliegende, von
Ralf Stoecker und Claudia Wiesemann begleitete Diss. klar dahingehend Stellung, dass eine derart
gravierende Einschrankung reproduktiver Autonomie wie das Verbot der Eizellspende in einer
liberalen und demokratischen Gesellschaft nicht gerechtfertigt ist (283), dass es aber wohl - wie der
Vf. in der Einleitung betont — einer Auseinandersetzung mit der individual- und sozialethischen
Dimension (Gehalt der Rede von reproduktiver Autonomie, beziehungsethischen Perspektiven und
soziale Gerechtigkeit) bedarf, um Bedingungen aufzustellen, unter denen Eizellspende méoglich sein
kann (15).

Ein erstes Kap. widmet sich grundsitzlichen Uberlegungen zur Durchfithrung einer
Eizellspende. Der Vf. nennt zundchst mégliche Indikationen und weist auf medizinische Chancen und
Risiken (fiir Spenderin, Empfangerin und Embryo) hin. Er setzt sich mit dem Einwand auseinander,
dass Kinderwunschbehandlung in vielen Féllen (bei sozialer Indikation) nicht mit dem Heilauftrag der
Medizin zu vereinbaren sei, sowie mit dem Argument, dass hier ein hybrides Verfiigen iiber die
natiirliche Ordnung vorliege (kath. Kirche, Hans Jonas). Schon hier wird deutlich, dass Eizellspende
zwar einen Zugewinn an reproduktiver Freiheit bedeutet, dass aber auch besondere Anspriiche
(angemessene Aufklarung, gesellschaftliche Akzeptanz) an ihre Legitimation gestellt werden miissen.

In einem zweiten Kap. erortert der Vf. deshalb die Frage, wie sich die Mdglichkeit der
Eizellspende zwischen der Freiheit und Autonomie des Einzelnen einerseits und dem Anspruch an die

Verantwortung andererseits einordnen lasst. Autonomie wird dabei weniger im Sinne Immanuel



Theologische Revue 121 (Dezember 2025)

Kants, fiir den Autonomie Bindung an das Sittengesetz bedeutet, als vielmehr im Sinne John Stuart
Mills verstanden, nach dem individuelle Freiheit nur durch eine mégliche Schadigung anderer Freiheit
begrenzt werden kann. In diesem Sinne beinhalte reproduktive Freiheit und Autonomie durchaus auch
ein schwaches positives Recht auf Bereitstellung der Mittel, die einen Zugang zu
reproduktionsmedizinischen Angeboten erlauben (62). Der Vf. macht dann aber auch auf mégliche
Schiaden (anderer, Sozialschidlichkeit, Selbstschadigung, Autonomieverlust durch die Macht der
Medizin), die durch Eizellspende entstehen konnen, aufmerksam, sieht darin aber kein so starkes
Argument, dass die reproduktive Autonomie eingeschrankt werden konne, pladiert aber sehr wohl
fiir einen verantwortungsvollen Umgang mit den reproduktiven Verfahren, zu dem auch eine
Aufklarungspflicht (82) gehort. Was dies bedeutet, entfaltet der Vf. in den folgenden Kap.n.

So thematisiert er im dritten Kap. zunichst die Verantwortung fiir das Kind. Er diskutiert
verschiedene Einwénde, dass durch Eizellspende das Kindeswohl gefdhrdet werde (Probleme wahrend
der Schwangerschaft fiir den Fotus, Trennung von biologischer und genetischer Mutterschaft, neue
Formen von Elternschaft), zeigt aber — nach einer grundsatzlichen Problematisierung des Begriffs
,Kindeswohl® -, dass die moglichen Schwierigkeiten und die Berufung auf das Kindeswohl ein Verbot
der Eizellspende nicht begriinden kénnen (126). Das bedeutet andererseits nicht, dass sich zentrale
Elemente fiir eine gute und verantwortliche Elternschaft benennen lassen, durch die das Kindeswohl
gefordert werden kann. Der Vf. entfaltet dazu eine ganze Reihe an normativen Anspriichen an
elterliche Verantwortung (131-145).

Im vierten Kap. geht es um die Problematik der Beziehung zwischen Spenderin und der
Emptféangerfamilie. Der Vf. zeigt dabei zunéchst, dass die genetische Verwandtschaft im gewandelten
heutigen Konzept von Familie kein notwendiges Element fiir Familie und kein universelles Kriterium
zur Erfiillung des Kinderwunsches ist (163). Abzulehnen ist in der Sicht des Vf.s eine anonyme
Eizellspende durchzufiihren, nach der man das Kind nicht tiber seine genetische Herkunft aufklaren
kann und dieses nicht die Chance hat, seine genetische Mutter kennenzulernen.

Ein weiteres wichtiges Thema bildet schlieflich die Gefahr der Kommerzialisierung und
Vermarktung der Eizellspende, das der Vf. im fiinften Kap. behandelt. Er diskutiert die Problematik
einer angemessenen monetéren Vergiitung der Spenderinnen zwischen Aufwandsentschadigung und
Ausbeutung sowie der Kommodifizierung der Eizellspende, die Eizellen zu Waren macht. Er diskutiert
weiterhin das Problem der Verfiigungsgewalt iiber den eigenen Kérper und des selbstschadigenden
Verhaltens, der Instrumentalisierung und Selbstinstrumentalisierung sowie der finanziellen Anreize
und einer unfreiwilligen Zustimmung in Notlagen, der 6konomischen Ungleichheit und der globalen
Ungerechtigkeit und zeigt schliefilich, welche Chancen sich durch eine angemessene staatliche
Regulierung hinsichtlich medizinischer Qualititsstandards, psychosozialer Beratung und hinsichtlich
der sozialen Gerechtigkeitsprobleme bieten (241-245). Der Vf. zieht das Fazit, dass weder eine
unregulierte Zulassung noch ein Verbot der Eizellspende als politische Losung in Frage kommt. Auch
ein Verbot sei ein paternalistischer Eingriff in das Selbstbestimmungsrecht potenzieller Spenderinnen,
ohne die Bedingungen sozialer Ungleichheit zu beseitigen (272). Stattdessen miisse es um eine
rechtliche Regulierung, begleitet von einer gesamtgesellschaftlichen Debatte, gehen.

Eine Zusammenfassung, der noch einmal ein geschichtlicher Riickblick tiber die bisherigen
Entwicklungen vorgeschaltet ist, schliefit die Untersuchung ab. Ein Verzeichnis der verwendeten

Literatur sowie ein ausfiihrliches Sachregister sind angehéngt.

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2025-9203



Theologische Revue 121 (Dezember 2025)

In der oft sehr emotional gefiihrten Debatte kann die vorliegende umfassende Arbeit
ausgehend von der Position einer liberalen Ethik zu einer Versachlichung der Diskussion fiihren. Alle
wesentlichen Standardargumente und Einwédnde werden eingehend gepriift und auf ihre
Tragfahigkeit hin befragt. Das Ergebnis, namlich dass sich ein striktes Verbot letztlich nicht begriinden
lasst, sondern dass man sich vielmehr um eine angemessene rechtliche Regelung bemiihen sollte, die
die Selbstbestimmung absichert und zu mehr Gerechtigkeit beitragt, wird tiberzeugend vorgetragen.
Auch fiir eine theologischen Ethik, die - vor dem Hintergrund der lehramtlichen Ablehnung
kiinstlicher Befruchtung iiberhaupt — immer wieder fiir ein Verbot pladiert, kann die Untersuchung

eine Herausforderung zur Uberpriifung der eigenen Argumente bieten.

Uber den Autor:

Stephan Ernst, Dr., Professor fir Moraltheologie an der Katholisch-Theologischen Fakultit der

Universitat Wiirzburg (stephan.ernst@mail.uni-wuerzburg.de)

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2025-9203



