THEOLOGISCHE REVUE

121. Jahrgang
- November 2025 -

Darwall, Stephen: The Heart and its Attitudes. - Oxford: Oxford University Press
2024. S. 195, geb. £ 30,00 ISBN: 978-0-1988-7956-5

L1n dieser fliissigen Welt ist es notwendig, wieder vom Herzen zu sprechen, als dem Ort, wo in jedem
Menschen, gleich welcher Herkunft und Lebensbedingungen, alles zusammenkommt, wo all die
anderen Krifte, Uberzeugungen, Leidenschaften und Entscheidungen der konkreten Menschen
entspringen und verwurzelt sind®, schrieb Papst Franziskus in seiner letzten Enzyklika Dilexit nos (Nr.
8), die sich ausdriicklich das ,Herz“ zum Thema nimmt. Theol. hat die Rede vom Herzen eine lange
Tradition. Aber kann das ,Herz", dieser so metaphorische Ausdruck, auch ein philos. Begriff sein?
Franziskus hat dies behauptet (Nr. 15), und bei ihm steht das Herz gewissermaflen fiir das Zentrum
der menschlichen Person: ,Man konnte sagen, dass ich letztlich mein Herz bin, denn es ist das, was
mich ausmacht, was mich in meiner geistigen Identitat pragt und mich mit den anderen Menschen
verbindet® (Nr. 14).

Der in Yale lehrende analytische Philosoph Stephen Darwall versucht in seiner neuesten
Publikation dem Herzen einen Platz in der philos. Psychologie zu geben, indem er es als eine von zwei
Quellen unserer einstellungsbezogenen Ausgriffe auffasst, die wir gegeniiber anderen Menschen
vornehmen. Die zweite Quelle bildet fiir D. der Wille. Dieser fithrt zu den seit Peter Strawsons
bahnbrechendem Aufsatz ,Freedom and Resentment® (1962) — auch von D. selbst - ausgiebig
diskutierten ,reactive attitudes“ im moralischen Sinne (,deontic“): Wenn mir jemand vorsétzlich einen
Schlag in den Bauch versetzt, werde ich auf diese Person mit einem moralischen Zorn reagieren, weil
ich den Schlag nicht verdient habe, aber den Schlager als jemanden ernst nehme, der sittlichen
Anforderungen unterliegt, die er mit seinem Schlag eklatant verletzt hat. Selbst wenn ich einen
solchen Schlag von A gegeniiber B nur wahrnehme, werde ich mich ob der ungerechten Handlung
des Schlagers emporen. In der reaktiven Haltung des Willens zeige ich meinen Respekt vor der
sittlichen Person dessen, der handelt — selbst wenn dieses Handeln ein Schlagen ist. Im Falle eines
verfehlten Handelns wird meine Reaktion ein Vorwurf sein. Im Falle gelungenen Handelns wird es
sich um Dankbarkeit oder Anerkennung handeln.

D. will nun aber in diesem Buch das Phanomen erkunden, dass wir uns auch in ,reaktiven
Haltungen® ohne moralische Farbung aufeinander beziehen kénnen und dies haufig tun: Hierbei
handelt es sich dann um ,second-person attitudes®, die vom Herzen ausgehen, insbes. Liebe und die
mit ihr verbundene Hoffnung, denn bei jeder dieser ,herzlichen® Haltungen hoffen wir auf
Erwiderung mit der gleichen Haltung.

Die Phidnomene sind zuweilen begrifflich deutlicher unterscheidbar als phanomenal. So gibt

es den eben beschriebenen ,unparteilichen Zorn® als moralische Haltung im Rahmen einer ,Zweite-



Theologische Revue 121 (November 2025)

Person-Struktur®, wenn eine deontische Norm verletzt worden ist. Es gibt aber auch ,personal anger®,
der sich nicht auf die Normverletzung bezieht, sondern auf die personliche Enttduschung, die jemand
einer anderen Person zugefiigt hat. Den moralischen Zorn kann man unter Umstanden mit der Angabe
entschuldigender Griinde beschwichtigen. Aber wir wiirden den ,personlichen Zorn®, der vom Herzen
ausgeht und auf das Herz der anderen Person abzielt, missverstehen (moglichweise aus Selbstschutz,
denn ,personal anger ist fiir D. ein ,Wachter des Herzens®; 61-63), wenn wir auf ihn mit der Angabe
von Griinden reagieren wiirden. Die Enttauschung, die jemand verursacht hat, lasst sich so nicht
beséanftigen, und der Besanftigungsversuch wiirde eher noch weiteren persoénlichen Zorn generieren
(8).

,Das Herz®, so D., ist eine Metapher fir emotionale Empfindlichkeiten und Dispositionen.
Wenn sich ein Herz also auf ein anderes Herz bezieht ( hartfelt relating®) geht es nicht nur darum,
Satze (also sprachliche Gebilde, ,propositions®) tiber Emotionen zum Ausdruck zu bringen, sondern
die Emotionen selbst zu kommunizieren (8) und dadurch fahig zu werden, wechselseitig die andere
Person zu ,fithlen®. Allerdings scheint schon frith im Buch durch, dass D. etwas unzulinglich zwischen
Haltungen (wie Hoffnung) und Emotionen (wie Zorn) unterscheidet. Manchmal stehen in der
Alltagssprache die gleichen Ausdriicke fiir eine Haltung wie fiir eine Emotion (z. B. bei Liebe).

Zweifellos kann eine philos. Behandlung dieser psychologischen und moralpsychologischen
Sachverhalte nicht ohne Beispiele auskommen. Damit Beispiele nachvollziehbar sind, ist es oft
hilfreich, sich auf Literatur oder Film zu beziehen, wie es D. tut. Da Philos. und Ethik aber dann
Begriffe benétigen, miissen auch die in der Literatur geschilderten Vorgénge wieder so interpretiert
werden, dass sie auf die Ausdriicke passen. Zudem verwenden wir Ausdriicke unseres ,herzlichen®
Empfindens nicht einheitlich, und die Gehalte eines Ausdrucks in englischer Sprache lassen sich
haufig nicht einfach 1:1 in Gehalte eines Ausdrucks in dt. Sprache iibersetzen. Zuweilen ist auch
letztere reichhaltiger, wenn im Deutschen bspw. klarer zwischen Schuld und Schuldgefiihl
unterschieden wird, was fiir D. in dem Terminus ,guilt“ etwas verwischend zusammenlauft (48-50).
Beides muss aber im Deutschen nicht notwendigerweise ,second-personal® (48) sein. Der
»deontischen® Schuld stellt D. die ,herz-gefiihlte“ Reue (,remorse”) gegeniiber, die — so seine These —
nicht die falsche Handlung, sondern den entstandenen Schaden in den Blick nimmt. Dementsprechend
konstatiert D. auch zwei Arten von Vergebung: ,Deontic Forgiveness und ,Heartfelt Forgiveness®
(55%). So kann man unterscheiden; zwingend muss man es nicht, zumal auch hier wieder die jeweilige
Sprache Akzente setzt: Im Englischen kann man einen Anspruch aus einem Darlehen ,vergeben®
(,forgive a loan®, 56), also aufgeben. Im Deutschen scheint im Ausdruck Vergeben grundsitzlich ein
Haltungswechsel impliziert. Fir D. ist dies nur Kennzeichen der ,heartfelt forgiveness®. In diesem
Sinne ist Vergebung im Deutschen wohl grundsétzlich eine Herzensangelegenheit. Diese Vergebung
kann nicht durch einen Willensakt herbeigefiihrt, sondern sie kann nur erhofft werden. Eine
Verpflichtung zur Vergebung kann es fir D. nur in der ,deontischen” Form geben, aber nicht als
Jheartfelt forgiveness® (57). In diesem Sinne ist die herzliche Vergebung der Liebe (64-80)
strukturanalog. Eine Verpflichtung zur Liebe kann es nicht geben, aber es kann eine Verpflichtung
geben, Liebe nicht zu verunmaglichen (57).

Generell gehoren Klassifikationen und ihre Kriterien zu den wertvollen Ertrdgen des Buches.
So unterscheidet D. zwischen ,erwidernden® (reciprocating) und ,wechselseitigen® (reciprocal)
Einstellungen (attitudes). Erwidernde Einstellungen konnen dabei auch wechselseitig sein, wie der

Vorwurf (blame). Sie sind durch ein ,RSVP® (,Bitte um eine Antwort") gekennzeichnet. Der Vorwurf

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2025-9115



Theologische Revue 121 (November 2025)

zielt auf ein Bekenntnis ab und fordert dieses ein. Bewunderung (esteem) dagegen ist weder
wechselseitig noch erwidernd. Entscheidend ist fiir D. nun, dass ,erwidernde Einstellungen des
Herzens® ,eher einladend als verpflichtend (137) sind. Vertrauen féllt in diese Kategorie: Vertrauen
kann nicht Vertrauen des Gegeniibers einfordern, aber darum werben.

D. scheint es insbes. darum zu gehen, eine zu ,legalistische” Auffassung gelungener
menschlicher Beziehungen zu vermeiden, wie er am Beispiel eines arztlichen Einsatzes, der leider mit
dem Tod des jungen Patienten (vorlaufig) endete, verdeutlichen will. Durch eine offenherzige
Schilderung ihrer letztendlich zum Misserfolg fithrenden Uberlegungen und Handlungen sowie ihres
Bedauerns gewinnen die Arzte das Herz der Eltern des Verstorbenen. Rechtliche Mittel hitten die
Beziehung wohl kaum in dieser Weise heilen kénnen: ,Compare what actually happened with what
likely would have happened if either they had arrived at a generous legal settlement or won such a
settlement at a court. Even if that could have given the family some sense of vindication or justice, it
would have done nothing to heal their broken hearts® (53).

Das abschlieBende Kap., das diese Uberlegung ins Politische hinein aufnimmt, ist D.s
personlichstes. Es dreht sich um die Frage, wie heutige Biirger der Vereinigten Staaten mit dem Erbe
der Sklaverei umgehen kénnen. Das Personliche und das Sachliche verbinden sich deswegen, weil D.
in Kindheit und Jugend in Texas noch selbst die rassistischen Praktiken der Segregation erlebt hat und
die Antwort auf das Unrecht der Sklaverei fiir ihn nicht nur in Ausgleichsforderungen bestehen kann,
sondern weil iberdies ,Haltungen des Herzens“ notwendig sind. Diese Haltungen miissen auch
offentlich ausgedriickt werden, wie es schon James Baldwin gefordert hatte (155, 172f) und wie es
dann von Président Obama vorgemacht wurde, als er in Charleston 2015 ,Amazing Grace“ angestimmt
hat (172). In diesem Zusammenhang stellt D. insbes. die Stolpersteine in den dt. Stadten als vorbildlich
vor Augen (168), die die Erinnerung an das Unrecht des Nationalsozialismus auf eine Weise

wachhalten ,that has the potential for powerful emotional engagement® (169).

Uber den Autor:

Bernhard Koch, Dr., apl. Professor am Lehrstuhl fiir Moraltheologie der Albert-Ludwigs-Universitat
Freiburg und wiss. Mitarbeiter am Institut fiir Wehrmedizinische Ethik der Bundeswehr in Miinchen
(bernhard. koch@theol.uni-freiburg.de)

DOIL: https://doi.org/10.17879/thrv-2025-9115



