
THEOLOGISCHE REVUE 
 

121. Jahrgang 

– November 2025 – 
 
 
 
Collet, Jan Niklas: Die Theologie der Befreiung weiterschreiben. Ignacio Ellacuría 
im Gespräch mit dem dekolonialen und postkolonialen Feminismus. – Regensburg: 
Friedrich Pustet 2024. 360 S. (Ratio Fidei), kt. € 54,00 ISBN: 9783791734965 
 
In der Reihe „Ratio Fidei“ (Pustet Verlag) ist 2024 die im Sommersemester 2023 an der Kath.-Theol. 

Fak. der Univ. Tübingen angenommene Diss. von Jan Niklas Collet zu einer „kritischen Relecture der 

befreiungstheologischen Hermeneutik Ignacio Ellacurías im Licht des dekolonialen und 

postkolonialen Feminismus“ (so der Titel der eingereichten Diss.) veröffentlicht worden. Die 355 S. 

umfassende Studie versteht sich als eine aus dem Dialog mit de- und postkolonialem Feminismus 

erwachsene Fortschreibung des befreiungstheol. Ansatzes des zentralamerikanischen Theologen und 

Philosophen Ignacio Ellacuría, der 1989 zusammen mit fünf Mitbrüdern und zwei Hausangestellten in 

der Jesuitenkommunität der UCA, der Zentralamerikanischen Kath. Univ. in San Salvador, ermordet 

worden ist.  

Dementsprechend ist die Studie in drei Teile gegliedert: In Teil I (26–154) wird Ignacio 

Ellacurías „Entwurf befreiender Theologie“ rekonstruiert. In Teil II „Befreiende Theologie im Gespräch 

mit dem dekolonialen und postkolonialen Feminismus“ (155–273) bringt der Vf. den Ansatz von 

Ignacio Ellacuría in ein Gespräch mit der argentinischen Philosophin und Literaturwissenschaftlerin 

María Lugones (1944–2020) sowie der indischen Sozialwissenschaftlerin Chandra Talpade Mohanty 

(geb. 1955); beide waren bzw. sind in den USA tätig und stehen für die Entwicklung intersektionaler 

de- bzw. postkolonialer feministischer Theoriebildung. In Teil III (274–329) entwickelt der Vf. eine 

„Hermeneutik befreiender Theologie in Europa“ und „Konturen einer möglichen 

befreiungstheologischen Hermeneutik auf der Höhe der gegenwärtigen theoretischen 

Auseinandersetzungen“ (14).  

Mit Ignacio Ellacuría ist es Anliegen des Vf.s, wie er in Teil I entfaltet, eurozentrische 

Verengungen in Wissenschaft und Gesellschaft zu überwinden, dem vielschichtigen Verhältnis von 

Religion, Politik und Öffentlichkeit in globalisierten Gesellschaften nachzugehen und globale 

Machtasymmetrien aufzudecken. Ein solcher hermeneutischer und epistemologischer Zugang wird 

von Ellacuría auf dem Hintergrund des Ansatzes des spanischen Philosophen Xavier Zubiri (1898–

1983) entwickelt, der die Realität als eine offene, dynamische und materiell vermittelte Struktur 

versteht; der Vf. spricht hier mit Ellacuría von einem „offenen materialistischen Realismus“ (27), also 

keinem reduktionistischen Konzept (im Marx’schen Sinn auf eine spezifische ökonomische Analyse 

bezogen), sondern von einer Verwobenheit verschiedener geschichtlich-materieller Gegebenheiten. 

Der Mensch selbst ist in diese komplexe „Realität“ eingebettet und findet sich darin als Handelnder 

vor. Was Glauben, was Offenbarung ist, wird auf diesem Hintergrund bestimmt anhand der 



Theologische Revue 121 (November 2025)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2025-9109 
2	

 

kenotischen Struktur der Selbstmitteilung Gottes, die der Vf. mit Ellacuría als „Entäußerung in das 

Leben der Armen und in gewissem Sinn in ihren Befreiungskampf“ (114) versteht. Diese Momente 

bilden das erkenntnisleitende Prinzip des befreiungsphilos. und -theol. Ansatzes von Ignacio Ellacuría 

und die Grundlage des zentralen Begriffs seines Denkens, der „Vergeschichtlichung“. Geschichte ist 

immer von einer „dynamischen Offenheit“ (69) geprägt, d. h. von „Transzendenz“. „[O]hne 

Transzendenz, gibt es schlichtweg keine Geschichte. Umgekehrt gibt es aber auch keine Transzendenz 

ohne Geschichte; Transzendenz ist immer zuinnerst geschichtliche Transzendenz. Der Gegenstand 

der Theol. im engeren Sinne ist daher ein doppelt-einer: die Geschichte der Transzendenz und die 

Transzendenz in der Geschichte.“ (69) Von dort her entwickelt Ellacuría eine geschichtliche und am 

Ereignis der Auferstehung orientierte Christologie. Mit dem Begriff der „Befreiung“ wird die 

geschichtliche Gestalt des Heils zusammengefasst. Theol. Hermeneutik, praktische Vermittlung und 

sozialwissenschaftliche Reflexion verbinden sich in seinem Denken, so schreibt der Vf.: „die 

theoretische Vermittlung droht außerhalb der praktischen Verortung in der Welt der Armen und 

Unterdrückten Ideologisierungen zu verfallen und damit einer dem theologischen Begriff des Heils 

widersprechenden Vergeschichtlichung den Weg zu ebnen.“ (126). Im Anschluss daran geht der Vf. 

auf das Verhältnis von Theol. und Philos., auf die Methode der Theol., auf die theoretische und 

praktische Vermittlung, den Begriff der Armen und die Dependenztheorie ein. Dabei analysiert er 

auch Ellacurías politische Schriften zur Agrarreform.  

Am Ende des ersten Teils stellt C. die Frage, ob die Befreiungstheol. nicht in der Gefahr stehe, 

die „Verflechtung des Klassenantagonismus mit anderen Herrschaftsformen (Patriarchat, Rassismus, 

Körperpolitiken)“ zu übersehen „und dadurch entgegen ihrer eigenen kritischen Perspektive in der 

theoretischen Vermittlung der Theologie zu reproduzieren“ (148–149). Der Vf. vertritt die These, dass 

eine „multikategoriale Analyse“ (152) des Denkens von Ignacio Ellacuría möglich sei, dass die 

Ambivalenzen gerade im Blick auf den „weitgehenden Ausfall der Berücksichtigung 

vergeschlechtlichter Macht-, Herrschafts- und Unterdrückungsverhältnisse“ (153) eine kritische 

Auseinandersetzung mit dem de- und postkolonialen Feminismus nicht verunmöglichen (154). 

In Teil II vergleicht der Vf. den Ansatz von Ignacio Ellacuría mit zwei Ansätzen der neuen 

Generation des Feminismus, mit der argentinischen Philosophin María Lugones und der Inderin 

Chandra Talpade Mohanty. Zunächst wird der dekoloniale Ansatz von Lugones skizziert, die das von 

Theoretikern wie Aníbal Quijano, Enrique Dussel und Walter Mignolo entwickelte Konzept der 

„Kolonialität der Macht“ auf dem Hintergrund der Analyse vergeschlechtlichter Machtbeziehungen 

zur „Kolonialität von Gender“ weiterentwickelt, um die Intersektionalität unterschiedlicher 

Diskriminierungserfahrungen in aller Komplexität benennen zu können. Mit Mohanty geht der Vf. 

auf die Kritik an Stereotypisierungen der „Dritte-Welt-Frau“ in westlichen feministischen Debatten 

der 1970er- und 80er-Jahre ein und auf Überlegungen zu einem „transnationalen Feminismus“. Für 

diesen Ansatz ist der Standpunkt der „am stärksten Ausgebeuteten, Ausgeschlossenen und 

Marginalisierten“ (224) von Bedeutung, weil die „besseren Argumente“ (224) auf seiner Seite seien, 

wenn es um Perspektiven einer befreienden Gesellschaftsanalyse geht, die auch universal zu 

vermitteln ist. Beide Denkerinnen teilen mit Ellacuría die epistemische Option für die Perspektive der 

Marginalisierten, der „Armen“ oder „Subalternen“ und die Kritik am Erbe des europäischen 

Kolonialismus (auch in der Wissenschaft) und führen diese zu einer intersektionalen Analyse von 

Macht- und Herrschaftsdynamiken weiter. Gerade darum eröffnet C. ein Gespräch mit der befreienden 

Theol. Ignacio Ellacurías. Er macht auf der einen Seite deutlich, dass sich hier „eine Leerstelle 



Theologische Revue 121 (November 2025)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2025-9109 
3	

 

identifizieren“ lasse, „die im Interesse seines eigenen theoretischen Ansatzes und im Interesse der 

Dekolonisierung der Theologie zu bearbeiten ist“ (254), gleichzeitig weist er darauf hin, dass das 

„geschlechtertheoretische Desiderat“, das aus dem Gespräch mit de- und postkolonialen 

feministischen Ansätzen erwächst, „sogar als werkimmanenter (Selbst-)Widerspruch“ erscheine (258). 

Darum sei eine „feministische Vertiefung“ des Ansatzes von Ellacuría erforderlich (260). Diese könne 

beim Konzept des dezentralisierten Materialismus ansetzen, beim Modell kritischer Praxis, wenn hier 

intersektionale und machtkritische Analysen einbezogen werden. Das Verständnis befreiender Theol. 

bei Ellacuría sei ein „dekoloniales Projekt avant la lettre“ (272) und als „praktische Kritik“ (272) auch 

kirchlicher Praxis zu verstehen. Insofern ist dieses Denken auch für die Kritik an 

geschlechtsspezifischen Diskriminierungen und patriarchalen und klerikalen Machtkonstellationen in 

kirchlichen Kontexten offen.  

Teil III stellt auf diesem Hintergrund die Frage nach der „Hermeneutik befreiender Theologie 

in Europa“. C. geht in drei Schritten vor: Zunächst rekapituliert er mit Ellacuría „Gegenstand und 

Methode der Theologie“ und die Aufeinanderbezogenheit von theoretischer und praktischer 

Vermittlung. Er setzt hier bei der trigonalen Struktur des Erkennens an, wie sie Ellacuría vorgelegt 

hat: bei der philos. Begründung, der religiösen Deutung und der theoretischen und praktischen 

Vermittlung, die sich wechselseitig bedingen. Religiöse Selbst- und Weltdeutungen und 

gesellschaftskritische Diskurse sind aufeinander bezogen. Im zweiten Schritt fasst er den 

„dezentralisierten Materialismus“, den er mit Ellacuría herausgearbeitet hat, als die theoretische 

Vermittlung zusammen. Mit dem Konzept eines „dezentralisierten Materialismus“ könne eine 

intersektionale Analyse ineinander verschränkter Macht- und Herrschaftsbeziehungen entwickelt 

werden. Im dritten Schritt entfaltet er als praktische Vermittlung eine „befreiende Theologie in 

Bewegung“ (315–329). Er geht auf den gesellschaftlichen Ort der befreienden Theol. Ellacurías ein, auf 

die Basisgemeinden, von denen eine Brücke zu den Kontexten sozialer Bewegungen in Europa gebaut 

werden könne, so dass dann von diesen ausgehend eine neue Gestalt befreiender Theol. in Europa 

entwickelt werden kann. Das ist für den Vf. gerade darum wichtig, weil er im europäischen Kontext 

eine „praktische Krise politischer bzw. befreiender Theologie“ (317) feststellt. Auf dem Hintergrund 

sozialer Bewegungen könne diese „als genuin theologische Herausforderung“ bearbeitet werden (324). 

Eine befreiende Theol. in Europa wäre in der Lage, „inmitten einer höchst vermachteten Welt […] den 

Horizont offenzuhalten, um ‚jenseits der sukzessiven geschichtlichen Zukünfte […] Gott de[n] Erlöser, 

Gott de[n] Befreier‘ erahnen zu können“ (329). 

Die Studie von C. ist ein kreativer Versuch, über die Auseinandersetzung mit dem Denken 

von Ignacio Ellacuría ein befreiendes Denken im dt.sprachigen Raum weiterzuentwickeln. Innerhalb 

der Theol. hat – v. a. durch das Pontifikat von Franziskus angestoßen – ein Transformationsprozess 

eingesetzt, der über die Auseinandersetzung mit den Globalisierungsprozessen zu einer Ausgestaltung 

interkulturell-theol. Ansätze geführt hat, die Befreiungstheologien, de- und postkoloniale Theologien 

reflektieren und rezipieren. Das kann dann zur Ausgestaltung einer befreienden Theol. in Europa 

führen, wie sie von C. unternommen worden ist. Ellacurías Denken wird von ihm als dekolonialer 

Ansatz „avant la lettre“ verstanden, der über die Rezeption de- und postkolonialer feministischer 

Ansätze weitergeführt werden kann. Es wäre spannend, diesen Ansatz mit lateinamerikanischen 

Theolog:innen in ein Gespräch zu bringen. Internationale Tagungen (wie z. B. die vom 

Weltsozialforum oder von Amerindia organisierten) bieten sich hier als Begegnungsräume an.  

 



Theologische Revue 121 (November 2025)   

DOI: https://doi.org/10.17879/thrv-2025-9109 
4	

 

Über die Autorin: 

Margit Eckholt, Dr.in, Professorin für Dogmatik (mit Fundamentaltheologie) am Institut für 

Katholische Theologie der Universität Osnabrück (Margit.Eckholt@uni-osnabrueck.de) 


