
329

Timo Hartmann /Esther Jünger /Pavlos Leußler /Alexandra Palkowitsch

Gegen das Aus im gemeinsamen Haus – 
Paradigmenwechsel in der Christlichen Sozialethik?

Bericht zum 34. Forum Sozialethik  
(9. – 11. September 2024)

1	 Die ökologische Krise

Vergleicht man die Wahlmotive deutscher Wähler*innen bei der Wahl 
zum Europäischen Parlament im Juni 2024 mit jenen bei der Europa-
wahl von 2019, so wird sichtbar: Der ökologischen Krise wird 2024 
weitaus weniger Bedeutung beigemessen. Die geopolitische Lage hat 
zu Verschiebungen geführt: „Bestimmte 2019 der Klima- und Umwelt-
schutz unangefochten die Rangliste der wahlentscheidenden Themen, 
so führen in diesem Jahr Friedenssicherung und soziale Sicherheit die 
Liste an.“ (Schläger u. a. 2024, 13) Das Hoch an politischer Aufmerk-
samkeit für ökologische Themen ist vorbei, obwohl sie keineswegs an 
Dringlichkeit verloren haben. Vor diesem gesellschaftlichen Hintergrund 
widmete sich das 34. Forum Sozialethik unter dem Titel Gegen das Aus 
im gemeinsamen Haus! Die ökologische Krise – Paradigmenwechsel in der 
Christlichen Sozialethik? den gegenwärtigen ökologischen Herausforde-
rungen und diskutierte, inwiefern diese ein Umdenken sozialethischer 
Grundlagen anstoßen (sollten). Vom 9. bis 11. September 2024 tagten 
26 Teilnehmende aus Deutschland und Österreich in der Katholischen 
Akademie Schwerte.

2	 Paradigmenwechsel als Metafrage

In seiner Einführung präsentierte das Vorbereitungsteam die Frage 
des Paradigmenwechsels als Metathema der Tagung. Zusätzlich zu 
den verschiedenen thematischen Panels sollte fortlaufend diskutiert 
werden, inwieweit mit der ökologischen Krise Umbrüche im christ-
lich-sozialethischen Denken selbst notwendig werden oder schon 

Gegen das Aus im gemeinsamen Haus – Pa-
radigmenwechsel in der Christlichen Sozial-
ethik?
Timo Hartmann /Esther Jünge r/Pavlos Leußler /
Alexandra Palkowitsch

JCSW 66 (2025), S. 329 – 335 | DOI 10.17879/jcsw-2025-8926

http://DOI 10.17879/jcsw-2025-8926


330 Timo Hartmann /Esther Jünge r/Pavlos Leußler /Alexandra Palkowitsch

passieren. Vier mögliche Paradigmenwechsel wurden zu Beginn in 
den Raum gestellt: Pavlos Leußler (Bonn) erinnerte an Kerngedan-
ken der ersten Umweltenzyklika Laudato si’ und hob ihre Bedeutung 
für den umweltethischen Diskurs in der Theologie wie auch für den 
Blick auf die Schöpfung in der lehramtlichen Verkündigung hervor. 
Timo Hartmann (Augsburg) zeichnete die immer häufiger vertretenen 
Alternativen zur anthropozentrischen Perspektive auf das Verhältnis 
zwischen Mensch und (übriger) Natur nach. Diese seien auch für die 
Christliche Sozialethik bedenkenswert, nicht zuletzt da u. a. Papst Fran-
ziskus mahnt, dass „[w]ir vergessen, dass wir selber Erde sind“ (LS 2). 
Eine biozentrische oder holistische CSE – das käme durchaus einem 
Paradigmenwechsel gleich. Esther Jünger (Frankfurt a. M.) erläuterte 
die ethische Relevanz der Rede vom Anthropozän, welche eine gesell-
schaftliche Verantwortung für das ökologische System Erde impliziert. 
Dies mache es erforderlich, in der sozialethischen Gesellschaftskritik 
dieses ökologische System Erde (unmittelbar und stärker als bisher) 
stets mitzubedenken. Alexandra Palkowitsch (Bonn) widmete sich 
der Frage, ob mit dem Umbruch der ökologischen Krise ein Wech-
sel im Selbstverständnis der Christlichen Sozialethik einhergeht und 
sie sich weg von einer vor allem kritischen hin zu einer stärker trans-
formatorischen Disziplin entwickelt. Das würde bedeuten, dass die 
Sozialethik aufgrund ihrer Einsicht in die Dringlichkeit eines breiten 
Engagements gegen Klimawandel, Artensterben etc. ihre eigene Rolle 
neu akzentuiert und sich selbst als Teil der Veränderungspraxis und 
aktive Mitarbeiterin an der notwendigen Transformation einbringt.

3	 Umgang mit der ökologischen Krise

Der erste Teil war dem theoretischen Umgang mit der ökologischen Krise 
gewidmet. Ivo Frankenreiter (München) befasste sich mit der Spannung 
zwischen sozialen und ökologischen Zielen innerhalb demokratischer 
Gesellschaften. Sein Ausgangspunkt hierfür war Felix Heidenreichs 
Ansatz eines „Republikanismus der Nachhaltigkeit“. Im Zusammen-
hang mit dem Problem, dass kollektive Freiheitseinschränkungen nicht 
mehrheitsfähig sind, müsse neu gedacht und das „unternehmerische“ 
zum „nachhaltigen“ Selbst werden. Frankenreiter kritisierte an diesem 
Vorschlag, dass die Lebenswelten, die jene nachhaltigen „Selbste“ hervor-
bringen sollen, nur von bereits nachhaltigen „Selbsten“ erzeugt werden 



331Gegen das Aus im gemeinsamen Haus – Paradigmenwechsel in der Christlichen Sozialethik?

könnten. Zur Ergänzung von Heidenreichs Ansatz schlug er darum die 
Einführung eines ökologischen Grundgesetzes nach Kerstens als vor-
gelagerten Schritt sowie die stärkere Gewichtung ethischer Gemein-
schaften vor.

Timo Hartmann (Augsburg) verglich in seinem Beitrag mit Hans Jonas‘ 
„Prinzip Verantwortung“ und Paul W. Taylors „Achtung gegenüber der 
Natur“ die Schuldkonzepte zweier umweltethischer Grundtexte. Die 
Überlegungen zu Schuld und Verantwortung bei Jonas beruhen, so 
Hartmann, auf dessen Analyse zur Erbsündentheologie des Augustinus. 
Dagegen entspreche die biozentrische Konzeption Taylors einer Aus-
weitung des kategorischen Imperativs Immanuel Kants. Den Haupt-
unterschied der Schuldkonzepte sah Hartmann darum im Verhältnis 
von Individuum und Kollektiv. Während Jonas „die Menschheit“ als 
Schuldsubjekt im Blick habe, gehe es Taylor stets um Individuen und 
deren Einzelhandlungen. Gemeinsam sei jedoch beiden Autoren, dass 
sie Schuld weniger als nachträgliches Urteil denn als Aufruf zum Tun 
von Schuldigkeit, also als Heraustreten aus Resignation und Fatalis-
mus verstehen.

Patrick Lindermüller (Augsburg) knüpfte an Philipp Staabs Konzept 
der technokratischen Anpassung als Leitkategorie in modernen Gesell-
schaften an. Ausgehend davon entwickelte er das Motiv der Anpassung 
als Weg zurück zu einer intakten Mitwelt. Dabei hinterfragte er Staabs 
Leitgedanken der dauerhaften Krise, an die sich die modernen Gesell-
schaften anpassen müssten, und wies auf die Gefahr hin, hierdurch 
Anstrengungen für eine Bewahrung der bestehenden Umwelt zu unter-
graben. Am Beispiel der Debatte um Hochwasserschutzmaßnahmen nach 
den Überschwemmungen in Süddeutschland 2024 hob er die Wichtig-
keit von Maßnahmen abseits eines resignierten Sich-Arrangierens mit 
zunehmenden Naturkatastrophen hervor.

4	 Umdenken angesichts der ökologischen Krise

Es folgten drei Teile zum Umdenken angesichts der ökologischen Krise, 
die zur Diskussion über die Frage nach einem Paradigmenwechsel inner-
halb der Christlichen Sozialethik anregten.



332 Timo Hartmann /Esther Jünge r/Pavlos Leußler /Alexandra Palkowitsch

4.1	 Ethik

Im ersten Teil wurde nach einem Umdenken in der Ethik gefragt. Noreen 
van Elk (Wien) blickte in ihrem Vortrag aus friedensethischer Perspek-
tive auf die Klimakrise. Sie legte dar, dass ein kausaler Zusammenhang 
zwischen Klimaveränderungen und bewaffneten Konflikten empirisch 
bisher nicht eindeutig belegt werden kann. Da Friede aber mehr sei 
als die Abwesenheit von Konflikten, sei jedoch zu diskutieren, ob der 
Klimaschutz in das christliche Konzept des gerechten Friedens integriert 
werden sollte. Versucht man eine solche Verknüpfung, kann Klima-
schutz sowohl als weitere Säule neben Menschenrechtsschutz, Demo-
kratieförderung u. a. eingeordnet, aber auch als Querschnittsthema der 
bestehenden Säulen angesehen werden.

Georg Sauerwein (Innsbruck) sprach über intersektionale Klimagerech-
tigkeit. Er präsentierte sie als einen Ansatz, der kritisiert, dass sowohl 
die Verantwortlichkeit für als auch die unmittelbaren Belastungen durch 
den Klimawandel in der Gesellschaft ungerecht verteilt sind. Gefährdet 
seien vor allem jene Menschen, die am wenigsten Verantwortung tragen. 
So sind etwa Obdachlose Hitzestress im Sommer besonders schutzlos 
ausgeliefert. Eine theologische Ethik, die sich als Anwältin der Armen 
versteht, müsse hier ihre Stimme erheben.

Es folgte Simon Reiners‘ (Frankfurt a. M.) Plädoyer für „sorgsame 
Geschichten“ als faktenbasierte, ethische Narrationen auf dem Weg zu 
einer nachhaltigeren Gesellschaft. Er erläuterte das Konzept des Eco-
Commoning als eine (Über-)Lebensform, die in einem mehr-als-mensch-
lichen, vernetzten gemeinsamen Sorgen besteht. Es geht dabei um ein 
permanentes aktives Hervorbringen von sorgenden Beziehungen zur 
Erhaltung, Fortführung und Reparatur unserer Welt.

Demgegenüber betonte Gary Slater (Münster) die fundamentale Unter-
scheidung zwischen dem Menschlichen und dem Nicht-Menschlichen. 
Diese Distinktion habe nach wie vor systematische Gültigkeit, insbe-
sondere dann, wenn es darum gehe, die Grenzen menschlicher Verant-
wortung und Handlungsfähigkeit auszuloten.

4.2	 Politik und Gesellschaft

Der zweite Teil über das Umdenken widmete sich Politik und Gesell-
schaft. Esther Jünger (Frankfurt am Main) arbeitete Ernährungssicherheit, 



333Gegen das Aus im gemeinsamen Haus – Paradigmenwechsel in der Christlichen Sozialethik?

Marktorientierung und Nachhaltigkeit als zentrale normative Ziele der 
gegenwärtigen gemeinsamen Agrarpolitik der EU heraus. Dieser stellte 
sie die Philosophie der Ernährung Corine Pelluchons gegenüber, die 
eine „Rückeroberung des Sinns der Landwirtschaft“ fordert. In ihrem 
sozialethischen Kommentar erläuterte Jünger, dass die Marktorientierung 
kritisch gegen stärker gemeinwohlorientierte Ansätze zur Transformation 
der Landwirtschaft abgewogen werden müsse.

Larissa Knauf (Augsburg) setzte sich mit dem Konzept der Zahlungen 
für Öko-Systemdienstleistungen auseinander. Sie kritisierte, dass damit 
der Wert von Natur erneut ökonomisiert und als Gebrauchswert defi-
niert wird. Zudem problematisierte sie die anthropozentrisch-kapita-
lismusorientierte Ausrichtung dieses Ansatzes, der den Wert der Natur 
grundsätzlich von ihrem ökonomischen Nutzen für den Menschen her 
berechnet und einen Eigenwert ablehnt.

Jana Lobe (Bamberg) ergänzte den Teil zum Umdenken in Politik und 
Gesellschaft mit einem Vortrag über nachhaltige Bestattungsmethoden 
und ökologisch-ethische Fragen am Lebensende. Dabei wurden neben 
der umweltpolitischen Problematik der traditionellen Erdbestattung auch 
bisher nicht überzeugend gelöste Herausforderungen neuerer Ansätze 
in technischer, kulturell-pastoraler und rechtlicher Hinsicht deutlich.

4.3	 Ökonomie

Schließlich folgte am letzten Tag des Forums ein Panel zum Umdenken in 
der Wirtschaft. Anna Karger-Kroll (Siegen) und Anne Weber (Hannover) 
diskutierten Wirtschaftskonzepte angesichts der ökologischen Krise wie 
green growth, de- oder post-growth. Sie setzten sich mit feministischen 
Ökonomieentwürfen sowie Niko Paechs Theorie der Postwachstums-
ökonomie und Christian Felbers Konzept der Gemeinwohlökonomie 
auseinander. Diesen stellten sie die Weiterentwicklung des klassischen 
sozial-ökologischen Marktwirtschaftsmodells gegenüber und diskutier-
ten, inwieweit sich hierdurch in ausreichender Weise die „Hinordnung 
der Wirtschaft auf den Menschen“ (GS 63) realisieren lasse.

Mit Johanna Kalian (Wien) endete die Vortragsreihe. Sie ordnete in 
ihrer Präsentation das Suffizienz-Prinzip der Postwachstumsökonomie 
in den Rahmen einer franziskanischen Theologie ein und diskutierte das 
(scheinbare) Spannungsverhältnis von Freiheit, Verzicht und Nachhal-
tigkeit. Damit zeigte Kalian das Potential christlicher Spiritualität und 



334 Timo Hartmann /Esther Jünge r/Pavlos Leußler /Alexandra Palkowitsch

theologischer Ethik in der sozial-ökologischen Debatte auf: Im Licht 
dieser Spiritualität erscheint die Akzeptanz der planetaren Grenzen nicht 
mehr notwendigerweise als Einschränkung, sondern kann auch als Weg 
zu einem neuen Verhältnis zu sich selbst und letztlich zu einem Mehr 
an Freiheit gesehen werden.

5	 Bilanz

In der abschließenden Tagungsbeobachtung bilanzierten Edith Witten-
brink (Mainz) und Lara Genath (Frankfurt a. M.) im Podcast-Format 
den vorangegangenen Austausch. Methodisch wurden die am Beginn 
jedes neuen Tagungstages eingebauten didaktischen Plateaus als grund-
sätzlich hilfreich erlebt. In ihnen zogen Sebastian Dietz (Würzburg) 
und Ute Klewitz (Mainz) jeweils eine Zwischenbilanz zur Metafrage 
des Paradigmenwechsels. Der Vertiefung dieser Frage diente auch der 
in der Tagungsmitte eingebaute „Paradigmenspaziergang“, der jenseits 
des Seminarraums für inhaltliche Debatten in kleiner Runde genutzt 
wurde. Zwar blieb eine eindeutige Antwort auf die Leitfrage nach einem 
möglichen von der ökologischen Krise angestoßenen Paradigmenwechsel 
innerhalb der Christlichen Sozialethik aus, die Breite an Themen zeigte 
jedoch, dass ökologische Fragen längst zu einem Querschnittsthema 
Christlicher Sozialethik geworden sind. Insgesamt wurde im Tagungs-
verlauf weiterer Diskussionsbedarf sichtbar, für den die oben genannten 
Beiträge in Form eines Tagungsbandes in der Reihe Forum Sozialethik 
schriftlich vorgelegt werden sollen.

Das nächste Forum Sozialethik findet vom 15. bis 17. September 2025 
statt und nimmt unter dem Titel „Herausgeforderte Demokratie – Eine 
Idee in der Krise?“ die gegenwärtige politische Situation in den Blick.

Literaturverzeichnis

Schläger, Catrina; Katsioulis, Christos; Engels, Jan Niklas (2024): Analyse der 
Europawahl 2024 in Deutschland. Mehrheit für die stabile Mitte trotz starkem 
rechten Rand (FES diskurs). Bonn.



335Gegen das Aus im gemeinsamen Haus – Paradigmenwechsel in der Christlichen Sozialethik?

Kirchliche Dokumente

LS – Franziskus (2015): Enzyklika Laudato si’ – Über die Sorge für das gemeinsame 
Haus. Bonn: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des 
Apostolischen Stuhls, 202).

GS – Zweites Vatikanisches Konzil (1965): Gaudium et Spes. Pastoralkonstitution 
über die Kirche in der Welt von heute. In: Bundesverband der Katholischen 
Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands (KAB) (Hg.) (2007): Texte zur katholi-
schen Soziallehre. Die sozialen Rundschreiben der Päpste und andere kirchliche 
Dokumente. 9. erw. Aufl. Köln: Ketteler, 291 – 395.

Über die Autor*innen

Timo Hartmann, MEd, Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Professur für 
Christliche Sozialethik der Universität Augsburg. Email: timo.hartmann​
@​uni-a.de.

Esther Jünger, Mag. theol., BA, Referentin des Präsidenten der Hochschule 
für Philosophie München, Assoziierte Wissenschaftlerin des Nell-Breu-
ning-Instituts für Wirtschafts- und Gesellschaftsethik in Frankfurt a. M. 
Email: esther.juenger@hfph.de.

Pavlos Leußler, Mag. theol., MA, Wissenschaftlicher Mitarbeiter am 
International Center for Comparative Theology and Social Issues der 
Universität Bonn. Email: pavlos.leussler@uni-bonn.de.

Alexandra Palkowitsch, Dr. theol., Wissenschaftliche Mitarbeiterin am 
Lehrstuhl für Christliche Sozialethik mit Forschungsschwerpunkt nach-
haltige Entwicklung der Universität Bonn. Email: a.palkowitsch@uni-
bonn.de.

mailto:timo.hartmann@uni-a.de
mailto:timo.hartmann@uni-a.de
mailto:esther.juenger@hfph.de
mailto:pavlos.leussler@uni-bonn.de
mailto:a.palkowitsch@uni-bonn.de
mailto:a.palkowitsch@uni-bonn.de

	Timo Hartmann /Esther Jünger /Pavlos Leußler /Alexandra Palkowitsch: Gegen das Aus im gemeinsamen Haus – Paradigmenwechsel in der Christlichen Sozialethik? Bericht zum 34. Forum Sozialethik (9. – 11. September 2024)
	1	Die ökologische Krise
	2	Paradigmenwechsel als Metafrage
	3	Umgang mit der ökologischen Krise
	4	Umdenken angesichts der ökologischen Krise
	4.1	Ethik
	4.2	Politik und Gesellschaft
	4.3	Ökonomie

	5	Bilanz




