
231

Isabel Feichtner

„… für ihn war jedes Geschöpf eine Schwester oder ein Bruder“ 
(LS 11)

Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame 
und Commons im Recht

Zusammenfassung
Weltweit beschäftigen sich Jurist*innen und zivilgesellschaftliche Akteure, die das Recht 
für eine sozialökologische Transformation mobilisieren möchten, mit der Frage, wie 
sich eine Subjektperspektive auf die Natur, wie sie auch in der Enzyklika Laudato si’ von 
Papst Franziskus aufgeworfen wird, in rechtlicher Perspektive weiterdenken lässt, wel-
che Potentiale darin liegen, aber auch welche Schwierigkeiten möglicherweise damit 
verbunden sind. Sie setzen sich für die Anerkennung und Etablierung von Rechten der 
Natur ein. In diesem Beitrag spanne ich einen weiteren Bogen und ordne die Debatte 
um Rechte der Natur in den Kontext sozialer Bewegungen ein, die für den Erhalt des 
Gemeinsamen und den Schutz von Commons streiten. Denn ich halte Rechte für Natur 
nur dann für vielversprechend für einen grundlegenden Wandel, wenn sie als Rechte 
von Commons konzipiert werden.

Abstract
Around the world, lawyers and activists are grappling with the question of how the 
subjectivity of nature, as proposed by Pope Francis in his encyclical Laudato si’, can be 
further conceptualised from a legal perspective. They are advocating for the recogni-
tion and institutionalization of rights of nature. In this article, I will broaden the scope 
further: I situate the debate on the rights of nature in the context of social movements 
that are dedicated to preserving the common and to protecting commons. For I am 
convinced that the rights of nature can only promise fundamental change if they are 
conceptualized as rights of commons.

1	 Die Gesamtheit der Vorgänge überdenken

„Eine Strategie für eine wirkliche Veränderung verlangt,  
die Gesamtheit der Vorgänge zu überdenken“ 

(LS 197)

Die in der Enzyklika Laudato si’ (LS) „angedachte Spur einer Subjekt-
perspektive auf die Natur“ aufzugreifen und zu fragen, „wie sich diese 
in rechtlicher Perspektive weiterdenken lässt, welche Potentiale darin 

Rechtsmündigkeit der Natur oder das Ge-
meinsame und Commons im Recht
Isabel Feichtner

JCSW 66 (2025), S. 231 – 253 | DOI 10.17879/jcsw-2025-8921

http://DOI 10.17879/jcsw-2025-8921


232 Isabel Feichtner

liegen, aber auch welche Schwierigkeiten möglicherweise damit ver-
bunden sind“ (Bachmann/Heimbach-Steins 2024, 10), so lautete die 
mir von den Herausgeber*innen zugedachte Aufgabe für diesen Bei-
trag. Weltweit beschäftigen sich Jurist*innen und zivilgesellschaftliche 
Akteure, die das Recht für eine sozialökologische Transformation mobi-
lisieren möchten, mit dieser Frage. Sie setzen sich für die Anerkennung 
und Etablierung von Rechten der Natur ein. Gemeinsam mit lokalen 
Gemeinschaften konnten sie schon eine Reihe von Gerichtsurteilen 
erkämpfen und Gesetzgebungsorgane zur Verabschiedung von Rechts-
instrumenten bewegen, die Rechte von Bergen, Flüssen und weiteren 
Ökosystemen anerkennen (vgl. Heinrich Böll Stiftung 2025; Vega Cár-
denas/Turp 2023). In diesem Beitrag möchte ich einen weiteren Bogen 
spannen und die Debatte um Rechte der Natur in den Kontext sozialer 
Bewegungen einordnen, die für den Erhalt des Gemeinsamen und den 
Schutz von Commons streiten. Denn ich halte Rechte für Natur nur 
dann für vielversprechend für einen grundlegenden Wandel, wenn sie 
als Rechte von Commons konzipiert werden.

Die Enzyklika selbst zeichnet aus, dass sie die Klage der Natur nicht 
separat betrachtet, sondern sie mit der Klage der Armen verbindet (vgl. 
Latour 2016). Sie versteht soziale und ökologische Katastrophen als 
Teil einer sozialökologischen Krise, die eine Krise der Beziehungen ist. 
Gestört ist die dreifache Beziehung – zwischen den Menschen, zwischen 
Menschen und Natur und zwischen Menschen und Gott (vgl. LS 66).

Auch mit der Theoretikerin und Autorin Bini Adamczak lässt sich die 
sozialökologische Krise als eine Krise der Beziehungsweise beschreiben. 
In ihrem Buch Beziehungsweise Revolution von 2017 bezeichnet sie „die 
eigentliche Aufgabe sozialer Transformation“ als „das Knüpfen ande-
rer Verbindungen, die Konstruktion befriedigender Beziehungsweisen“ 
(Adamczak 2017, 76). Diese Beziehungsweisen betreffen Fragen der 
Versorgung, also die Art und Weise, wie Güter produziert und verteilt 
werden; sie betreffen die Regierung, also wie Gemeinschaften Autori-
tät, Kompetenzen und Verantwortung verteilen; und Lebensweisen, die 
Fragen der Geschlechter-, der Wohn- und Pflegebeziehungen sowie des 
Konsumverhaltens umfassen. Gefordert ist nicht weniger als eine Revo-
lutionierung insbesondere der die politische Ökonomie bestimmenden 
Produktions-, Konsum- und Regierungsweisen. In der Enzyklika heißt 
es entsprechend: „Eine Strategie für eine wirkliche Veränderung ver-
langt, die Gesamtheit der Vorgänge zu überdenken, denn es reicht nicht, 
oberflächliche ökologische Überlegungen einzubeziehen, während man 



233Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

nicht die Logik infrage stellt, die der gegenwärtigen Kultur zugrunde 
liegt.“ (LS 197)

Die Reichweite des geforderten Wandels bestimmt auch die Rolle, die 
das Recht in dieser Revolution der Beziehungsweisen spielen kann. Das 
Recht ist eine wichtige Infrastruktur der kapitalistischen Wirtschafts-
weise, die die Enzyklika so scharf dafür kritisiert, dass sie Artensterben, 
Klimawandel, Armut, Abfall und „ausgeschlossene Menschen“ (LS 22) 
produziert. Wenn wir erkennen, dass Recht an der Krisenentwicklung 
maßgeblich beteiligt ist – Autor*innen der Forschungsrichtung Law 
in Political Economy sprechen von der „konstitutiven Rolle“ des Rechts 
für die politische Ökonomie (vgl. Britton-Purdy u. a. 2020; Pistor 
2020) – dann muss genau untersucht und geprüft werden, welches 
Recht die Revolution der Beziehungsweisen unterstützen, fördern und 
absichern kann; welche Rechtsreformen revolutionär wirken können 
und welche dagegen lediglich reformistisch sind und die bestehende 
Ordnung langfristig stabilisieren (vgl. Akbar 2023). Der Vorwurf der 
Stabilisierung und Legitimierung wird nicht selten gegen Rechtsins-
trumente, völkerrechtliche Verträge und internationale Institutionen 
erhoben, die dem Schutz von Biodiversität, Ozeanen, Klima, Arbei-
ter*innen und Bevölkerungen dienen sollen (vgl. Boysen 2021; Baars 
2019). Er ist nicht unberechtigt, konnten doch die unzähligen multi-
lateralen Umweltabkommen, Menschenrechtsverträge und Verhaltens
kodizes die fortschreitende ökologische Zerstörung, die Vernichtung 
von Leben und seiner Bedingungen, Vertreibung und Verdrängung 
bisher nicht aufhalten. Noch weitreichender ist die ebenfalls in der 
kritischen Rechtswissenschaft vertretene Auffassung, dass das Recht 
aktiv darauf hinwirke, die kapitalistische Wirtschaftsweise und damit 
die zerstörerische Verwertung sozialen und ökologischen Reichtums auf 
dem ganzen Planeten (und darüber hinaus) zu verbreiten (vgl. Tzouvala 
2020; Mattei/Salomon 2023).

Am Recht des Privateigentums an Boden wird deutlich, wie Recht Bezie-
hungen der Herrschaft und der Verwertung des Gemeinsamen konstitu-
iert. Gegen die privatisierte Verwertung des Gemeinsamen protestieren 
heute weltweit soziale Bewegungen. Sie machen ein Recht auf ihr Gemein-
sames, auf Gemeineigentum und kollektive Nutzungsrechte geltend. Die 
Anerkennung und Stärkung von Rechten für Commons könnten ihren 
Anliegen zu Wirksamkeit verhelfen. Zugleich weisen Commons den 
Weg, wie Rechte der Natur so gefasst werden können, dass sie zu einer 
Transformation der Beziehungsweisen beitragen (vgl. Feichtner 2025).



234 Isabel Feichtner

2	 Rechtliche Infrastrukturen der Beherrschung  
und der Verwertung des Gemeinsamen

„…doch in den Besitz dieser Güter und Ressourcen zu gelangen,  
um ihre Lebensbedürfnisse zu befriedigen, ist ihnen verwehrt durch ein strukturell  

perverses System von kommerziellen Beziehungen und Eigentumsverhältnissen.“ 
(LS 52)

Am Privateigentum an Boden, dem Grundeigentum, lässt sich gut ver-
deutlichen, wie das Recht dazu beiträgt, dass – in den Worten der Enzy-
klika – die „Wirklichkeit in einen bloßen Gebrauchsgegenstand und 
Objekt der Herrschaft“ verwandelt wird (LS 11). Grundeigentum gewährt 
der Eigentümerin Rechte an einem Stück der Erdoberfläche sowie dem 
Raum über der Oberfläche und dem Erdkörper unter der Oberfläche 
(§ 903 S. 1 Bürgerliches Gesetzbuch (BGB)). Das Grundeigentum erfasst 
auch Pflanzen, ortsgebundene nichtmenschliche Lebewesen und in der 
Regel auch die mit einem Grundstück fest verbundenen Gebäude. Heute 
erscheint es vielen Menschen als eine Selbstverständlichkeit, dass Boden 
in Grundstücke unterteilt ist, an denen natürliche und juristische Perso-
nen Eigentum haben; dass es einen Grundstücks- und Immobilienmarkt 
gibt, auf dem Boden in der Form von Grundstücken als Ware gehandelt, 
gekauft und verkauft wird. Leicht gerät aus dem Blick, wie vorausset-
zungsvoll die Herstellung von Grundeigentum ist und wie gewaltvoll 
seine Geschichte. In Europa wurden Allmenden durch die sogenannten 
Einhegungen – rechtswidrige Ausschlüsse lokaler Landbevölkerungen 
von der Nutzung und ihre Verdrängung vom Land – zu Grundeigen-
tum. Auch die lange Kolonialgeschichte ist geprägt von Vertreibungen 
vom Land bis hin zu Genoziden an lokalen Bevölkerungen, die den 
Kolonisatoren die Aneignung des Landes ermöglichten (vgl. Bhandar 
2018; D’Souza 2021; Feichtner 2022). Neben Gewalt und Recht kommen 
weitere Techniken in der Herstellung von Grundeigentum zum Einsatz. 
Um aus dem Boden Grundstücke und damit eigentumsfähige Sachen 
zu machen und um einen Bodenmarkt zu etablieren, sind insbesondere 
Vermessungen, Kartierungen, Landregister und Bewertungen von Land 
und Boden erforderlich. Das Grundbuch, in dem heute in Deutschland 
Grundeigentum verzeichnet wird und das in dieser Form im 19. Jahr-
hundert in Preußen entstand, dient ganz wesentlich der Mobilisierung 
von Boden und seiner Transformation in ein marktfähiges Gut (vgl. 
Wieacker 1938, 135).



235Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

Grundeigentum kann als eine Form verstanden werden, die Beziehungs-
weisen begründet. Zum einen zwischen Grundeigentümer und dem Stück 
Boden, samt der ortsgebundenen nichtmenschlichen Lebewesen und der 
mit dem Boden verbundenen Anlagen, auf die sich das Eigentumsrecht 
erstreckt. Zugleich konstituiert das Eigentum auch eine Beziehungsweise 
zwischen dem Eigentümer und allen anderen Personen, die nicht Eigen-
tümer der Sache sind. Die Eigentümerin hat das Recht, Letztere vom 
Gebrauch der Sache auszuschließen. Sie hat das Recht, ihr Grundstück 
einzuhegen; sie darf einen Zaun um ihren Garten errichten und seine 
Früchte zu ihrem alleinigen Nutzen verbrauchen und verarbeiten, sie aber 
auch, so sie es wünscht, verrotten lassen. Die Eigentümerin, so formu-
liert es das Bürgerliche Gesetzbuch, kann „mit der Sache nach Belieben 
verfahren und andere von jeder Einwirkung ausschließen“, soweit nicht 
das Gesetz oder Rechte Dritter entgegenstehen (§ 903 BGB). Zweck des 
Grundeigentums ist nicht allein, der Eigentümerin einen Raum – also 
etwa eine Wohnung oder einen Garten – zum persönlichen Gebrauch 
und zur persönlichen und selbstbestimmten Entfaltung zu garantieren. 
Privateigentum soll auch, so das Bundesverfassungsgericht, einen „Frei-
heitsraum im vermögensrechtlichen Bereich“ sicherstellen, um der Eigen-
tümerin „eine eigenverantwortliche Gestaltung des Lebens zu ermög-
lichen“ (BVerfGE 24, 367 (389)). Diese vermögensrechtliche Freiheit 
entsteht dadurch, dass die Eigentümerin auch über ihr Grundeigentum 
verfügen, also beispielsweise ihr Grundstück verkaufen, vermieten oder 
durch eine Grundschuld belasten darf. Durch das Recht, frei über das 
Eigentum zu verfügen, wird das Privateigentum zusammen mit der Frei-
heit Verträge zu schließen zu einem Grundbaustein der Marktwirtschaft 
(vgl. Wieacker 1953).

Grundeigentum ist auch die Grundlage der Transformation von Boden 
und Immobilien in Kapitalanlagen, auch Assets genannt, die dem Zweck 
dienen, künftige finanzielle Erträge zu erwirtschaften. Immer größere 
Bestände an Grundstücken und Immobilien sind in den letzten Jahrzehn-
ten zu Assets geworden. Und immer mehr Menschen haben ein Interesse 
an den Erträgen dieser Assets, etwa weil ihre Alters- und Gesundheits-
versorgung davon abhängen, dass Investitionen in Grundstücke und 
Immobilien Erträge erbringen (vgl. Christophers 2023). Auch für die 
Verwandlung von Grundeigentum in Assets sind weitere Infrastrukturen 
und Techniken notwendig. Insbesondere die Liberalisierung von Finanz-
märkten, die Veränderung rechtlicher Vorgaben für die Wohnungsbe-
wirtschaftung sowie die Absenkung von Leitzinsen durch Zentralbanken 



236 Isabel Feichtner

haben dazu beigetragen, dass in Deutschland, wie in vielen anderen 
Ländern, Boden und Immobilien zu begehrten Kapitalanlagen für soge-
nannte institutionelle Investoren geworden sind (vgl. Gabor/Kohl 2022). 
Diese Entwicklung wird mit den Begriffen der Assetisierung und Finanz-
ialisierung erfasst und hat weitere Auswirkungen auf Beziehungsweisen 
(vgl. Adkins u. a. 2024; Feichtner 2025).

Kurz gefasst lassen sich die durch die Überführung von Boden in 
Grundeigentum und in Kapitalanlagen begründeten Beziehungsweisen 
als solche der Herrschaft und der (Lebensbedingungen zerstörenden) 
Verwertung beschreiben. Die Grundeigentümerin hat Herrschaftsmacht 
über die Bewohnerinnen ihres Grundstücks, seien es die Pflanzen im 
Garten und die die Erdschichten bewohnenden Lebewesen, von denen 
erst ein Bruchteil durch die Wissenschaft erforscht ist (vgl. Klingen-
meier 2025), oder die menschlichen Bewohnerinnen von Mietimmobi-
lien. Zwar beschränken vielfältige gesetzliche Regelungen das Recht der 
Grundeigentümerinnen mit ihrem Eigentum nach Belieben zu verfahren, 
doch das ungleiche Machtverhältnis bleibt bestehen. Das bekommen 
Bodenbewohnerinnen zu spüren, wenn wieder einmal ein Grundstück 
versiegelt wird; Mieter, deren Miete erhöht wird oder deren Mietver-
trag wegen Eigenbedarfs gekündigt wird, und Obdachlose, die keine 
bezahlbare Wohnung finden und von ihren Schlafplätzen vertrieben 
werden. Die Assetisierung ermöglicht eine Verwertung des Bodens als 
Kapitalanlage, für die Boden und Gebäude allein wegen ihres Potenzials, 
künftige Erträge, beispielsweise durch Vermietung und Verpachtung, zu 
generieren, von Interesse ist. Ihr Wert als Kapitalanlage, so sehen es die 
internationalen Rechnungslegungsstandards kapitalmarktorientierter 
Unternehmen vor, bestimmt sich allein nach diesen künftigen Erträgen. 
Der Investor sieht nicht und wertschätzt nicht die Fruchtbarkeit des 
Humus, die Vielfältigkeit der Kreaturen, die Schönheit der Blumen und 
Bäume, die sozialen Interaktionen in den auf dem Grundstück befind
lichen Gebäuden oder die Erinnerungen, die mit ihnen verbunden sind 
(vgl. Feichtner 2025, 120 – 143).

Diese Beziehungsweisen der Herrschaft und der Verwertung sind 
trennende Beziehungsweisen (vgl. Adamczak 2017). Während der Ein-
hegungen und Kolonisierungen wurden Kleinbauern, Nomaden und 
andere Landnutzerinnen mit Gewalt vertrieben und von ihrem Land 
getrennt. Insbesondere die Nachkommen der Kolonisierten verwenden 
den Begriff des Genozids, um auf die Zerstörung individueller und kol-
lektiver Identität hinzuweisen, die mit der Kolonisierung einhergeht (vgl. 



237Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

Watson 2014; Wolfe 2016; Lindgren 2018). Heutige Verdrängungsprozesse 
resultieren vor allem aus der auf Gewinnmaximierung orientierten Ver-
wertung von Boden als Kapitalanlage. Mit ihrem Fokus auf Cashflows 
ist diese Verwertung getrennt und abstrahiert von den Materialitäten, 
den ökologischen und sozialen Verwobenheiten, die die Enzyklika als 
„Wirklichkeit“ bezeichnet (LS 106, 140). Die Beschädigungen der mate-
riellen Qualitäten sowie sozialer und spiritueller Beziehungen schlägt 
erst dann auch in den Verwertungsprozessen zu Buche, wenn sie sich 
negativ auf die künftigen Erträge auswirken.

Die Privatisierung und Assetisierung und die damit einhergehenden 
trennenden Beziehungsweisen betreffen selbst die von der Enzyklika 
angesprochenen Kollektivgüter, die zum Wohle der gesamten Menschheit 
verwaltet werden sollen (vgl. LS 95). Dazu zählt auch der Tiefseeboden.1 
1970 erklärte die Generalversammlung der Vereinten Nationen den Tief-
seeboden jenseits staatlicher Jurisdiktion mitsamt seiner Mineralien zum 
gemeinsamen Menschheitserbe. Die berühmtesten Tiefseemineralien 
sind die 1873 von der Challenger-Expedition entdeckten Manganknollen. 
Sie lagern in 4000 – 5000 Metern Tiefe auf dem Meeresboden und sind 
reich an Bunt-, Edel- und Hochtechnologiemetallen, die in der Elektro-
industrie und Stahlverarbeitung zur Anwendung kommen (vgl. Petersen 
u. a. 2019, 15). In den 1960er Jahren zogen sie zum ersten Mal verstärkt 
die Aufmerksamkeit von Unternehmen und Staaten auf sich. Die Dekla-
ration als gemeinsames Menschheitserbe erfolgte auch auf Drängen der 
Staaten, die erst seit kurzem ihre Unabhängigkeit erkämpft hatten und die 
einen erneuten kolonialen Wettlauf um Aneignung, diesmal des Tiefsee-
bodens, befürchteten. Mit dem Seerechtsübereinkommen der Vereinten 
Nationen von 1982 (SRÜ) wurde eine internationale Organisation – die 
internationale Meeresbodenbehörde mit Sitz in Kingston auf Jamaika – 
geschaffen, die das gemeinsame Menschheitserbe Tiefseeboden verwaltet 
und als seine Hüterin fungieren soll. Sie soll sicherstellen, dass die Aus-
beutung der Tiefseebodenschätze zum Wohle der gesamten Menschheit 
erfolgt. Dazu sieht das Seerechtsübereinkommen von 1982 unter anderem 
die Einrichtung eines eigenen internationalen Bergbauunternehmens 
vor sowie einen Mechanismus zur gerechten Verteilung der Erträge aus 
dem Tiefseebergbau (vgl. Feichtner 2019b). Während in den 1960ern und 
1970ern intensiv über den Tiefseeboden als Gemeineigentum und die 

1	 Ähnliche Entwicklungen wie die im Folgenden beschriebenen lassen sich auch 
für den Weltraum nachzeichnen (vgl. Feichtner 2019a).



238 Isabel Feichtner

Etablierung einer Gemeinwirtschaft debattiert wurde, die die Teilhabe 
insbesondere der ärmeren Staaten gewährleisten sollte, begünstigt das 
Recht des Tiefseebodens heute eine privatisierte Verwertung der Tief-
seebodenmineralien. Eine Modifikation des Seerechtsübereinkommens 
von 1994 sollte die Marktorientierung des Regimes stärken. Pflichten der 
Mitgliedstaaten der Internationalen Meeresbodenbehörde zu Finanzie-
rung und Technologietransfer wurden aufgehoben. Es ist eine Folge die-
ser Änderungen, dass das internationale Bergbauunternehmen bis heute 
nicht operationalisiert ist. Auf Antrag vergibt die Meeresbodenbehörde 
Erkundungsrechte für einzelne Grundstücke auf dem Meeresboden an 
staatliche oder private Unternehmen und Institutionen, indem sie mit 
ihnen entsprechende Verträge abschließt.

Aktuell unterhält die Meeresbodenbehörde 31 solcher Verträge. Die 
Erkundungsphase geht der kommerziellen Ausbeutung voraus. Letz-
tere hat noch nicht begonnen. Seit einigen Jahren verhandeln Staaten-
vertreter in der Meeresbodenbehörde über die Verordnungen, die die 
Erteilung von Förderrechten und den kommerziellen Tiefseebergbau 
regeln sollen. Werden die Erkundungsrechte durch Förderrechte ergänzt, 
dann dürfen künftig schwere Maschinen auf dem Meeresboden auf 
zahlreichen unterschiedlichen Grundstücken (in dem an Manganknol-
len reichen Gebiet der Clarion-Clipperton-Bruchzone sind die einzel-
nen Lizenzgebiete 75.000 Quadratkilometer groß) Tiefseemineralien 
abbauen. Wissenschaftlerinnen befürchten, dass der Tiefseebergbau zu 
folgenreichen Verlusten an Biodiversität und empfindlichen Störungen 
der noch weitgehend unerforschten Tiefseeökosysteme, von Nahrungs-
ketten und Klimaregulierungsfunktionen des Ozeans führt (vgl. Crane 
u. a. 2024). Bei einigen der heute schon Erkundungsberechtigten han-
delt es sich um kapitalmarktorientierte Unternehmen.2 Für diese stellen 
die Erkundungs- und Förderrechte Investitionen dar, von denen sie sich 
künftige Rendite erwarten. Um sicherzustellen, dass Tiefseebergbau auch 
dem Gemeinwohl dient, sollen die Unternehmen Förderabgaben an die 
Meeresbodenbehörde leisten, die dann an die Mitgliedstaaten verteilt 

2	 Darunter sind Tochterunternehmen des kanadischen börsennotierten Unter-
nehmens The Metals Company (TMC), das aktuell mit der US-amerikanischen 
Regierung über die Erteilung von Förderlizenzen auf Grundlage von US-Gesetz-
gebung – und an dem völkerrechtlichen Tiefseebodenregime vorbei – verhandelt 
(vgl. The Metals Company 2025). Die USA sind keine Partei des UN-Seerechts-
übereinkommens und damit auch kein Mitglied der Meeresbodenbehörde, die 
heute 168 Mitglieder hat (167 Staaten und die EU).



239Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

oder in anderer Weise im Interesse aller Staaten und insbesondere der 
sogenannten Entwicklungsländer verwendet werden sollen. Zuweilen 
wird argumentiert, die Gemeinwohlorientierung sei schon dadurch 
sichergestellt, dass die Mineralien der Produktion von Batterien für die 
Energiewende und Elektroautos zugutekommen.

Festhalten lässt sich, dass auf Grundlage des völkerrechtlichen Tief-
seebodenregimes auch der Tiefseeboden auf einem großen Gebiet in 
Grundstücke unterteilt ist.3 Die Lizenznehmer haben zwar kein Grund-
eigentum, denn das Völkerrecht verbietet die Aneignung des Tiefseebo-
dens durch Staaten und durch Private (Artikel 137 Absatz 1 SRÜ). Bei 
den Erkundungs- und Förderrechten handelt es sich aber um vermö-
genswerte Eigentumsrechte, und mit der Mineralienförderung erlan-
gen die Unternehmen Privateigentum an den geförderten Mineralien 
(SRÜ Annex III, Artikel 1). Auch hier lässt sich die trennende Wir-
kung der Verwertung beobachten. Wurde einst über Konzepte für die 
kooperative und gemeinwirtschaftliche Verwaltung des Tiefseebodens 
als Gemeineigentum debattiert 4, so stehen heute nicht nur Bergbau-
unternehmen, sondern auch Staaten miteinander im Wettbewerb um 
Erträge aus dem Tiefseebergbau. Auch das ist eine Folge des rechtlichen 
Designs des Tiefseebodenregimes: Das Seerechtsübereinkommen macht 
die Erteilung von Erkundungs- und Ausbeutungsrechten davon abhän-
gig, dass ein entsprechender Antrag von einem Staat, in der Regel dem 
Heimatstaat des beantragenden Unternehmens, befürwortet wird. Der 
befürwortende Staat soll wie die Meeresbodenbehörde als Hüter des 
gemeinsamen Menschheitserbes dafür sorgen, dass das Unternehmen 
seinen Verpflichtungen – aus dem Vertrag, mit der Behörde, aus dem 
Seerechtsübereinkommen, den Verordnungen der Behörde sowie aus 
dem nationalen Recht des befürwortenden Staates – nachkommt. Eine 
Reihe von pazifischen Inselstaaten hat sich, unterstützt durch interna-
tionale Organisationen, für die Befürwortung von Unternehmen ent-
schieden, weil sich die Staaten von der Besteuerung der befürworteten 
Unternehmen Einnahmen versprachen. So kam es zu einem Wettbewerb 
zwischen Staaten um die Befürwortung. In diesem Wettbewerb haben 
sie den auf Gewinnmaximierung ausgerichteten Unternehmen günstige 

3	 Relativ zur Gesamtgröße des Gebiets jenseits staatlicher Jurisdiktion ist sie mit 
weniger als zwei Prozent jedoch eher klein.

4	 Hervorzuheben sind hier die Arbeiten von Elisabeth Mann Borgese für ein holis-
tisches und demokratisches Ozean-Regime (Mann Borgese 1969; Meyer 2022).



240 Isabel Feichtner

Konditionen versprochen und so ihre eigenen Aussichten auf Erträge 
aus dem Tiefseebergbau geschmälert.

3	 Widerstand gegen die Verwertung des Gemeinsamen

„Diese Situationen rufen das Stöhnen der Schwester Erde hervor,  
die sich dem Stöhnen der Verlassenen der Welt anschließt,  

mit einer Klage, die von uns einen Kurswechsel verlangt.“ 
(LS 53)

Gegen die beschriebenen Verwertungsprozesse formiert sich Widerstand. 
Dieser Widerstand richtet sich nicht allein gegen steigende Pacht- und 
Mietpreise; er wird nicht allein durch die Angst vor den ökologischen 
Risiken der kommerziellen Verwertung von Ökosozialsystemen motiviert. 
Der Widerstand und Protest sozialer Bewegungen von Stadt-, Land- und 
Ozeanbewohnerinnen richtet sich auch gegen die Trennung und die 
Verwertung dessen, was sie als ihr Gemeinsames verstehen. Die Protes-
tierenden weisen darauf hin, dass das Land, die Stadt und der Ozean ihr 
Zuhause sind, dass es sich um ihr Gemeinsames handelt, das sie selbst 
gestaltet haben und auch künftig durch ihre Praxis mitgestalten wollen. 
Sie skandalisieren, dass der Wert des Bodens, der die Erträge der Unter-
nehmen erst ermöglicht, nicht aus deren Eigenleistungen resultiert, son-
dern aus vielfältigen ökologischen und sozialen Interaktionen über lange 
Zeiträume hinweg. Diese haben die Strukturen und Welten geschaffen, 
die durch die Verwertung, oft in kürzester Zeit, zerstört werden.

Eindrücklich sind die Interventionen von Pazifikbewohnerinnen und 
Indigenen Aktivisten, die seit 2023 auch an den Sitzungen des Rats und 
der Versammlung der Internationalen Meeresbodenbehörde teilnehmen, 
in denen die Regularien für den Tiefseebergbau verhandelt werden. Sie 
formulieren ein eigenes Recht auf den Ozean und einen Anspruch auf 
Beteiligung, wenn über die Zukunft des Tiefseebodens und damit auch 
über die Zukunft der Tiefseewelten und ihrer Bewohnerinnen verhan-
delt wird, mit denen die menschlichen Ozeanbewohnerinnen nicht nur 
in vielfältiger Weise materiell, sondern auch spirituell verbunden sind 
(vgl. Feichtner 2025).

Nicht nur in Kingston, sondern weltweit werden die Stimmen Indi-
gener lauter, die dem trennenden Recht des Grundeigentums und der 
Verwertung ihr eigenes Recht entgegenhalten (vgl. Watson 2014). Dem 



241Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

Recht der trennenden Verwertung setzen sie ein Recht der Verbunden-
heit mit dem Land entgegen. Es ist nicht wie das moderne Recht durch 
die Trennung zwischen dem Subjekt der Grundeigentümerin und dem 
Boden als Eigentumsobjekt gekennzeichnet, sondern weist den Land-
bewohnerinnen die Aufgabe zu, für Land und Boden zu sorgen, und 
verbietet ihre Veräußerung. Irene Watson, Rechtswissenschaftlerin in 
Australien und Angehörige der Indigenen Völker Tanganekald und 
Meintangk, bringt den Konflikt zwischen dem trennenden und Leben 
zerstörenden Recht der Kolonisierer und ihrem eigenen Recht mit fol-
genden Worten zum Ausdruck: „Warum bin ich verpflichtet, mich für 
das Recht einzusetzen und das auch deutlich nach außen zu tragen? Ich 
tue das, weil die Wesen des Rechts dazu verpflichtet sind – sie müssen 
das Lied des Rechts singen. Die Verpflichtung, das Recht zu leben, ist 
belastend. Besonders jetzt, da das Recht häufig und auf so vielen verschie-
denen Ebenen von denen verletzt wird, die so ignorant und dominant 
sind, dass sie überhaupt nicht wahrnehmen, dass eine Rechtsverletzung 
stattgefunden hat“ (Watson 2014, 30 (eigene Übersetzung)).

Die Stadtbewohnerinnen berufen sich in ihrem Protest gegen Verwer-
tung und Verdrängung ebenfalls darauf, dass es sich bei der Stadt um 
ihr gemeinsames Zuhause handelt. Sie machen ihr Recht auf Stadt als 
ein Recht aller Stadtbewohner*innen auf Teilhabe geltend (vgl. Lefebvre 
1967; Holm 2010; Kotti & Co 2016). Außerdem fordern sie die Über-
führung von Privateigentum an Boden und Gebäuden in Gemeineigen-
tum. In Berlin war die Bewegung Deutsche Wohnen und Co. enteignen im 
September 2021 mit einem Volksentscheid erfolgreich, bei dem 59,1 % 
der abgegebenen gültigen Stimmen für die Übertragung der Wohnungs-
bestände von Unternehmen mit 3000 und mehr Mietwohnungen in 
Gemeineigentum votierten. Sie sprachen sich damit für die Ausübung 
eines Kollektivrechts auf Vergesellschaftung aus, das in Artikel 15 des 
Grundgesetzes der Bundesrepublik Deutschland enthalten ist. Artikel 15 
besagt unter anderem, dass Privateigentum an Grund und Boden zum 
Zwecke der Vergesellschaftung durch Gesetz in Gemeineigentum über-
führt werden kann. Die in Gemeineigentum überführten Wohnungen 
sollen gemeinwirtschaftlich unter Beteiligung von Mieterinnen und 
Stadtgesellschaft verwaltet werden; mit der Schaffung eines Wohnraum-
Commons soll eine Alternative einerseits zur staatlichen Wohnraumver-
sorgung und andererseits zur Versorgung durch den Markt geschaffen 
werden. Die Herausforderung für Juristinnen ist nun, eine passende Orga-
nisationsform zu finden und den rechtlichen Rahmen der Verwaltung 



242 Isabel Feichtner

der Wohnungsbestände so auszugestalten, dass diskriminierungsfreier 
Zugang und diskriminierungsfreie Teilhabe sowie Mitgestaltungsrechte 
der Stadtbewohnerinnen gesichert sind (vgl. Deutsche Wohnen und Co 
enteignen 2023; Feichtner u. a. 2025b).

Da Protest und Widerstand gegen die privatisierte Verwertung sowie 
Zerstörung und auf die Rückgewinnung des Gemeinsamen, auf Mit-
gestaltung und kollektive Nutzungsrechte gerichtet sind, werden stren-
gere Mieter- und Umweltschutzregelungen, so wichtig diese sind, den 
Bedürfnissen der Bewohnerinnen nicht gerecht. Gefordert ist das, was 
Bruno Latour mit dem Begriff „terrestrisch werden“ bezeichnet und mit 
der Forderung verbunden hat, die Welt, in der wir leben, mit der Welt, 
von der wir leben, in Einklang zu bringen (Latour 2018; Latour/Schultz 
2022). Momentan produzieren die Konsum- und Produktionsweisen in 
den reichen Gesellschaften des sogenannten Globalen Nordens zahlreiche 
Externalitäten in den armen Gesellschaften des Globalen Südens. Die 
Welt, in der wir in Europa leben, ist abhängig von der Ausbeutung von 
Natur und Menschen in anderen Regionen der Welt: unsere Lebens-
weise ist imperial (vgl. Brand/Wissen 2017).

Die kritisierte Trennung der Welten ist jedoch nicht allein geogra-
phisch zu verstehen, sondern bezieht sich auch auf die Trennung der 
Operationsweisen des Wirtschaftssystems von den Materialitäten der 
Lebenswelten und Ökosysteme, die das gegenwärtige kapitalistische 
Wirtschaftssystem nach und nach zerstört (vgl. Charbonnier 2022). Die 
Zerstörung des Gemeinsamen erscheint ihm als Externalität. Das Wirt-
schaftssystem kann solche Externalitäten allein durch Kommunikationen 
internalisieren, die es versteht – beispielsweise durch die Bepreisung von 
CO2 oder die Besteuerung von Benzin. Die Enzyklika kritisiert solche 
Marktlösungen (LS 109 – 111, 141). Die Kritik bringt zum Ausdruck, dass 
dieser Umgang mit den zerstörerischen und trennenden Effekten wirt-
schaftlicher Ausbeutung nicht ausreicht. Die Internalisierung von Exter-
nalitäten durch Besteuerung und Bepreisung, aber auch strengere Regeln 
zum Schutz von Umwelt und Menschen können unsere Beziehungen zur 
Welt und zueinander nicht reparieren.5 Um terrestrisch zu werden und 
das Gemeinsame zu erhalten, sind stattdessen Antworten gefragt, die an 
der Beziehungsweise ansetzen. Das heißt hier: Statt an einer Versorgungs- 
und Lebensweise festzuhalten, die Abfall und Trennung produziert und 

5	 Edenhofer und Flachsland kritisieren ihrerseits die Kritik der Enzyklika an 
Marktlösungen (Edenhofer/Flachsland 2015).



243Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

Lebendigkeit zerstört, wäre eine Versorgungsweise zu implementieren, 
die zirkulär ist, an Suffizienz orientiert und an der Würde der Kreaturen 
(vgl. Grossarth 2024; Degen u. a. 2016).

4	 Recht der Commons für den Erhalt des Gemeinsamen

„… ein Verzicht darauf, die Wirklichkeit in einen bloßen Gebrauchsgegenstand  
und ein Objekt der Herrschaft zu verwandeln.“ 

(LS 11)

Commons bieten ein Konzept und eine Form, die die Anliegen der Zir-
kularität, der Verbundenheit und der Teilhabe aufnehmen. Die schon 
genannten sozialen Bewegungen kämpfen zum einen für den Erhalt 
von Commons; zum anderen schaffen sie neue Commons durch ihre 
Praxis, etwa indem sie sich leere Gebäude und Brachen aneignen und 
sie in einer Weise nutzen, die durch gleichrangige Beziehungen der Teil-
habe, der Sorge und der Solidarität gekennzeichnet sind (vgl. Milburn/
Russel 2019; Micciarelli 2021; Stengers/Gutwirth 2016). Commons sind 
hier nicht naturalistisch zu verstehen; der Begriff bezeichnet soziale Sys-
teme, die um gemeinsam geschaffene, genutzte, verwaltete und gepflegte 
Dinge oder Ressourcen entstehen. Dabei besteht eine Wechselbezie-
hung zwischen der Gemeinschaft der Nutzenden und dem genutzten 
Gut: Die Gemeinschaft wird durch die gemeinsame Praxis und das Gut 
durch die Gemeinschaft, die es hervorbringt, pflegt oder verwaltet, als 
Gemeinsames konstituiert (vgl. Marella 2017, 68). Nach dieser Auffas-
sung sind also nicht bestimmte Güter Commons, etwa die in der Wirt-
schaftswissenschaft wegen ihrer freien Zugänglichkeit und gleichzeitigen 
Nutzbarkeit als Gemeingüter qualifizierten Güter. Vielmehr können alle 
möglichen Dinge durch Praxis – durch Commoning – zu einem Teil 
von Commons werden, darunter Naturgüter, soziale Infrastrukturen 
und Gebäude, wenn sie Gegenstand einer kollektiven Nutzung sind. 
Commons überschreiten die Trennung von öffentlich und privat, denn 
auch Dinge, die sich im Eigentum von Staat und Kommunen oder von 
Privatpersonen befinden, können durch die Nutzung einer Gemeinschaft 
von Nutzenden zu Commons werden (vgl. Blomley 2008). Ein vielzitier-
tes Beispiel für städtisches Commoning ist die Besetzung des ehemali-
gen Asilo Filangieri, ein Gebäude aus dem 16. Jahrhundert im Zentrum 
Neapels, und seine Nutzung durch Künstler und Wissensarbeiterinnen. 



244 Isabel Feichtner

Nach Verhandlungen erlaubte die Stadt Neapel nicht nur den Besetzerin-
nen die Nutzung, sondern einer offenen Gemeinschaft von Nutzenden. 
Letztere verabschiedete eine Erklärung, die die Prinzipien der Nutzung 
darlegt und die im Nachhinein vom Stadtrat rechtlich genehmigt wurde 
(Marella 2017; Micciarelli 2021).

Um von der geltenden Rechtsordnung anerkannt zu werden, um 
bestehen zu können, das zeigt auch das Beispiel aus Neapel, brauchen 
Commons auch Recht – rechtliche Organisationsformen und Rechte, 
die sie gegen Einhegungen, staatliche Intervention und privatisierte Ver-
wertung schützen. Um Recht für Commons nutzbar zu machen, kom-
men oft kreative rechtliche Designs zum Einsatz, die als Legal Hacks 
bezeichnet werden (vgl. Orsi 2017; Micciarelli 2022; Barthel 2020).

In der Entwicklung eines Rechts für die Commons arbeiten Rechts-
wissenschaftlerinnen mit Aktivisten zusammen. Rechtswissenschaftler 
unterstützen den Kampf um die Wiederaneignung des Gemeinsamen, 
indem sie die Forderungen der sozialen Bewegungen so rekonstruieren, 
dass sie für die bestehende Rechtsdogmatik anschlussfähig werden und 
von Rechtsanwendenden wie Gerichten und Behörden verstanden und 
aufgegriffen werden können. Die italienische Rechtswissenschaftlerin 
Maria Rosaria Marella und der italienische Rechtswissenschaftler Ugo 
Mattei haben in beeindruckender Weise aufgezeigt, wie das Recht des 
Privateigentums so interpretiert werden kann, dass es auch Commons 
zugute kommt. Sie haben Vorschläge unterbreitet, wie aus Commons 
kollektive Nutzungsrechte abgeleitet und wie Commons als eigene Eigen-
tumskategorie anerkannt werden können. Dabei wird ihre Arbeit sowohl 
stark von der Praxis der sozialen Bewegung als auch von der Rechts-
theorie und Rechtsprechung informiert (vgl. Mattei u. a. 2019; Marella 
2017; Marella 2019).

Marella argumentiert für eine Interpretation des Privateigentums, 
wonach kollektive Nutzungsrechte eines Commons das Recht der Privat-
eigentümer, etwa an Grundstücken und Gebäuden, beschränken kön-
nen. Sie stützt ihre Auslegung einerseits auf eine Eigentumskonzeption, 
die sogenannte Bündeltheorie, die Eigentum als ein Bündel einzelner 
Rechte und Berechtigungen versteht, die auf verschiedene Einzelperso-
nen und Kollektive verteilt werden können, andererseits auf die durch 
das Recht anerkannte Sozialpflichtigkeit des Eigentums.

Die Nutzenden eines Commons sollen, so Marella, dann ein kollek-
tives Nutzungsrecht auch gegen den Willen der Eigentümerinnen der 
genutzten Sache haben, also beispielsweise eines leerstehenden und von 



245Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

den Nutzenden besetzten Hauses, wenn die Nutzung von Bedeutung 
für die Verwirklichung fundamentaler Menschenrechte ist (vgl. Marella 
2017). Ist das der Fall, dann sollen die Eigentümerinnen die Nutzung 
dulden müssen. Mit der Metapher der Bündeltheorie gesprochen: Der 
Eigentümerin fehlt nun aus dem Bündel die Berechtigung, andere von 
ihrem Eigentum auszuschließen und die Nutzung zu untersagen. Erken-
nen Gerichte ein solches Nutzungsrecht an, dann geht damit zugleich 
die Anerkennung einher, dass die Sozialpflichtigkeit des Eigentums in 
dieser Konstellation nicht vom Staat durch gesetzliche Beschränkung 
der Eigentumsrechte durchgesetzt wird,6 sondern durch die Gemein-
schaft der Nutzenden.

Diese Interpretation des Eigentumsrechts steht in der Tradition von 
Ansätzen, die im frühen 20. Jahrhundert das individualistische Eigen-
tumsverständnis überwinden und Eigentum als soziale Funktion ver-
stehen wollten (vgl. Duguit 1920).7 Außerdem knüpft Marella hier an 
die nach dem italienischen Juristen Stefano Rodotà benannte 2007 vom 
italienischen Justizminister eingesetzte Rodotà-Kommission an. Diese 
sah in ihrem Bericht zu einer Reform des italienischen codice civile die 
Aufnahme einer neuen Eigentumskategorie der beni communi vor. Auch 
dies sollten Güter sein, denen eine besondere Bedeutung für die Ver-
wirklichung von Grundrechten zukommt. Der Entwurf führte zwar 
nicht zu einer Gesetzesänderung, hinterließ aber, so Marella, Spuren in 
der Rechtsprechung der italienischen Gerichte (Marella 2017). Da auch 
das deutsche Recht sowohl die Bündelkonzeption als auch die Sozial-
pflichtigkeit des Eigentums kennt, ist die Argumentation Marellas auch 
für die Interpretation des deutschen Rechts und insbesondere der Eigen-
tumsgarantie in Artikel 14 Grundgesetz relevant.

Ähnlich wie Marella argumentieren Ugo Mattei und seine Koauto-
ren für eine Neuinterpretation des Eigentumsrechts. Während Marella 
sich auf die Auslegung des italienischen Rechts und die Spruchpraxis 
italienischer Gerichte konzentriert, verdeutlichen Mattei u. a. die Mög-
lichkeiten einer Interpretation des Eigentumsrechts der Europäischen 
Menschenrechtskonvention mit dem Ziel des Schutzes von Commons 

6	 So aber die Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts (zur Sozialpflichtig-
keit des Eigentums vgl. Däubler 1976 und Ridder 1975).

7	 In der deutschen Rechtswissenschaft betonte vor allem Wieacker die soziale 
Funktion des Eigentums (vgl. Wieacker 1953), ohne sich jedoch explizit auf 
Duguit zu beziehen (vgl. Auer 2014; Winkler 2014).



246 Isabel Feichtner

(Mattei u. a. 2019).8 Für sie lassen sich Commons weder mit der Unter-
scheidung zwischen privat und öffentlich noch mit der Unterschei-
dung zwischen Subjekt und Objekt erfassen, die das moderne Recht 
prägen. Stärker als Marella, für die sich Rechte an Commons mit dem 
Eigentumsschutz des liberalen Rechts vereinbaren lassen, kontrastie-
ren Mattei u. a. daher das Recht der Commons mit dem individualis-
tischen Recht des Privateigentums der westlichen Moderne. Letzteres 
verstehe das Eigentum als von Materialität abstrahiertes Vermögen eines 
Rechtssubjekts in Bezug auf ein Rechtsobjekt. Commons überwinden 
jedoch diese Binarität; sie entstehen ja gerade erst durch die zirkulären, 
horizontalen und generativen Gebrauchs- und Nutzungsbeziehungen 
zwischen einem Gut und einer Gemeinschaft von Nutzenden, die sich 
wechselseitig konstituieren. Die Subjektivität der Individuen ergebe sich 
hier sowohl aus den Beziehungen zum genutzten Gut als auch zu den 
anderen Mitgliedern der Gemeinschaft, die sich durch die Nutzungs- 
und Gebrauchsbeziehungen bildet.

Während Mattei u. a. stärker als Marella an Indigene Rechtstradi-
tionen anknüpfen, um ihre Argumentation für eine transformative 
Interpretation des Eigentumsschutzes zu begründen, machen auch sie 
den Rechtsschutz eines Commons davon abhängig, dass der kollektive 
Gebrauch für die Realisierung fundamentaler Menschenrechte not-
wendig ist (Mattei u. a. 2019, 246). Anknüpfungspunkte für die von 
ihnen vorgeschlagene Interpretation des Eigentumsschutzes der Euro-
päischen Menschenrechtskonvention finden sie in der Rechtsprechung 
des Europäischen Gerichtshofs für Menschenrechte. Darunter die Fälle, 
in denen der Gerichtshof den Schutz illegaler Behausungen durch das 
Recht auf Familie und Privatheit mit der Begründung anerkannt hat, 
dass die Behausungen durch die Beziehungen der Bewohner*innen zu 
einem Zuhause geworden sind (vgl. Mattei u. a. 2019, 243).

Diese stark von Indigenem Recht inspirierte Rechtsinterpretation zum 
Schutz von Commons als „zirkuläre und ökologische Rechtskonstruk-
tion“ (Mattei u. a. 2019, 244) kann neben dem Schutz von Commons in 
der Stadt und auf dem Land auch dem Schutz von Beziehungssystemen 

8	 Artikel 1, 1. Zusatzprotokoll zur Europäischen Menschenrechtskonvention. 
Wurde im Europarat zunächst von einzelnen Regierungen die Auffassung ver-
treten, dass allenfalls das der Lebenshaltung dienende Eigentum menschenrecht-
lich geschützt werden sollte, geht der Eigentumsschutz der EMRK heute weit 
darüber hinaus. Neben den vermögenswerten Individualrechten erfasst er auch 
„legitime Erwartungen“.



247Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

dienen, deren Zerstörung die Ozeanbewohnerinnen durch den Tief-
seebergbau fürchten. Aktuell fordern Indigene von der Meeresboden-
behörde nicht nur die Anerkennung ihres Rechts auf „freie, vorherige 
und informierte Zustimmung“ zum Tiefseebergbau, wenn dieser ihre 
Interessen beeinträchtigt.9 Sie arbeiten auch gemeinsam mit Staaten-
vertretern in einer Arbeitsgruppe an Vorschlägen zum Schutz ihres 
immateriellen Kulturerbes und bringen in diese Arbeit das Konzept der 
spirituellen Ökologie ein. Damit soll die Verknüpfung immaterieller 
kultureller (Rechts-)Praktiken mit materiellen ökologischen Elementen 
erfasst werden (vgl. UCH 2023; Kaho’ohalahala u. a. 2024).

5	 Rechte der Natur

„… eine Beziehung verantwortlicher Wechselseitigkeit  
zwischen dem Menschen und der Natur“ 

(LS 67)

Die rechtliche Anerkennung von Commons kann auch als Antwort auf 
Forderungen nach Rechten der Natur verstanden werden. Die Commons 
der Ozeanbewohnerinnen sind sozialökologische Beziehungssysteme, 
die materielle und spirituelle, soziale und ökologische Beziehungen zu 
Ozean, Tiefseeboden, ihren geologischen Formationen und biologischen 
Kreaturen umfassen. Die Beziehungen zu Ozean und Land werden 
zugleich als rechtliche Beziehungen verstanden. Praktiken der Nutzung, 
der Pflege und Versorgung sind durchdrungen und untrennbar verknüpft 
mit Rechtspflichten. Die Anerkennung von Commons durch staatliches 
und internationales Recht bietet eine Möglichkeit, das rechtliche und 
sozialökologische Beziehungssystem als Ganzes anzuerkennen und vor 
Zerstörung zu schützen.

Das hat zwei Vorteile für das Anliegen der Transformation von Bezie-
hungsweisen mit dem Ziel sozialer und ökologischer Gerechtigkeit. Ers-
tens werden die in den Commons praktizierten Beziehungen der Sorge, 
Pflege und Bewahrung des Gemeinsamen in seinen ökologischen und 

9	 Artikel 19 der Erklärung der Vereinten Nationen über die Rechte Indigener Völker 
von 2007 fordert, dass Staaten mit Indigenen kooperieren und sie konsultieren, 
um ihre freie, vorherige und informierte Zustimmung zu erhalten, bevor sie 
Maßnahmen ergreifen, die die Indigene Gemeinschaft beeinträchtigen könnten.



248 Isabel Feichtner

sozialen Dimensionen durch staatliches Recht abgesichert. Zweitens 
wirkt die rechtliche Anerkennung von Commons auf staatliche Regie-
rungsweisen zurück. Sie schafft die Grundlage für Kooperationen zwi-
schen staatlichen Institutionen – wie Kommunen und Internationalen 
Organisationen – auf der einen Seite und gesellschaftlichen Kollektiven 
sowie Indigenen Gemeinschaften auf der anderen Seite in Commons 
Public Partnerships. Diese können Selbstbestimmung stärken und letzt-
lich auch die Regierungsform des Staates nachhaltig verändern (Marella 
2017; Helfrich/Bollier 2019; Schubel 2025).

Werden die heute viel diskutierten Rechte der Natur als sozial-ökologi-
sche Rechte von Commons konzipiert (vgl. Linzey 2024; Cárdenas/Turp 
2023), dann wird einerseits vermieden, dass Natur als vom Menschen 
und menschlichen Gemeinschaften getrennt existierendes, schützens-
wertes Gut angesehen wird. Andererseits verhindert diese Konzeption, 
dass Rechte der Natur lediglich zu einem weiteren – wenn auch sehr 
gewichtigen – Posten in Abwägungsprozessen werden, durch die heute 
regelmäßig Konflikte zwischen Umweltschutz auf der einen und wirt-
schaftlichen Interessen auf der anderen Seite aufgelöst werden. Stattdessen 
könnten die Rechte der Natur als Rechte von Commons einen Prozess 
der Sozialisierung in Gang setzen, verstanden als ein Prozess der Her-
stellung „verantwortlicher Wechselseitigkeit zwischen dem Menschen 
und der Natur“ (LS 67; vgl. Blumenfeld 2024).

6	 Niemand ist aus der Geschwisterlichkeit ausgeschlossen?

„Wir müssen uns bewusst werden,  
dass unsere eigene Würde auf dem Spiel steht.“ 

(LS 160)

Während an vielen Orten der Welt Bewohnerinnen für die Rechte von 
Commons streiten, werden die Kräfte stärker und spürbarer, die von 
der Zerstörung des Gemeinsamen profitieren. Immer mehr Akteure, 
darunter Regierungen und Investoren, versuchen gar nicht mehr die 
Verwertung des Gemeinsamen als gemeinwohlförderlich zu rechtfertigen. 
So erscheint die aktuelle Situation manchen als ein „Endzeit-Faschismus“ 
(Klein/Taylor 2025), in dem die Zerstörung der Lebensgrundlagen von 
großen Teilen der Weltbevölkerung, ihre Vertreibung und Vernichtung, 
ihre Exklusion und Inhaftierung bewusst herbeigeführt wird.



249Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

Die Völkermordkonvention von 1948 erfasst die „vorsätzliche Auferle-
gung von Lebensbedingungen für [eine] Gruppe, die geeignet sind, ihre 
körperliche Zerstörung ganz oder teilweise herbeizuführen“ als Genozid 
(Artikel II Nr. 3). Genozide und Vertreibungen zerstören die betroffenen 
Gruppen, ihre materiellen, spirituellen und kulturellen Lebensbedingun-
gen. Ermöglicht werden sie durch Praktiken der Dehumanisierung; ihre 
Konsequenz ist nicht nur die physische Zerstörung menschlichen und 
nichtmenschlichen Lebens, sondern auch die Zerstörung des Gemein-
samen (Feichtner u. a. 2025a). Doch auch diejenigen, die aktiv auf die 
Zerstörung des Gemeinsamen hinwirken und diejenigen, die zuschauen 
und die durch ihre Lebensweisen und Konsumgewohnheiten zutiefst in 
das Unrecht verstrickt sind, verlieren ihre Würde (vgl. LS 160).

Nur durch eine andere Praxis, nur durch ein anderes Verhalten und 
eine andere Beziehungsweise kann, wie es Papst Franziskus ausgedrückt 
hat, auch ein „Gefühl der eigenen Würde“ (LS 212) wiedererlangt werden.

Literaturverzeichnis

Adamczak, Bini (2017): Beziehungsweise Revolution. 1917, 1968 und kommende. 
Berlin: Suhrkamp Verlag.

Adkins, Lisa; Cooper, Melinda; Konings, Martijn (Übersetzung: Heinemann, 
Enrico) (2024): Die Asset-Ökonomie. Eigentum und die neue Logik der Ungleich-
heit. Hamburg: Hamburger Edition.

Akbar, Amna A. (2023): Non-reformist Reforms and Struggles over Life, Death, 
and Democracy. In: Yale Law Journal 132, 2497 – 2577.

Auer, Marietta (2014): Der privatrechtliche Diskurs der Moderne. Tübingen: Mohr 
Siebeck.

Baars, Grietje (2019): The Corporation, Law and Capitalism. A Radical Perspective 
on the Role of Law in the Global Political Economy. Berlin: Brill.

Bachmann, Claudius; Heimbach-Steins, Marianne (2024): Ganzheitliche Öko-
logie und globales Gemeinwohl – 10 Jahre Laudato Si’. Konzept des Jahrbuchs 
für Christliche Sozialwissenschaften, Band 66/2025 (JCSW online), 1 – 11. online 
unter https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/libraryFiles/dow-
nloadPublic/155.

Barthel, Bettina (2020): Legal hacking und seine praktischen Dimensionen am 
Beispiel des Mietshäuser Syndikats. In: juridikum 3, 366 – 375.

Bhandar, Brenna (2018): Colonial Lives of Property. Law, Land, and Racial Regimes 
of Ownership. Durham: Duke University Press.

Blomley, Nicholas (2008): Enclosure, Common Right and the Property of the Poor. 
In: Social Legal Studies 17 (3). 311 – 331.

https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/libraryFiles/downloadPublic/155
https://www.uni-muenster.de/Ejournals/index.php/jcsw/libraryFiles/downloadPublic/155


250 Isabel Feichtner

Blumenfeld, Jacob (2024): Socialising Nature. How We Can Live Together With
out Exploiting Each Other? This is the Work of Socialising Nature. In: The 
Break-Down.

Boysen, Sigrid (2021): Die postkoloniale Konstellation. Natürliche Ressourcen und 
das Völkerrecht der Moderne. Tübingen: Mohr Siebeck.

Brand, Ulrich; Wissen, Markus (2017): Imperiale Lebensweise. Zur Ausbeutung 
von Mensch und Natur im globalen Kapitalismus. München: oekom.

Britton-Purdy, Jedediah; Singh Grewal, David; Kapczynski, Amy; Rahmann, K. 
Sabeel (2020): Building a Law-and-Political-Economy Framework. In: The Yale 
Law Journal 129, 1784 – 1835.

Charbonnier, Pierre (2022): Überfluss und Freiheit. Eine ökologische Geschichte 
der politischen Ideen. Frankfurt a. M.: S. Fischer.

Christophers, Brett (2023): Our Lives in Their Portfolios. Why Asset Managers 
Own the World. London: Verso Books.

Crane, Rich; Laing, Chris; Littler, Kate; Moore, Kathryn; Callum, Roberts; Thom-
pson, Kirsten; Vogt, Declan; Scourse, James (2024): Deep-Sea Mining Poses an 
Unjustifiable Environmental Risk. In: Nature Sustainability 7, 834 – 836.

Däubler, Wolfgang (1976): Eigentum und Recht in der BRD. In: Däubler, Wolfgang; 
Sieling-Wendeling, Ulrike; Welkoborsky, Horst (Hg.): Eigentum und Recht. 
Die Entwicklung des Eigentumsbegriffs im Kapitalismus. Neuwied: Hermann 
Luchterhand Verlag, 141 – 269.

Degen, Kim Jana; Doka, Gabor; Frohofer, Fred; Gröbly, Thomas; Helfrich, Silke; 
Hofer, Andreas; Vontobel, Werner; Widmer, Hans E. (2016): Nach Hause kom-
men. Nachbarschaften als Commons. Baden (Schweiz): Edition Volles Haus.

Deutsche Wohnen & Co enteignen (2023): Gemeingut Wohnen. Eine Anstalt des 
öffentlichen Rechts für Berlins vergesellschaftete Wohnungsbestände. Berlin.

D’Souza, Radha (2021): Land, People and Places. Double Visions and Corporate 
Land Ownership. In: Bartel, Robin; Carter, Jennifer (Hg.): Handbook on Space, 
Place and Law. Cheltenham: Edward Elgar Publishing, 350 – 364.

Duguit, Léon (1920): Les transformations générales du droit privé depuis le Code 
Napoléon. Paris: Hachette Livre BNF.

Edenhofer, Ottmar; Flachsland, Christian (2015): Laudato si’. Die Sorge um die 
globalen Gemeinschaftsgüter. In: Stimmen der Zeit 140, 579 – 591.

Feichtner, Isabel (2019a): Mining for Humanity in the Deep Sea and Outer Space: 
The Role of Small States and International Law in the Extraterritorial Expansion 
of Extraction. Leiden Journal of International Law 32 (2), 255 – 274.

Feichtner, Isabel (2019b): Sharing the Riches of the Sea. The Redistributive and 
Fiscal Dimension of Deep Seabed Exploitation. In: European Journal of Inter-
national Law 30 (2), 601 – 633.

Feichtner, Isabel (2022): Koloniales Wirtschaftsrecht und der Wert der Kolonisa-
tion. In: Dann, Philipp; Feichtner, Isabel; Bernstoff, Jochen von (Hg.): (Post)
Koloniale Rechtswissenschaft. Geschichte und Gegenwart des Kolonialismus in 
der deutschen Rechtswissenschaft. Tübingen: Mohr Siebeck, 189 – 229.

Feichtner, Isabel (2025): Bodenschätze. Über Verwertung und Vergesellschaftung. 
Hamburg: Hamburger Edition.



251Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

Feichtner, Isabel; Tiedeke, Anna Sophia; El Mahmoud, Khale; Katsoni, Spyri
doula (Sissy) (2025a): What’s in a Name? Genocide, the Universal and the 
Common in International Law. In: Völkerrechtsblog, 17. 09. 2025. https://doi.
org/10.17176/20250917-175218-0.

Feichtner, Isabel; Heeg, Susanne; Wihl, Tim (2025b): „Deutsche Wohnen & Co. 
Enteignen“ in Berlin (Germany). Socializing Housing at a Large Scale. In: Rus-
sell, Bertie; Bianchi, Iolanda (Hg.): Radical Municipalism. The Politics of the 
Common and the Democratization of Public Services. (im Erscheinen).

Gabor, Daniela; Kohl, Sebastian (2022): My Home Is an Asset Class. Study About 
the Financialization of Housing in Europe. Brüssel: Funded by the GREENS/
EFA in the European Parliament.

Grossarth, Jan (2024): Bioökonomie und Zirkulärwirtschaft im Bauwesen. Eine 
Einführung. Heidelberg: Springer Verlag.

Heinrich Böll Stiftung (2025): Rechte der Natur. Für eine gerechtere Mensch-
Natur-Beziehung, online unter <https://www.boell.de/de/rechte-der-natur>, 
abgerufen 02. 05. 2025.

Helfrich, Silke; Bollier, David (2019): Frei, Fair und Lebendig. Die Macht der 
Commons, Bielefeld: transcript.

Holm, Andrej (2010): Wir Bleiben Alle! Gentrifizierung. Städtische Konflikte um 
Aufwertung und Verdrängung. Münster: Unrast Verlag.

Kaho’ohalahala, Solomon; TePa Mataiapo, Imogen Ingram; Lindsey III, Ekolu; 
Tau, Joey; Teavai-Murphy, Hinano (2024): Submission to the Intersessional Wor-
king Group on Intangible Underwater Cultural Heritage, online unter <https://
www.isa.org.jm/wp-content/uploads/2024/06/Submission-UCH-Specific-Indi​
genous-representatives-organizations.pdf>, abgerufen 02. 05. 2025.

Klein, Naomi; Taylor, Astra (2025): The Rise of End Times Fascism. In: The Guar-
dian vom 13. 05. 2025.

Klingenmeier, Anne (2025): Das Ökosystem Boden. Darum sollte Boden nicht 
versiegelt werden: Über das Leben im Untergrund. In: Feichtner, Isabel; Heeg, 
Susanne; Klingenmeier, Anne; Langlotz, Gesine; Schubel, Katja (Hg.): Stadt – 
Land – Boden. Verbindende Bodenpolitik zwischen Stadt und Land. Bielefeld: 
transcript, 81 – 93.

Kotti & Co (2016): Alles muss man selber machen. Multi-Layer-Organizing für 
eine soziale Wohnraumversorgung in Berlin. In: Suburban 4 (2 und 3), 121 – 126.

Latour, Bruno (2016): The Immense Cry Channeled by Pope Francis. Translated 
by Stephen Muecke. In: Environmental Humanities 8 (2), 251 – 255.

Latour, Bruno (2018): Das terrestrische Manifest. Berlin: Suhrkamp Verlag.
Latour, Bruno; Schultz, Nikolaj (2022): Zur Entstehung einer ökologischen Klasse. 

Ein Memorandum. Berlin: Suhrkamp Verlag.
Lefebvre, Henri (1967): Le droit à la ville. In: L’Homme et la société 6 (1), 29 – 35.
Lindgren, Tim (2018): Ecocide, genocide and the disregard of alternative life-sys-

tems. In: The International Journal of Human Rights 22 (4), 525 – 549.
Linzey, Thomas (2024): On the Nature Rights Movement, online unter <https://

humanize.today/podcast/thomas-linzey-on-the-nature-rights-movement/>, abge-
rufen am 02. 05. 2025.

https://doi.org/10.17176/20250917-175218-0
https://doi.org/10.17176/20250917-175218-0
https://www.boell.de/de/rechte-der-natur
https://www.isa.org.jm/wp-content/uploads/2024/06/Submission-UCH-Specific-Indigenous-representatives
https://www.isa.org.jm/wp-content/uploads/2024/06/Submission-UCH-Specific-Indigenous-representatives
https://www.isa.org.jm/wp-content/uploads/2024/06/Submission-UCH-Specific-Indigenous-representatives
https://humanize.today/podcast/thomas-linzey-on-the-nature-rights-movement/
https://humanize.today/podcast/thomas-linzey-on-the-nature-rights-movement/


252 Isabel Feichtner

Mann Borgese, Elisabeth (1969): Lecture on the Ocean Regime. In: Elisabeth 
Mann Borgese Archives. Dalhousie University. MS-2 – 744. Box 139. Folder 16. 
Halifax: Dalhousie University.

Marella, Maria Rosaria (2017): The Commons as a Legal Concept. In: Law and 
Critique 28 (1), 61 – 68.

Marella, Maria Rosaria (2019): The Law of the Urban Common(s). In: South 
Atlantic Quarterly 118 (4), 877 – 893.

Mattei, Ugo; Albanese, Rocco Alessio; Fisher, Ryan J. (2019): Commons as Pos-
sessions. The Path to Protection of the Commons in the ECHR System. In: 
European Law 25 (3), 230 – 250.

Mattei, Ugo; Salomon, Margot E. (2023): From Poverty and Development to 
People’s International Law. In: Buchanan, Ruth; Eslava, Luis; Pahuja, Sundhya 
(Hg.): The Oxford Handbook of International Law and Development. Oxford: 
Oxford University Press, 733 – 788.

Meyer, Tirza (2022): Elisabeth Mann Borgese and the Law of the Sea. Leiden: Brill.
Micciarelli, Giuseppe (2021): Path for New Institutions and Urban Commons. 

Legal and Political Acts for the Recognition of Urban Civic and Collective Use 
Starting from Naples, online unter <https://archive.urbact.eu/sites/default/files/
path_for_new_institutions_and_urban_commons_-_giuseppe_micciarelli_3.
pdf>, abgerufen am 02. 05. 2025.

Micciarelli, Giuseppe (2022): Hacking the Legal. The Commons Between the 
Governance Paradigm and Inspirations Drawn from the ‘Living History’ of 
Collective Land Use. In: Savini, Federico; Ferreira, António; Schönfeld, Kim 
von (Hg.): Post-Growth Planning: Cities Beyond the Market Economy. Lon-
don: Routledge, 112 – 125.

Milburn, Keir; Russel, Bertie T. (2019): Public-Common Partnerships. Building 
New Circuits of Collective Ownerships, online unter <https://cdn.prod.web-
site-files.com/62306a0b42f386df612fe5b9/637d64a5c122ca1b42b8e43f_Public-
Common%20Partnerships.pdf>, abgerufen 02. 05. 2025.

Orsi, Janelle (2017): Three Legal Principles for Organizations Rebuilding the Com-
mons. In: Scanlan, Melissa K. (Hg.): Law and Policy for a New Economy. Chel-
tenham: Edward Elgar Publishing, 119 – 136.

Petersen, Sven; Haeckel, Matthias; Steffen, Jan (2019): Mineralische Rohstoffe aus 
der Tiefsee. Entstehung, Potential und Risiken. Kiel: Geomar.

Pistor, Katharina (2020): Der Code des Kapitals. Wie das Recht Reichtum und 
Ungleichheit schafft. Berlin: Suhrkamp Verlag.

Ridder, Helmut (1975): Die soziale Ordnung des Grundgesetzes. Leitfaden zu den 
Grundrechten einer demokratischen Verfassung. Wiesbaden: Westdeutscher 
Verlag.

Schubel, Katja (2025): Mit dem Rechtsinstrument der Commons-Public-Partner
ship zur Demokratisierung von Bodenbeziehungen. In: Feichtner, Isabel; Heeg, 
Susanne; Klingenmeier, Anne; Langlotz, Gesine; Schubel, Katja (Hg.): Stadt – 
Land – Boden. Verbindende Bodenpolitik zwischen Stadt und Land. Bielefeld: 
transcript, 373 – 392.

Stengers, Isabelle; Gutwirth, Serge (2016): Le droit à l’épreuve de la résurgence des 
commons. In: Revue juridique de l’environnement 2, 306 – 343.

https://archive.urbact.eu/sites/default/files/path_for_new_institutions_and_urban_commons_-_giuseppe
https://archive.urbact.eu/sites/default/files/path_for_new_institutions_and_urban_commons_-_giuseppe
https://archive.urbact.eu/sites/default/files/path_for_new_institutions_and_urban_commons_-_giuseppe
https://cdn.prod.website-files.com/62306a0b42f386df612fe5b9/637d64a5c122ca1b42b8e43f_Public-Common%2
https://cdn.prod.website-files.com/62306a0b42f386df612fe5b9/637d64a5c122ca1b42b8e43f_Public-Common%2
https://cdn.prod.website-files.com/62306a0b42f386df612fe5b9/637d64a5c122ca1b42b8e43f_Public-Common%2


253Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht

The Metals Company (2025): World First. TMC USA Submits Application for 
Commercial Recovery of Deep-Sea Minerals in the High Seas Under U. S. Sea-
bed Mining Code, Pressemitteilung, 29. 04. 2025.

Tzouvala, Ntina (2020): Capitalism As Civilisation. A History of International Law. 
Cambridge: Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/9781108684415.

UCH: Intersessional working group on Underwater Cultural Heritage (2023): 
Bericht über drei Treffen der Arbeitsgruppe (24.8., 5.9., 13. 9. 2023), online unter 
<https://www.isa.org.jm/wp-content/uploads/2023/10/UCH.pdf>, abgerufen 
02. 05. 2025.

Vega Cárdenas, Yenny; Turp, Daniel (Hg.) (2023): A Legal Personality for the 
St. Lawrence River and other Rivers of the World. Québec: Éditions JFD.

Watson, Irene (2014): Aboriginal Peoples, Colonialism and International Law. Raw 
Law. London: Routledge.

Wesche, Thilo (2023): Die Rechte der Natur. Berlin: Suhrkamp Verlag.
Wieacker, Franz (1938): Bodenrecht. Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt Ham-

burg.
Wieacker, Franz (1953/2015): Das Sozialmodell der klassischen Privatrechtsgesetz-

bücher und die Entwicklung der modernen Gesellschaft. Wieder abgedruckt in: 
Grundmann, Stefan; Micklitz, Hans-W.; Renner, Moritz (Hg.): Privatrechts-
theorie. Tübingen: Mohr Siebeck, 832 – 859.

Winkler, Viktor (2014): Der Kampf gegen die Rechtswissenschaft. Franz Wieackers 
„Privatrechtsgeschichte der Neuzeit“ und die deutsche Rechtswissenschaft des 
20. Jahrhunderts. Hamburg: Verlag Dr. Kovač.

Wolfe, Patrick (2006): Settler Colonialism and the Elimination of the Native. In: 
Journal of Genocide Research 8 (4), 387 – 409.

Kirchliche Dokumente

LS – Franziskus (2015): Enzyklika Laudato si’ – Über die Sorge für das gemeinsame 
Haus. Bonn: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des 
Apostolischen Stuhls, 202).

Über die Autorin

Isabel Feichtner, Prof. Dr. jur., Professorin für Öffentliches Recht und 
Wirtschaftsvölkerrecht an der Julius-Maximilians-Universität Würzburg. 
Email: feichtner@jura.uni-wuerzburg.de

https://doi.org/10.1017/9781108684415
https://www.isa.org.jm/wp-content/uploads/2023/10/UCH.pdf

	Isabel Feichtner: Rechtsmündigkeit der Natur oder das Gemeinsame und Commons im Recht
	1	Die Gesamtheit der Vorgänge überdenken
	2 Rechtliche Infrastrukturen der Beherrschung und der Verwertung des Gemeinsamen
	3	Widerstand gegen die Verwertung des Gemeinsamen
	4	Recht der Commons für den Erhalt des Gemeinsamen
	5	Rechte der Natur
	6	Niemand ist aus der Geschwisterlichkeit ausgeschlossen?




