
55

Mattias Kiefer

Laudato si’ und kirchliche Praxis

Zusammenfassung
Der Beitrag zeichnet anhand von ausgewählten Beispielen in diachroner und akteurszen-
trierter Perspektive nach, wie verfasste Kirche, Orden und Verbände als exemplarische 
Akteursgruppen in den Zeitabschnitten 2015 – 2018, 2018 – 2022, und 2022 bis heute auf 
Laudato si’ reagiert bzw. mit Bezug zu LS was getan und nicht getan haben. Die Leit-
fragen sind dabei: Was hat die Enzyklika für die Praxis bewirkt? Was hat sich durch sie 
verändert? Wie und wo werden ihre inhaltlichen Impulse umgesetzt?

Abstract
The paper traces – adopting a diachronic and actor-centred perspective – how dioceses, 
religious orders, and Catholic associations in Germany have responded to the papal 
encyclical Laudato si’, specifically looking at the years 2015 – 2018, 2018 – 2022 and from 
2022 until today. The paper’s central questions: Has the encyclical made a difference 
and, if so, in what ways? Could it create a new momentum and how and where has 
this been put into practice?

Der folgende Beitrag steht vor der methodischen Herausforderung: 
Wie zehn Jahre kirchlicher Praxis auf nur wenigen Seiten abbilden? 
Die Antwort: Das Verschneiden einer diachronen mit einer akteurs-
zentrierten Perspektive, mithin der Versuch des Nachzeichnens, wie 
verfasste Kirche, Orden und Verbände als exemplarische Akteursgrup-
pen in etwa in den Zeitabschnitten 2015 – 2018, 2018 – 2022, und 2022 
bis heute auf Laudato si’ (LS) reagiert bzw. mit Bezug zu LS was getan 
und nicht getan haben. Die Leitfragen dabei: Was hat die Enzyklika 
für die Praxis bewirkt? Was hat sich durch sie verändert? Wie und wo 
werden ihre inhaltlichen Impulse umgesetzt? Das Caveat vorab: Ziel 
ist, anhand von Beispielen allgemeinere Entwicklungen abzubilden, 
der Anspruch auf Vollständigkeit wäre verfehlt, es wird zwingend bei 
Lücken bleiben. Schwerpunkt wird die Praxis der katholischen Kirche 
in Deutschland sein, mit einigen wenigen Blicken über den Tellerrand 
der deutschen Catholica hinaus.

Laudato si’ und kirchliche Praxis
Mattias Kiefer

JCSW 66 (2025), S. 55 – 65 | DOI 10.17879/jcsw-2025-8911

http://DOI 10.17879/jcsw-2025-8911


56 Mattias Kiefer

1	 Vorgeschichte

Wie wichtig für die Einschätzung eines neuen Papstes durch Gläubige 
wie Öffentlichkeit seine ersten (Symbol)Handlungen sind, erlebt die 
Welt im Mai dieses Jahres ganz aktuell wieder in den Anfangstagen 
des Pontifikats von Papst Leo XIV. In der Rückschau erscheint es 
deshalb nochmals bedeutender als Mitte März 2013 in der damaligen 
eigenen Wahrnehmung, dass der frisch gewählte Papst Franziskus im 
Gottesdienst zu seiner Amtseinführung am 19. März, dem Festtag 
des heiligen Josef, eben diesen in das Zentrum seiner Predigt gestellt 
hat, allerdings mit einem ungewöhnlichen Ausgreifen auf das Gesamt 
der Schöpfung:

„Josef ist ‚Hüter‘, weil er auf Gott zu hören versteht, sich von seinem 
Willen leiten lässt. […] Die Berufung zum Hüten geht jedoch nicht 
nur uns Christen an; sie hat eine Dimension, die vorausgeht und die 
einfach menschlich ist, die alle betrifft. Sie besteht darin, die gesamte 
Schöpfung, die Schönheit der Schöpfung zu bewahren, wie uns im Buch 
Genesis gesagt wird und wie es uns der heilige Franziskus von Assisi 
gezeigt hat: Sie besteht darin, Achtung zu haben vor jedem Geschöpf 
Gottes und vor der Umwelt, in der wir leben. Die Menschen zu hüten, 
sich um alle zu kümmern, um jeden Einzelnen, mit Liebe, besonders 
um die Kinder, die alten Menschen, um die, welche schwächer sind 
und oft in unserem Herzen an den Rand gedrängt werden. […] Im 
Grunde ist alles der Obhut des Menschen anvertraut, und das ist eine 
Verantwortung, die alle betrifft. Seid Hüter der Gaben Gottes!“ (Fran-
ziskus 2013)

Damit waren der Ton und zugleich bereits wesentliche Inhalte der 
dann zwei Jahre später veröffentlichten Enzyklika Laudato si’ gesetzt – 
einer Enzyklika, von der bereits frühzeitig bekannt wurde, dass sie das 
Verhältnis des Menschen zu seiner Mitwelt in ihrem Zentrum haben 
würde, und dass Papst Franziskus sich hierfür von vielen Experten auch 
außerhalb der üblichen Kreise der Kurie zuarbeiten habe lassen, darunter 
prominent das deutsche Potsdam-Institut für Klimafolgenforschung, aber 
auch Personen wie Bischof Erwin Kräutler und Leonardo Boff.



57Laudato si’ und kirchliche Praxis

2	 Veröffentlichung und Aneignung (2015 – 2017)

2.1	 Anerkennung und Wertschätzung

Kardinal Turkson als damaliger Präsident des Päpstlichen Rats für Gerech-
tigkeit und Frieden hatte im Vorfeld der Veröffentlichung der Enzyklika 
am 18. Juni 2015 in zwei Rundschreiben an alle Bischöfe weltweit dazu 
aufgerufen, sich in den Ortskirchen u. a. dadurch auf diesen Tag vorzu-
bereiten, dass man zusammentragen möge, was vor Ort kirchlicherseits 
in Sachen Schöpfungsverantwortung und soziale Gerechtigkeit passiere; 
dies hat in vielen deutschen Diözesen dazu geführt, dass sich die dorti-
gen für diese Handlungsfelder Verantwortlichen – häufig erstmals – in 
ihren Aufgaben überhaupt gesehen sahen.

Ein ähnliches Gefühl von (später) Wertschätzung und Anerkennung 
durch die Enzyklika – und damit durch den Papst selbst – bekannten 
viele der Pioniere kirchlicher Mitweltarbeit. Die Verwundungen und 
Verletzungen, die sie in den zwei bis drei Jahrzehnten ihres Engagements 
darob durch ihre Kirche hatten erleiden müssen 1, konnten nun beginnen 
zu heilen (Duschinger/von Zech-Kleber 2021).

Völlig neu schließlich und für viele deshalb bis dato unbekannt waren 
Interesse und Anerkennung von außen: der Enzyklika zustimmende 
Editorials in den weltweit führenden naturwissenschaftlichen Journals 
Nature und Science, eine zweiseitige würdigende Pressemitteilung des 
Bundesumweltministeriums zwei Tage nach Veröffentlichung, Gesprä-
che mit Minister*innen und Vorsitzenden der Umwelt- und Natur-
schutzverbände, u. v. m. Kirche wurde plötzlich in Sachen Umwelt und 
Klima wahr- und ernstgenommen, nochmals mehr, als im Dezember 
2015, nach der COP in Paris und dem dort erzielten Klimaabkommen, 
führend an den Verhandlungen Beteiligte öffentlich bekundeten, die 
Enzyklika sei eine der Erfolgsbedingungen im Hintergrund der Kon-
ferenz gewesen.

1	 Ein Beispiel unter vielen: Das Agieren des damaligen Regensburger Bischofs 
Manfred Müller gegenüber den katholischen Jugendverbänden in den Ausein
andersetzungen um die geplante Wiederaufarbeitungsanlage von Kernbrenn-
stoffen im oberpfälzischen Wackersdorf.



58 Mattias Kiefer

2.2	 Bildungsarbeit

Die außerkirchliche Rezeption der Enzyklika war schneller und pro-
noncierter, die binnenkirchliche startete mit dem möglicherweise 
typischen „katholischen Verspätungsfaktor“ (Vogt 2021, 240), dann 
aber, einmal auf ’s Gleis gesetzt, fuhr der Zug – vielleicht zum letzten 
Mal, dass die kirchliche Bildungslandschaft ein gemeinsames Thema 
flächendeckend und über ca. zwei bis drei Jahre konstant bespielte. 
Nach den Corona-Jahren ist Ähnliches auf jeden Fall nicht mehr zu 
verzeichnen: Bildungsmaterialien zur Enzyklika für unterschiedliche 
Alters-, Ziel- und Multiplikator*innengruppen wurden entwickelt und 
fanden rege Nachfrage, die Bildungsprogramme der Akademien, der 
Verbände und der Katholischen Erwachsenenbildung in der Fläche 
griffen den Text auf, sie wurde zum Thema unzähliger Studienteile 
auf Dekanats-Dies, PGR-Klausuren, Diözesankonferenzen, Fortbil-
dungen kirchlicher Berufsgruppen, Einkehrtagen usw. Die kirchlichen 
Hilfswerke fuhren Kampagnen, der Katholik*innentag 2016 in Leip-
zig spielte das Thema in prominenter Weise, und trotz der Tatsache, 
dass vier deutsche Verlage die Enzyklika in Buchform veröffentlichten 
(unterschieden durch Länge und Autor*innen der begleitenden Vor- 
und Nachworte bzw. des Apparats, um den der Text ergänzt wurde), 
ist das Broschur-Format, vom Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz zum Selbstkostenpreis inzwischen in der fünften Auflage 
herausgegeben, dessen bislang erfolgreichstes Produkt. Auch das außer-
kirchliche Interesse blieb zumindest in den ersten Monaten konstant 
hoch: Der Münchner Diözesanrat beispielsweise führte mehrere, sehr 
gut besuchte Dialogrunden zu den Themen der Enzyklika mit Vertre-
ter*innen aus der Zivilgesellschaft durch, die Mitgliederzeitschrift des 
Deutschen Alpenvereins (Auflage: 800.000) widmete der Enzyklika 
einen ganzseitigen Gastbeitrag, u. v. m.

2.3	 Liturgisch

Papst Franziskus hatte bereits kurz nach Veröffentlichung der Enzy-
klika den jeweils ersten September eines Jahres neu zum Weltgebets-
tag für die Schöpfung ausgerufen, ein Impuls, der sich mittlerweile 
im Hinarbeiten auf seine Erhebung zu einem liturgischen Feiertag 



59Laudato si’ und kirchliche Praxis

niederschlägt.2 Dadurch erhielt auch die sog. ökumenische Schöp-
fungszeit, einem Vorbild aus der Orthodoxie folgend in Deutschland 
ausgerufen auf dem ÖKT 2010 und seitdem in Trägerschaft der ACK, 
eine zusätzliche Aufwertung.

3	 Strukturelle Aufwertung und praktische Umsetzung 
(2017 – 2021)

Waren die ersten Jahre nach Veröffentlichung der Enzyklika vor allem 
durch das Sich-Vertraut-Machen mit ihren Inhalten geprägt, wurde 
mit der Zeit das Nachfragen nach den Konsequenzen der Enzyklika für 
kirchliches Handeln immer lauter. So erteilte die Vollversammlung der 
Deutschen Bischofskonferenz im Frühjahr 2017 den Auftrag, Selbstver-
pflichtungen für die deutsche Kirche erarbeiten zu lassen, die dann ein 
Jahr später im Herbst 2018 als Handlungsempfehlungen zu Ökologie und 
nachhaltiger Entwicklung an die deutschen Bistümer beschlossen und ver-
öffentlicht wurden (vgl. DBK 2018). Diese zehn Empfehlungen decken 
die Breite der kirchlichen Handlungsfelder ab: von der Pastoral über 
Bildung und gesellschaftlich-politische Verantwortung bis hin zur eige-
nen Praxis (Gebäude – Bau und Betrieb; Beschaffung; Finanzanlagen; 
Mobilität; Flächennutzung/-bewirtschaftung); und sie verankern Schöp-
fungsverantwortung als kirchliches Querschnittsthema. Späte Früchte 
dieses Dokuments sind der erste sog. Klima- und Umweltschutzbericht 
der Deutschen Bischofskonferenz (vgl. DBK 2021) sowie dessen Nach-
folgerin, die Orientierungshilfe Nachhaltigkeitsberichterstattung (vgl. DBK 
2025), die beide dem Bekenntnis aus den Empfehlungen entstammen, 
über das eigene Tun zu berichten und Rechenschaft abzulegen. Was die 
Arbeitshilfe 2018 dagegen weitgehend ausspart, sind die Fragen nach der 
eigenen Praxis in Sachen soziale Gerechtigkeit.

Die Blaupause für ein praktisches Wahrnehmen eigener kirchlicher 
Schöpfungsverantwortung ist seit 2018 vorhanden und von der Vollver-
sammlung der Deutschen Bischofskonferenz auch einstimmig beschlossen; 
seitdem hat sich auch in der Praxis der Diözesen Vieles zum Positiven ver-
ändert, allein, dies monokausal oder auch nur primär der Wirkung von LS 
zuzurechnen, ist m. E. unmöglich, da es die Wechselwirkungen negierte, 

2	 Vgl. z. B. https://www.uisg.org/en/meetings/126/Creation-Day-New-Liturgical-
Feast/.

https://www.uisg.org/en/meetings/126/Creation-Day-New-Liturgical-Feast/
https://www.uisg.org/en/meetings/126/Creation-Day-New-Liturgical-Feast/


60 Mattias Kiefer

die die sonstigen Entwicklungen in diesen Jahren auf Kirche hatten. Dazu 
zählen exemplarisch: der gesellschaftliche und politische Erfolg der Klima-
bewegung in diesen Jahren, in den Jahren vor der Pandemie angeführt von 
den FridaysForFuture, die Novellierungen des Bundes-Klimaschutzgesetzes 
seit 2019, der sog. Klimabeschluss des Bundesverfassungsgerichts vom 
24. März 2021, der EU green deal auf europäischer Ebene, der Regie-
rungswechsel Ende 2021, der mit den Grünen eine Partei mit dezidierter 
Klima-Programmatik in bundespolitische Verantwortung brachte, sowie 
das Auflegen mit diesen Gesetzen im Zusammenhang stehender Förder-
programme durch Bund und Länder, namentlich die Nationale Klima-
schutzinitiative des Bundes (NKI) und das Aktionsprogramm Natürlicher 
Klimaschutz (ANK).

Was man gesichert sagen kann, ist, dass LS die Sensibilität und die 
Bereitschaft innerhalb der deutschen Catholica, ob in der verfassten 
Kirche oder in Orden, Räten und Verbänden, erhöht hat, auf diese 
gesamtgesellschaftlichen, politischen und regulatorischen Entwicklun-
gen zu reagieren und einzugehen. Ob aber der Beschluss, als Diözese 
ein Klimaschutzprogramm zu erarbeiten und dann u. a. von sog. Klima-
manager*innen umzusetzen, der argumentativen Kraft des Papstes (in 
LS, aber auch im Zusammenhang mit der Amazonas-Synode 2019 samt 
ihrem Abschlussdokument Querida Amazonia, vgl. QA 2020) zuzuschrei-
ben ist oder nicht doch eher staatlichen Anreiz- und Förderprogrammen, 
muss offenbleiben. Deshalb an dieser Stelle nur einige Beispiele, was in 
diesen Jahren von engagierten Kolleg*innen aufgebaut werden konnte, 
unter Absehen von der letztgültigen Antwort auf die Frage, warum dies 
in exakt diesem Gelegenheitsfenster möglich war:
	• Manche Bistümer, die bis dahin noch keine Umweltbeauftragten hat-

ten, haben Kolleg*innen benannt, andere haben sich Klimaschutz(teil)
programme gegeben und/oder Klimaneutralitätsziele beschlossen, am 
ambitioniertesten dabei die Erzdiözesen Köln und Freiburg sowie die 
Bistümer Hildesheim, Münster, Würzburg, Augsburg und Eichstätt – 
letztere zwei allerdings ohne bislang die ihre Ziele untersetzenden 
Programme zu veröffentlichen.

	• Strukturell ging dies in aller Regel einher mit einer Aufwertung der 
Umweltarbeit inkl. des Ausbaus der personellen Ressourcen. Dies im 
gleichen Atemzug sofort wieder deutlich relativierend ist zum einen 
festzuhalten, dass, wenn die öffentlich geförderten befristeten Stellen 
auslaufen, sie häufig nicht überführt werden in die eigenen Stellen-
pläne; und zum anderen, dass eine deutliche Asymmetrie besteht 



61Laudato si’ und kirchliche Praxis

zwischen der Größe der Aufgabe und den dafür eingesetzten Res-
sourcen – hier macht es Kirche ebenso schlecht wie fast alle anderen 
Akteure auch.

	• Kirchliche Hilfs-Werke und Verbände stellen mehr und mehr die Ver-
zahnung der Themen ökologische und soziale Gerechtigkeit in den 
Fokus ihrer Kampagnen und Bildungsarbeit, werden so auch zu tragen-
den Stützen der Zivilgesellschaft, z. B. der Deutschen Klima-Allianz.

	• Viele Verbände haben in dieser Zeit ihre Mitglieder durch unter-
schiedliche Kampagnen im Klima(gerechtigkeits)-, Biodiversitäts- 
und Nachhaltigkeitsbereich sensibilisiert, darunter große und in der 
Vergangenheit eher traditionelle wie die Frauenverbände KDFB und 
kfd, die KLB und Kolping, aber auch Mitgliedsverbände des BDKJ.

	• Etliche Ordensgemeinschaften wurden durch ihre Aktivitäten zur 
Inspiration für viele Gläubige wie Menschen auch außerhalb der 
Kirche: So manch ein Benediktiner*innenkloster ist regionaler Nach-
haltigkeits-Leuchtturm und Champion ökologischer Landwirtschaft, 
manch franziskanische Gemeinschaft zeigt, was ihre immer schon 
große Nähe zur Schöpfung heute bedeutet, die Salesianer etablieren 
einen Nachhaltigkeitsbeirat auf Provinzebene, die Jesuiten gründen im 
internationalen Verbund die EcoJesuits und in Nürnberg das Ukama-
Zentrum für Sozial-Ökologische Transformation, u. v. m.

	• Kirchliche Akteure vernetzen sich zunehmend – Gründung der 
Christians4Future und der Churches4Future, aber auch des Ökume-
nischen Netzwerks Klimagerechtigkeit, inzwischen: Eine Erde – und 
bringen sich engagiert in gesamtgesellschaftliche Debatten ein. Zwei 
Beispiele: Ein Foto mit einer Gruppe von Ordensleuten im Habit 
und einem Banner der Churches4Future auf einem der Klimastreiks 
wird unterfränkisches Pressefoto des Jahres 2019; die aktive kirchliche 
Unterstützung des bayerischen Artenschutzvolksbegehrens Rettet die 
Bienen Anfang 2019 ist so wahrnehmbar, dass es zu Protestnoten des 
Bayerischen Bauernverbands gegenüber bayerischen Bischöfen kommt.

4	 Stagnation und beginnender Roll-back (2022 – heute)

Die Corona-Pandemie samt all ihren Einschränkungen hat FridaysFor-
Future weitgehend den Stecker gezogen, die Aktionen der Letzten Gene-
ration und von Extinction Rebellion waren gesamtgesellschaftlich viel zu 
umstritten, als dass sie die entstehende Lücke hätten füllen können. Die 



62 Mattias Kiefer

Spätfolgen der Zeit der Pandemie und der Krieg in der Ukraine mit all 
seinen sozialen und ökonomischen Folgen auch hierzulande (Inflation, 
Energieverteuerung, Belastung der Sozialsysteme durch die Aufnahme 
vieler geflüchteter Menschen) hat die Bereitschaft der Menschen zu Trans-
formation und notwendiger Veränderung spürbar reduziert. Obwohl die 
Klimaerhitzung und das Artensterben auch in unseren Breiten inzwischen 
real wahrnehmbar sind, rutschen sie in der politischen wie persönlichen 
Priorisierung zunehmend nach hinten. Dazu trägt auch bei, dass sich 
Tendenzen verfestigen, durchaus von interessierter Seite aggressiv beför-
dert, dass Klima als Steckenpferd nur eines Milieus wahrgenommen und 
damit zum Identitätsmarker in den immer stärker werdenden kultur-
kämpferischen Auseinandersetzungen wird. Grünen-Bashing, Ideologie-
Brandmarkung und Polemisieren bar jeden Sinns und Verstands gegen 
alles, was auch nur von weitem nach Verbot riechen könnte, haben hier 
in den letzten gut zwei Jahren erkennbar Wirkung gezeigt. Diese Ent-
wicklungen auf weltpolitischer Ebene haben auch den Papst nicht kalt 
gelassen, anders sind seine z. T. sehr deutlichen Worte in der Exhortatio 
Laudate Deum (vgl. LD 2023) als programmatischer Aufruf vor der COP 
2023 in Dubai nicht zu verstehen.

Kirche hat dem nicht nur wenig entgegenzusetzen, auch bei ihr lassen 
sich diese Entwicklungen zumindest punktuell feststellen: Stellen werden 
weder verlängert noch gar entfristet; Programme und Projekte laufen aus; 
Schöpfung als Thema von Liturgie und Verkündigung tritt wieder eher 
in den Hintergrund; prominente Stellungnahmen Kirchenleitender im 
systemkritischen Tenor von LS sind kaum mehr wahrzunehmen; in der 
Vollversammlung der Bischofskonferenz scheitert der Vorstoß, eine echte 
Aktualisierung des Umwelt- und Klimaberichts beschließen zu lassen; …

Die wenigen zu diesen Entwicklungen gegenläufigen Bewegungen lassen 
sich zum einen dort wahrnehmen, wo es in den letzten Jahren gelungen 
ist, Nachhaltigkeitsthemen strukturell und systemisch mit anderen stra-
tegischen Themen so zu verzahnen, dass es zu win-win-Situationen kom-
men kann: Viele der Maßnahmen, z. B. zur Reduktion von Treibhausgas-
emissionen, rechnen sich heute schon finanziell, erst recht aber, wenn ab 
2027 regulatorisch die CO2-Bepreisung im Gebäudesektor kommen wird.3

Zum anderen können system-irritierende Aktionen Einzelner oder von 
Gruppen, so lästig sie auch den Verwaltungen in der Linienarbeit sind, 

3	 Dies lässt sich inzwischen auch an mancherorts veränderten diözesanen Bau-
ordnungen, -regeln und -leitfäden ablesen.



63Laudato si’ und kirchliche Praxis

Themen am Leben erhalten und so in der Summe produktiv werden – 
exemplarisch das Wirken von P. Alt SJ, der in seiner konsequenten 
Solidarisierung mit Klima-Aktivist*innen zwar Vielen wahlweise ein 
Ärgernis oder eine Torheit ist, darüber aber nicht aufhört, Ordinariate 
mit Klimaschutzanliegen zu konfrontieren.

Ein letztes, in meiner Wahrnehmung deutlich wachsendes Feld: Such-
bewegungen, die mit Schöpfungsspiritualität im weiten Sinn verbunden 
sind als Versuche, Formen geistlichen Lebens und liturgische Formate 
zu entwickeln und zu praktizieren, die das Eingebundensein des Men-
schen in das tragende Gesamt der Schöpfung voraussetzen, es zum 
Thema machen und feiern.

5	 Abschluss und Ausblick

Hat die Enzyklika Laudato si’ in den zehn Jahren ihrer Wirkgeschichte 
also die kirchliche Praxis verändert? Jein!

Sie hat auf jeden Fall den Ton verändert, in dem kirchlicherseits öko-
logische Fragestellungen, auch in ihrer theologischen Reflexion, disku-
tiert werden. Das klare Prä von Gen 2,15 vor allen (alten) Vorstellungen 
eines dominium terrae in Gen 1,28 ist ein theologischer Pflock der Enzy-
klika, der bleiben wird. Diese atmosphärischen Verbesserungen führen 
dazu, dass Kirchenleitende Klima und Artenschutz wie selbstverständ-
lich zu den Aufgaben hier und heute zählen, dass Naturschützer*innen 
Termine bei Kirchenverantwortlichen bekommen; dass kein kirchliches 
Tagungshaus es sich mehr leisten kann, keine vegetarischen Alternativen 
anzubieten; dass Initiativen Einzelner mit Berufung auf LS manchmal 
leichter durchsetzbar werden; u. v. m. Wozu LS dagegen nicht geführt 
hat, nirgends, ist, dass plötzlich in einem Bistum oder einer Ordens
gemeinschaft systematisch alles von oben auf grün gebürstet wurde.

LS hat in der deutschen Kirche m. E. weniger Neues ausgelöst, denn 
Vorhandenes bestärkt und gestärkt – das hat auch damit zu tun, dass im 
weltkirchlichen Vergleich die deutsche Ortskirche schon vergleichsweise 
früh, d. h. ab der zweiten Hälfte der 1980er, Umwelt als ein Thema identi-
fiziert hat, von Anfang an im Übrigen im engen ökumenischen Schulter-
schluss. Weltkirchlich hat LS hier für einen Aufbruch gesorgt: Dank der 
Arbeit des 2016 gegründeten Dikasteriums für die ganzheitliche mensch-
liche Entwicklung (das u. a. dafür verantwortlich war, dass auf der Expo 
2017 in Kasachstan LS das beherrschende Thema der Vatikan-Präsenz 



64 Mattias Kiefer

vor Ort war), der Gründung des Laudato si’ Research Institute in Oxford 4 
und dem Engagement des Laudato-Si-Movements ist Schöpfung heute 
in wesentlich mehr Ortskirchen als Thema gesetzt und präsenter denn 
vor zehn Jahren.

Neben den beschriebenen Schwächen der eigenen Praxis, die in keinster 
Weise in auch nur halbwegs adäquater Relation zur Größe der Verände-
rungsnotwendigkeiten steht, kommt als zweites Manko oder vielleicht 
auch Desiderat für die Zukunft das bisherige Ausbleiben des klaren 
Artikulierens der systemkritischen Botschaften von LS: Es geht in ihr 
eben nicht nur um den Erhalt der natürlichen Lebensgrundlagen, son-
dern es geht auch um Gerechtigkeit, national wie global – und damit 
um Verteilungsfragen von Macht und Ressourcen. Diese politische Aus-
einandersetzung scheuen viele Kirchenmitglieder, und erst recht viele 
Kirchenleitende (so z. B. die Debatten unter den deutschen Bischöfen 
über den Umgang mit Kritik an der eigenen Landnutzungsstudie im 
Herbst 2024), auch wenn eine stärkere strukturelle Kooperation zwischen 
Umwelt- und Weltkirche-Akteuren bzw. in jüngerer Zeit auch die Caritas 5 
versuchen, hier andere Akzente zu setzen.

Schöpfungssensibilität, oder anders: die Bereitschaft, „die enge Bezie-
hung zwischen den Armen und der Anfälligkeit des Planeten“ (LS 16) 
wahrzunehmen, ist für die Mehrheit der Gläubigen auch nach und trotz 
LS kein Merkmal christlicher Identität, die eigene Grundhaltungen prä-
gen könnte. Um diese in der Welt spürbar werden zu lassen, wird es also 
auch weiterhin auf die vergleichsweise kleine Gruppe der engagierten 
sozial und ökologisch Sensiblen ankommen. Immerhin aber – und das 
ist kein kleiner Gewinn, wenn man noch die Zeiten vorher kannte – 
haben sie heute das Lehramt, und sei es nur auf dem Papier, hinter sich, 
sind damit satisfaktionsfähig gegenüber potenziellen politischen Part-
ner*innen, und last but not least, dürfen sich in aller Form eingebunden 
wissen in eine Tradition christlicher Nachfolge, der Gerechtigkeit jeder 
Kreatur gegenüber immer schon wichtiger war als die Nähe zur Macht 
und den Fleischtöpfen Ägyptens.

4	 Leiterin: Celia Deane-Drummond, an dieser Stelle ausdrücklich verwiesen sei 
auf dessen frei zugängliche Online-Bibliothek: https://lsri.campion.ox.ac.uk/
integral-ecology-library.

5	 S. z. B. https://klima.caritas.de/

https://lsri.campion.ox.ac.uk/integral-ecology-library
https://lsri.campion.ox.ac.uk/integral-ecology-library
https://klima.caritas.de/


65Laudato si’ und kirchliche Praxis

Literaturverzeichnis

Duschinger, Oskar; von Zech-Kleber, Bernhard (2021): Wiederaufbereitungsanlage 
Wackersdorf, publiziert am 07. 12. 2021; in: Historisches Lexikon Bayerns, online 
unter <https://www.historisches-lexikon-bayerns.de/Lexikon/Wiederaufberei-
tungsanlage_Wackersdorf>, abgerufen 10. 08. 2025.

Vogt, Markus (2021): Christliche Umweltethik. Grundlagen und zentrale Heraus-
forderungen, Freiburg.

Kirchliche Dokumente

Deutsche Bischofskonferenz (DBK) (2018): Schöpfungsverantwortung als kirch-
licher Auftrag. Handlungsempfehlungen zu Ökologie und nachhaltiger Ent-
wicklung für die deutschen (Erz-)Diözesen. Hg. vom Sekretariat der Deutschen 
Bischofskonferenz. (Arbeitshilfen; 301). Bonn.

Deutsche Bischofskonferenz (DBK) (2021): Unser Einsatz für die Zukunft der 
Schöpfung. Klima- und Umweltschutzbericht 2021 der Deutschen Bischofs-
konferenz. Hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. (Arbeits-
hilfen; 327). Bonn.

Deutsche Bischofskonferenz (DBK) (2025): Orientierungshilfe Nachhaltigkeits-
berichterstattung. Hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn.

Franziskus (2013): Predigt zum Hochfest des hl. Josef. Online unter <https://www.
vatican.va/content/francesco/de/homilies/2013/documents/papa-frances​co_
20130319_omelia-inizio-pontificato.html> abgerufen 10. 07. 2025.

LD – Franziskus (2023): Apostolisches Schreiben Laudate Deum von Papst Franzis-
kus an alle Menschen guten Willens über die Klimakrise. Bonn: Sekretariat der 
Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 238).

LS – Franziskus (2015): Enzyklika Laudato si’ – Über die Sorge für das gemeinsame 
Haus. Bonn: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des 
Apostolischen Stuhls, 202).

QA – Franziskus (2020): Nachsynodales Schreiben Querida Amazonia von Papst 
Franziskus an das Volk Gottes und an alle Menschen guten Willens. Bonn: 
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostoli-
schen Stuhls 222).

Über den Autor

Mattias Kiefer, Lic. theol., MA, Leiter der Abteilung Umwelt im Erzbi-
schöflichen Ordinariat München, Sprecher der AG der Umweltbeauftrag-
ten der deutschen (Erz-)Bistümer. Email: umweltbeauftragter@eomuc.de

https://www.historisches-lexikon-bayerns.de/Lexikon/Wiederaufbereitungsanlage_Wackersdorf
https://www.historisches-lexikon-bayerns.de/Lexikon/Wiederaufbereitungsanlage_Wackersdorf
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130319_omelia-inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130319_omelia-inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130319_omelia-inizio-pontificato.html
mailto:umweltbeauftragter@eomuc.de

	Mattias Kiefer: Laudato si’ und kirchliche Praxis
	1	Vorgeschichte
	2	Veröffentlichung und Aneignung (2015 – 2017)
	2.1	Anerkennung und Wertschätzung
	2.2	Bildungsarbeit
	2.3	Liturgisch

	3	Strukturelle Aufwertung und praktische Umsetzung (2017 – 2021)
	4	Stagnation und beginnender Roll-back (2022 – heute)
	5	Abschluss und Ausblick




