Mattias Kiefer

Laudato si’ und kirchliche Praxis

Zusammenfassung

Der Beitrag zeichnet anhand von ausgewihlten Beispielen in diachroner und akteurszen-
trierter Perspektive nach, wie verfasste Kirche, Orden und Verbande als exemplarische
Akteursgruppen in den Zeitabschnitten 2015-2018, 2018-2022, und 2022 bis heute auf
Laudato si’ reagiert bzw. mit Bezug zu LS was getan und nicht getan haben. Die Leit-
fragen sind dabei: Was hat die Enzyklika fiir die Praxis bewirkt? Was hat sich durch sie
verandert? Wie und wo werden ihre inhaltlichen Impulse umgesetzt?

Abstract

The paper traces - adopting a diachronic and actor-centred perspective - how dioceses,
religious orders, and Catholic associations in Germany have responded to the papal
encyclical Laudato si’, specifically looking at the years 2015-2018, 2018-2022 and from
2022 until today. The paper’s central questions: Has the encyclical made a difference
and, if so, in what ways? Could it create a new momentum and how and where has
this been putinto practice?

Der folgende Beitrag steht vor der methodischen Herausforderung:
Wie zehn Jahre kirchlicher Praxis auf nur wenigen Seiten abbilden?
Die Antwort: Das Verschneiden einer diachronen mit einer akteurs-
zentrierten Perspektive, mithin der Versuch des Nachzeichnens, wie
verfasste Kirche, Orden und Verbinde als exemplarische Akteursgrup-
pen in etwa in den Zeitabschnitten 2015—2018, 2018—2022, und 2022
bis heute auf Laudaro si’ (LS) reagiert bzw. mit Bezug zu LS was getan
und nicht getan haben. Die Leitfragen dabei: Was hat die Enzyklika
fiir die Praxis bewirkt? Was hat sich durch sie verindert? Wie und wo
werden ihre inhaltlichen Impulse umgesetzt? Das Caveat vorab: Ziel
ist, anhand von Beispielen allgemeinere Entwicklungen abzubilden,
der Anspruch auf Vollstindigkeit wire verfehlt, es wird zwingend bei
Liicken bleiben. Schwerpunkt wird die Praxis der katholischen Kirche
in Deutschland sein, mit einigen wenigen Blicken tiber den Tellerrand
der deutschen Catholica hinaus.

JCSW 66 (2025),S. 55-65 | DOI 10.17879/jcsw-2025-8911


http://DOI 10.17879/jcsw-2025-8911

56 Mattias Kiefer

1 Vorgeschichte

Wie wichtig fiir die Einschitzung eines neuen Papstes durch Gliubige
wie Offentlichkeit seine ersten (Symbol)Handlungen sind, erlebt die
Welt im Mai dieses Jahres ganz aktuell wieder in den Anfangstagen
des Pontifikats von Papst Leo XIV. In der Riickschau erscheint es
deshalb nochmals bedeutender als Mitte Mirz 2013 in der damaligen
eigenen Wahrnehmung, dass der frisch gewihlte Papst Franziskus im
Gottesdienst zu seiner Amtseinfithrung am 19. Mirz, dem Festtag
des heiligen Josef, eben diesen in das Zentrum seiner Predigt gestellt
hat, allerdings mit einem ungewdhnlichen Ausgreifen auf das Gesamt
der Schépfung:

»Josef ist ,Hiiter!, weil er auf Gott zu horen versteht, sich von seinem
Willen leiten lésst. [...] Die Berufung zum Hiiten geht jedoch nicht
nur uns Christen an; sie hat eine Dimension, die vorausgeht und die
einfach menschlich ist, die alle betrifft. Sie besteht darin, die gesamte
Schépfung, die Schénheit der Schopfung zu bewahren, wie uns im Buch
Genesis gesagt wird und wie es uns der heilige Franziskus von Assisi
gezeigt hat: Sie besteht darin, Achtung zu haben vor jedem Geschopf
Gottes und vor der Umwelt, in der wir leben. Die Menschen zu hiiten,
sich um alle zu kitmmern, um jeden Einzelnen, mit Liebe, besonders
um die Kinder, die alten Menschen, um die, welche schwicher sind
und oft in unserem Herzen an den Rand gedringt werden. [...] Im
Grunde ist alles der Obhut des Menschen anvertraut, und das ist eine
Verantwortung, die alle betrifft. Seid Hiiter der Gaben Gottes! (Fran-
ziskus 2013)

Damit waren der Ton und zugleich bereits wesentliche Inhalte der
dann zwei Jahre spiter veroffentlichten Enzyklika Laudato si’ gesetzt —
einer Enzyklika, von der bereits frithzeitig bekannt wurde, dass sie das
Verhiltnis des Menschen zu seiner Mitwelt in ihrem Zentrum haben
wiirde, und dass Papst Franziskus sich hierfiir von vielen Experten auch
auflerhalb der tiblichen Kreise der Kurie zuarbeiten habe lassen, darunter
prominent das deutsche Potsdam-Institut fiir Klimafolgenforschung, aber
auch Personen wie Bischof Erwin Kriutler und Leonardo Boff.



Laudato si’ und kirchliche Praxis

2 Veroffentlichung und Aneignung (2015-2017)

2.1 Anerkennung und Wertschatzung

Kardinal Turkson als damaliger Prisident des Pipstlichen Rats fiir Gerech-
tigkeit und Frieden hatte im Vorfeld der Veroffentlichung der Enzyklika
am 18. Juni 2015 in zwei Rundschreiben an alle Bischéfe weltweit dazu
aufgerufen, sich in den Ortskirchen u.a. dadurch auf diesen Tag vorzu-
bereiten, dass man zusammentragen moge, was vor Ort kirchlicherseits
in Sachen Schépfungsverantwortung und soziale Gerechtigkeit passiere;
dies hat in vielen deutschen Ditzesen dazu gefiihrt, dass sich die dorti-
gen fiir diese Handlungsfelder Verantwortlichen — hiufig erstmals — in
ihren Aufgaben tiberhaupt gesehen sahen.

Ein dhnliches Gefihl von (spiter) Wertschitzung und Anerkennung
durch die Enzyklika — und damit durch den Papst selbst — bekannten
viele der Pioniere kirchlicher Mitweltarbeit. Die Verwundungen und
Verletzungen, die sie in den zwei bis drei Jahrzehnten ihres Engagements
darob durch ihre Kirche hatten erleiden miissen’, konnten nun beginnen
zu heilen (Duschinger/von Zech-Kleber 2021).

Vollig neu schliefflich und fiir viele deshalb bis dato unbekannt waren
Interesse und Anerkennung von auflen: der Enzyklika zustimmende
Editorials in den weltweit fithrenden naturwissenschaftlichen Journals
Nature und Science, eine zweiseitige wiirdigende Pressemitteilung des
Bundesumweltministeriums zwei Tage nach Veréffentlichung, Gespri-
che mit Minister*innen und Vorsitzenden der Umwelt- und Natur-
schutzverbinde, u.v. m. Kirche wurde plétzlich in Sachen Umwelt und
Klima wahr- und ernstgenommen, nochmals mehr, als im Dezember
2015, nach der COP in Paris und dem dort erzielten Klimaabkommen,
fihrend an den Verhandlungen Beteiligte 6ffentlich bekundeten, die
Enzyklika sei eine der Erfolgsbedingungen im Hintergrund der Kon-

ferenz gewesen.

1 Ein Beispiel unter vielen: Das Agieren des damaligen Regensburger Bischofs
Manfred Miiller gegeniiber den katholischen Jugendverbinden in den Ausein-
andersetzungen um die geplante Wiederaufarbeitungsanlage von Kernbrenn-
stoffen im oberpfilzischen Wackersdorf.

57



58 Mattias Kiefer

2.2 Bildungsarbeit

Die auflerkirchliche Rezeption der Enzyklika war schneller und pro-
noncierter, die binnenkirchliche startete mit dem moglicherweise
typischen ,katholischen Verspitungsfaktor (Vogt 2021, 240), dann
aber, einmal auf’s Gleis gesetzt, fuhr der Zug — vielleicht zum letzten
Mal, dass die kirchliche Bildungslandschaft ein gemeinsames Thema
flichendeckend und iiber ca. zwei bis drei Jahre konstant bespielte.
Nach den Corona-Jahren ist Ahnliches auf jeden Fall nicht mehr zu
verzeichnen: Bildungsmaterialien zur Enzyklika fiir unterschiedliche
Alters-, Ziel- und Multiplikator*innengruppen wurden entwickelt und
fanden rege Nachfrage, die Bildungsprogramme der Akademien, der
Verbinde und der Katholischen Erwachsenenbildung in der Fliche
griffen den Text auf, sie wurde zum Thema unzihliger Studienteile
auf Dekanats-Dies, PGR-Klausuren, Didzesankonferenzen, Fortbil-
dungen kirchlicher Berufsgruppen, Einkehrtagen usw. Die kirchlichen
Hilfswerke fuhren Kampagnen, der Katholik*innentag 2016 in Leip-
zig spielte das Thema in prominenter Weise, und trotz der Tatsache,
dass vier deutsche Verlage die Enzyklika in Buchform verdffentlichten
(unterschieden durch Linge und Autor*innen der begleitenden Vor-
und Nachworte bzw. des Apparats, um den der Text erginzt wurde),
ist das Broschur-Format, vom Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz zum Selbstkostenpreis inzwischen in der fiinften Auflage
herausgegeben, dessen bislang erfolgreichstes Produkt. Auch das aufSer-
kirchliche Interesse blieb zumindest in den ersten Monaten konstant
hoch: Der Miinchner Diézesanrat beispielsweise fiihrte mehrere, sehr
gut besuchte Dialogrunden zu den Themen der Enzyklika mit Vertre-
ter*innen aus der Zivilgesellschaft durch, die Mitgliederzeitschrift des
Deutschen Alpenvereins (Auflage: 800.000) widmete der Enzyklika
einen ganzseitigen Gastbeitrag, u.v. m.

2.3 Liturgisch

Papst Franziskus hatte bereits kurz nach Veréffentlichung der Enzy-
klika den jeweils ersten September eines Jahres neu zum Weltgebers-
tag fiir die Schopfung ausgerufen, ein Impuls, der sich mittlerweile
im Hinarbeiten auf seine Erhebung zu einem liturgischen Feiertag



Laudato si’ und kirchliche Praxis 59

niederschligt.” Dadurch erhielt auch die sog. 6kumenische Schop-
fungszeit, einem Vorbild aus der Orthodoxie folgend in Deutschland
ausgerufen auf dem OKT 2010 und seitdem in Trigerschaft der ACK,
eine zusitzliche Aufwertung.

3 Strukturelle Aufwertung und praktische Umsetzung
(2017-2021)

Waren die ersten Jahre nach Verdffentlichung der Enzyklika vor allem
durch das Sich-Vertraut-Machen mit ihren Inhalten geprigt, wurde
mit der Zeit das Nachfragen nach den Konsequenzen der Enzyklika fiir
kirchliches Handeln immer lauter. So erteilte die Vollversammlung der
Deutschen Bischofskonferenz im Frithjahr 2017 den Auftrag, Selbstver-
pflichtungen fiir die deutsche Kirche erarbeiten zu lassen, die dann ein
Jahr spiter im Herbst 2018 als Handlungsempfehlungen zu Okologie und
nachhaltiger Entwicklung an die deutschen Bistiimer beschlossen und ver-
offentlicht wurden (vgl. DBK 2018). Diese zehn Empfehlungen decken
die Breite der kirchlichen Handlungsfelder ab: von der Pastoral tiber
Bildung und gesellschaftlich-politische Verantwortung bis hin zur eige-
nen Praxis (Gebdude — Bau und Betrieb; Beschaffung; Finanzanlagen;
Mobilitit; Flichennutzung/-bewirtschaftung); und sie verankern Schép-
fungsverantwortung als kirchliches Querschnittsthema. Spite Friichte
dieses Dokuments sind der erste sog. Klima- und Umweltschutzbericht
der Deutschen Bischofskonferenz (vgl. DBK 2021) sowie dessen Nach-
folgerin, die Orientierungshilfe Nachhaltigkeitsberichterstattung (vgl. DBK
2025), die beide dem Bekenntnis aus den Empfehlungen entstammen,
tiber das eigene Tun zu berichten und Rechenschaft abzulegen. Was die
Arbeitshilfe 2018 dagegen weitgehend ausspart, sind die Fragen nach der
eigenen Praxis in Sachen soziale Gerechtigkeit.

Die Blaupause fiir ein praktisches Wahrnehmen eigener kirchlicher
Schépfungsverantwortung ist seit 2018 vorhanden und von der Vollver-
sammlung der Deutschen Bischofskonferenz auch einstimmig beschlossen;
seitdem hat sich auch in der Praxis der Diézesen Vieles zum Positiven ver-
dndert, allein, dies monokausal oder auch nur primir der Wirkung von LS
zuzurechnen, ist m. E. unmoglich, da es die Wechselwirkungen negierte,

2 Vgl. z. B. https://www.uisg.org/en/meetings/126/Creation-Day-New- Liturgical-
Feast/.


https://www.uisg.org/en/meetings/126/Creation-Day-New-Liturgical-Feast/
https://www.uisg.org/en/meetings/126/Creation-Day-New-Liturgical-Feast/

60 Mattias Kiefer

die die sonstigen Entwicklungen in diesen Jahren auf Kirche hatten. Dazu

zihlen exemplarisch: der gesellschaftliche und politische Erfolg der Klima-
bewegung in diesen Jahren, in den Jahren vor der Pandemie angefithrt von

den FridaysForFuture, die Novellierungen des Bundes-Klimaschutzgesetzes

seit 2019, der sog. Klimabeschluss des Bundesverfassungsgerichts vom

24. Mirz 2021, der EU green deal auf europiischer Ebene, der Regie-
rungswechsel Ende 2021, der mit den Griinen eine Partei mit dezidierter
Klima-Programmatik in bundespolitische Verantwortung brachte, sowie

das Auflegen mit diesen Gesetzen im Zusammenhang stehender Forder-
programme durch Bund und Linder, namentlich die Nationale Klima-
schutzinitiative des Bundes (NKI) und das Aktionsprogramm Natiirlicher

Klimaschutz (ANK).

Was man gesichert sagen kann, ist, dass LS die Sensibilitit und die
Bereitschaft innerhalb der deutschen Catholica, ob in der verfassten
Kirche oder in Orden, Riten und Verbinden, erhoht hat, auf diese
gesamtgesellschaftlichen, politischen und regulatorischen Entwicklun-
gen zu reagieren und einzugehen. Ob aber der Beschluss, als Diozese
ein Klimaschutzprogramm zu erarbeiten und dann u. a. von sog. Klima-
manager*innen umzusetzen, der argumentativen Kraft des Papstes (in
LS, aber auch im Zusammenhang mit der Amazonas-Synode 2019 samt
ihrem Abschlussdokument Querida Amazonia, vgl. QA 2020) zuzuschrei-
ben ist oder nicht doch eher staatlichen Anreiz- und Férderprogrammen,
muss offenbleiben. Deshalb an dieser Stelle nur einige Beispiele, was in
diesen Jahren von engagierten Kolleg*innen aufgebaut werden konnte,
unter Absehen von der letztgiiltigen Antwort auf die Frage, warum dies
in exakt diesem Gelegenheitsfenster moglich war:

Manche Bistiimer, die bis dahin noch keine Umweltbeauftragten hat-
ten, haben Kolleg*innen benannt, andere haben sich Klimaschutz(teil)
programme gegeben und/oder Klimaneutralititsziele beschlossen, am
ambitioniertesten dabei die Erzdidzesen Koln und Freiburg sowie die
Bistiimer Hildesheim, Miinster, Wiirzburg, Augsburg und Eichstict —
letztere zwei allerdings ohne bislang die ihre Ziele untersetzenden
Programme zu verdffentichen.

Strukturell ging dies in aller Regel einher mit einer Aufwertung der
Umweltarbeit inkl. des Ausbaus der personellen Ressourcen. Dies im
gleichen Atemzug sofort wieder deutlich relativierend ist zum einen
festzuhalten, dass, wenn die 6ffentlich geforderten befristeten Stellen
auslaufen, sie hiufig nicht tiberfithrt werden in die eigenen Stellen-
pline; und zum anderen, dass eine deutliche Asymmetrie besteht



Laudato si’ und kirchliche Praxis 61

zwischen der Grof8e der Aufgabe und den dafiir eingesetzten Res-
sourcen — hier macht es Kirche ebenso schlecht wie fast alle anderen
Akteure auch.

Kirchliche Hilfs-Werke und Verbinde stellen mehr und mehr die Ver-
zahnung der Themen 6kologische und soziale Gerechtigkeit in den
Fokus ihrer Kampagnen und Bildungsarbeit, werden so auch zu tragen-
den Stiitzen der Zivilgesellschaft, z. B. der Deutschen Klima-Allianz.
Viele Verbinde haben in dieser Zeit ihre Mitglieder durch unter-
schiedliche Kampagnen im Klima(gerechtigkeits)-, Biodiversitits-
und Nachhaltigkeitsbereich sensibilisiert, darunter grofle und in der
Vergangenheit eher traditionelle wie die Frauenverbinde KDFB und
kfd, die KLB und Kolping, aber auch Mitgliedsverbinde des BDK].
Etliche Ordensgemeinschaften wurden durch ihre Aktivititen zur
Inspiration fiir viele Glaubige wie Menschen auch auflerhalb der
Kirche: So manch ein Benediktiner*innenkloster ist regionaler Nach-
haltigkeits-Leuchtturm und Champion ékologischer Landwirtschaft,
manch franziskanische Gemeinschaft zeigt, was ihre immer schon
grofle Nihe zur Schopfung heute bedeutet, die Salesianer etablieren
einen Nachhaltigkeitsbeirat auf Provinzebene, die Jesuiten griinden im
internationalen Verbund die EcoJesuits und in Niirnberg das Ukama-
Zentrum fiir Sozial—@kologische Transformation, u.v. m.
Kirchliche Akteure vernetzen sich zunehmend — Griindung der
Christiansqg Future und der Churchesq Future, aber auch des Okume-
nischen Netzwerks Klimagerechtigkeit, inzwischen: Eine Erde — und
bringen sich engagiert in gesamtgesellschaftliche Debatten ein. Zwei
Beispiele: Ein Foto mit einer Gruppe von Ordensleuten im Habit
und einem Banner der Churches4Future auf einem der Klimastreiks
wird unterfrinkisches Pressefoto des Jahres 2019; die aktive kirchliche
Unterstiitzung des bayerischen Artenschutzvolksbegehrens Rezzet die
Bienen Anfang 2019 ist so wahrnehmbar, dass es zu Protestnoten des
Bayerischen Bauernverbands gegeniiber bayerischen Bischéfen kommt.

4 Stagnation und beginnender Roll-back (2022 - heute)

Die Corona-Pandemie samt all ihren Einschrinkungen hat FridaysFor-
Future weitgehend den Stecker gezogen, die Aktionen der Letzten Gene-
ration und von Extinction Rebellion waren gesamtgesellschaftlich viel zu
umstritten, als dass sie die entstehende Liicke hitten fiillen konnen. Die



62 Mattias Kiefer

Spitfolgen der Zeit der Pandemie und der Krieg in der Ukraine mit all
seinen sozialen und 6konomischen Folgen auch hierzulande (Inflation,
Energieverteuerung, Belastung der Sozialsysteme durch die Aufnahme
vieler gefliichteter Menschen) hat die Bereitschaft der Menschen zu Trans-
formation und notwendiger Verinderung spiirbar reduziert. Obwohl die
Klimaerhitzung und das Artensterben auch in unseren Breiten inzwischen
real wahrnehmbar sind, rutschen sie in der politischen wie personlichen
Priorisierung zunehmend nach hinten. Dazu trigt auch bei, dass sich
Tendenzen verfestigen, durchaus von interessierter Seite aggressiv befor-
dert, dass Klima als Steckenpferd nur eines Milieus wahrgenommen und
damit zum Identititsmarker in den immer stirker werdenden kultur-
kidmpferischen Auseinandersetzungen wird. Grinen-Bashing, Ideologie-
Brandmarkung und Polemisieren bar jeden Sinns und Verstands gegen
alles, was auch nur von weitem nach Verbot riechen konnte, haben hier
in den letzten gut zwei Jahren erkennbar Wirkung gezeigt. Diese Ent-
wicklungen auf weltpolitischer Ebene haben auch den Papst nicht kalt
gelassen, anders sind seine z. T. sehr deutlichen Worte in der Exhortatio
Laudate Deum (vgl. LD 2023) als programmatischer Aufruf vor der COP
2023 in Dubai nicht zu verstehen.

Kirche hat dem nicht nur wenig entgegenzusetzen, auch bei ihr lassen
sich diese Entwicklungen zumindest punktuell feststellen: Stellen werden
weder verldngert noch gar entfristet; Programme und Projekte laufen aus;
Schépfung als Thema von Liturgie und Verkiindigung tritt wieder eher
in den Hintergrund; prominente Stellungnahmen Kirchenleitender im
systemkritischen Tenor von LS sind kaum mehr wahrzunehmen; in der
Vollversammlung der Bischofskonferenz scheitert der Vorstof3, eine echre
Aktualisierung des Umwelt- und Klimaberichts beschliefen zu lassen; ...

Die wenigen zu diesen Entwicklungen gegenliufigen Bewegungen lassen
sich zum einen dort wahrnehmen, wo es in den letzten Jahren gelungen
ist, Nachhaltigkeitsthemen strukturell und systemisch mit anderen stra-
tegischen Themen so zu verzahnen, dass es zu win-win-Situationen kom-
men kann: Viele der Mafinahmen, z. B. zur Reduktion von Treibhausgas-
emissionen, rechnen sich heute schon finanziell, erst recht aber, wenn ab
2027 regulatorisch die CO -Bepreisung im Gebaudesektor kommen wird.’

Zum anderen kdénnen system-irritierende Aktionen Einzelner oder von
Gruppen, so listig sie auch den Verwaltungen in der Linienarbeit sind,

3 Dies lisst sich inzwischen auch an mancherorts verinderten didzesanen Bau-
ordnungen, -regeln und -leitfiden ablesen.



Laudato si” und kirchliche Praxis 63

Themen am Leben erhalten und so in der Summe produktiv werden —
exemplarisch das Wirken von P. Alt SJ, der in seiner konsequenten
Solidarisierung mit Klima-Aktivist*innen zwar Vielen wahlweise ein
Argernis oder eine Torheit ist, dariiber aber nicht aufhort, Ordinariate
mit Klimaschutzanliegen zu konfrontieren.

Ein letztes, in meiner Wahrnehmung deutlich wachsendes Feld: Such-
bewegungen, die mit Schopfungsspiritualitit im weiten Sinn verbunden
sind als Versuche, Formen geistlichen Lebens und liturgische Formate
zu entwickeln und zu praktizieren, die das Eingebundensein des Men-
schen in das tragende Gesamt der Schopfung voraussetzen, es zum
Thema machen und feiern.

5 Abschluss und Ausblick

Hat die Enzyklika Laudato si’in den zehn Jahren ihrer Wirkgeschichte
also die kirchliche Praxis verindert? Jein!

Sie hat auf jeden Fall den Ton verindert, in dem kirchlicherseits 6ko-
logische Fragestellungen, auch in ihrer theologischen Reflexion, disku-
tiert werden. Das klare Prid von Gen 2,15 vor allen (alten) Vorstellungen
eines dominium terrae in Gen 1,28 ist ein theologischer Pflock der Enzy-
klika, der bleiben wird. Diese atmosphirischen Verbesserungen fithren
dazu, dass Kirchenleitende Klima und Artenschutz wie selbstverstind-
lich zu den Aufgaben hier und heute zihlen, dass Naturschiitzer*innen
Termine bei Kirchenverantwortlichen bekommen; dass kein kirchliches
Tagungshaus es sich mehr leisten kann, keine vegetarischen Alternativen
anzubieten; dass Initiativen Einzelner mit Berufung auf LS manchmal
leichter durchsetzbar werden; u.v.m. Wozu LS dagegen nicht gefiihrt
hat, nirgends, ist, dass plétzlich in einem Bistum oder einer Ordens-
gemeinschaft systematisch alles von oben auf griin gebiirstet wurde.

LS hat in der deutschen Kirche m. E. weniger Neues ausgelost, denn
Vorhandenes bestirkt und gestirke — das hat auch damit zu tun, dass im
weltkirchlichen Vergleich die deutsche Ortskirche schon vergleichsweise
friih, d. h. ab der zweiten Hilfte der 1980er, Umuwelt als ein Thema identi-
fiziert hat, von Anfang an im Ubrigen im engen 6kumenischen Schulter-
schluss. Weltkirchlich hat LS hier fiir einen Aufbruch gesorgt: Dank der
Arbeit des 2016 gegriindeten Dikasteriums fiir die ganzheitliche mensch-
liche Entwicklung (das u. a. dafiir verantwortlich war, dass auf der Expo
2017 in Kasachstan LS das beherrschende Thema der Vatikan-Prisenz



64 Mattias Kiefer

vor Ort war), der Griindung des Laudato si’ Research Institute in Oxford"
und dem Engagement des Laudato-Si-Movements ist Schipfung heute
in wesentlich mehr Ortskirchen als Thema gesetzt und prisenter denn
vor zehn Jahren.

Neben den beschriebenen Schwiichen der eigenen Praxis, die in keinster
Weise in auch nur halbwegs adidquater Relation zur Grofle der Verinde-
rungsnotwendigkeiten steht, kommt als zweites Manko oder vielleicht
auch Desiderat fiir die Zukunft das bisherige Ausbleiben des klaren
Artikulierens der systemkritischen Botschaften von LS: Es geht in ihr
eben nicht nur um den Erhalt der natiirlichen Lebensgrundlagen, son-
dern es geht auch um Gerechtigkeit, national wie global — und damit
um Verteilungsfragen von Macht und Ressourcen. Diese politische Aus-
einandersetzung scheuen viele Kirchenmitglieder, und erst recht viele
Kirchenleitende (so z. B. die Debatten unter den deutschen Bischoéfen
tiber den Umgang mit Kritik an der eigenen Landnutzungsstudie im
Herbst 2024), auch wenn eine stirkere strukturelle Kooperation zwischen
Umwelt- und Weltkirche-Akteuren bzw. in jiingerer Zeit auch die Caritas’
versuchen, hier andere Akzente zu setzen.

Schopfungssensibilitit, oder anders: die Bereitschaft, ,die enge Bezie-
hung zwischen den Armen und der Anfilligkeit des Planeten® (LS 16)
wahrzunehmen, ist fiir die Mehrheit der Glaubigen auch nach und trotz
LS kein Merkmal christlicher Identitit, die eigene Grundhaltungen pri-
gen kénnte. Um diese in der Welt spiirbar werden zu lassen, wird es also
auch weiterhin auf die vergleichsweise kleine Gruppe der engagierten
sozial und 6kologisch Sensiblen ankommen. Immerhin aber — und das
ist kein kleiner Gewinn, wenn man noch die Zeiten vorher kannte —
haben sie heute das Lehramt, und sei es nur auf dem Papier, hinter sich,
sind damit satisfaktionsfihig gegeniiber potenziellen politischen Part-
ner*innen, und last but not least, diirfen sich in aller Form eingebunden
wissen in eine Tradition christlicher Nachfolge, der Gerechtigkeit jeder
Kreatur gegeniiber immer schon wichtiger war als die Nahe zur Macht
und den Fleischtopfen Agyptens.

4 Leiterin: Celia Deane-Drummond, an dieser Stelle ausdriicklich verwiesen sei
auf dessen frei zugingliche Online-Bibliothek: https://Isri.campion.ox.ac.uk/
integral-ecology-library.

5 S.z.B. heeps://klima.caritas.de/


https://lsri.campion.ox.ac.uk/integral-ecology-library
https://lsri.campion.ox.ac.uk/integral-ecology-library
https://klima.caritas.de/

Laudato si’ und kirchliche Praxis

Literaturverzeichnis

Duschinger, Oskar; von Zech-Kleber, Bernhard (2021): Wiederaufbereitungsanlage
Wackersdorf, publiziert am 07. 12. 2021; in: Historisches Lexikon Bayerns, online
unter <https://www.historisches-lexikon-bayerns.de/Lexikon/Wiederaufberei-
tungsanlage Wackersdorf>, abgerufen 10. 08.2025.

Vogt, Markus (2021): Christliche Umweltethik. Grundlagen und zentrale Heraus-
forderungen, Freiburg.

Kirchliche Dokumente

Deutsche Bischofskonferenz (DBK) (2018): Schépfungsverantwortung als kirch-
licher Auftrag. Handlungsempfehlungen zu Okologie und nachhaltiger Ent-
wicklung fiir die deutschen (Erz-)Diszesen. Hg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz. (Arbeitshilfen; 301). Bonn.

Deutsche Bischofskonferenz (DBK) (2021): Unser Einsatz fiir die Zukunft der
Schépfung. Klima- und Umweltschutzbericht 2021 der Deutschen Bischofs-
konferenz. Hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. (Arbeits-
hilfen; 3277). Bonn.

Deutsche Bischofskonferenz (DBK) (2025): Orientierungshilfe Nachhaltigkeits-
berichterstattung. Hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn.

Franziskus (2013): Predigt zum Hochfest des hl. Josef. Online unter <https://www.
vatican.va/content/francesco/de/homilies/2013/documents/papa-francesco_
20130319_omelia-inizio-pontificato.html> abgerufen 10. 07.2025.

LD - Franziskus (2023): Apostolisches Schreiben Laudate Deum von Papst Franzis-
kus an alle Menschen guten Willens iiber die Klimakrise. Bonn: Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 238).

LS — Franziskus (2015): Enzyklika Laudato si’— Uber die Sorge fiir das gemeinsame
Haus. Bonn: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls, 202).

QA - Franziskus (2020): Nachsynodales Schreiben Querida Amazonia von Papst
Franziskus an das Volk Gottes und an alle Menschen guten Willens. Bonn:
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostoli-
schen Stuhls 222).

Uber den Autor

Mattias Kiefer, Lic. theol., MA, Leiter der Abteilung Umwelt im Erzbi-
schoflichen Ordinariat Miinchen, Sprecher der AG der Umweltbeauftrag-
ten der deutschen (Erz-)Bistiimer. Email: umweltbeauftragter@eomuc.de

65


https://www.historisches-lexikon-bayerns.de/Lexikon/Wiederaufbereitungsanlage_Wackersdorf
https://www.historisches-lexikon-bayerns.de/Lexikon/Wiederaufbereitungsanlage_Wackersdorf
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130319_omelia-inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130319_omelia-inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2013/documents/papa-francesco_20130319_omelia-inizio-pontificato.html
mailto:umweltbeauftragter@eomuc.de

	Mattias Kiefer: Laudato si’ und kirchliche Praxis
	1	Vorgeschichte
	2	Veröffentlichung und Aneignung (2015 – 2017)
	2.1	Anerkennung und Wertschätzung
	2.2	Bildungsarbeit
	2.3	Liturgisch

	3	Strukturelle Aufwertung und praktische Umsetzung (2017 – 2021)
	4	Stagnation und beginnender Roll-back (2022 – heute)
	5	Abschluss und Ausblick




