Religion und Integration in der Einwanderungsgesellschaft: Gujarati-Muslime in Indien und
Sidafrika, 15.10.09

Im Folgenden mochte ich einige Zwischenergebnisse meiner transnationalen ethnologischen
Feldforschung in Indien und Siidafrika mit Ihnen teilen. Die Daten wurden in einer drei-monatigen
Phase in einem indischen Dorf und den letzten sechs Monaten an zwei Orten in Suidafrika
generiert. Hier fokussiere ich die Uberzeugungskraft religidser Praktiken von indo-muslimischen
Migranten in Stidafrika und ,Zu-Hause-Bleibenden‘ in Gujarat. Dabei gehe ich der Frage nach,
welche Faktoren die Inszenierungen von Religiositat beeinflussen. Mein Projekt untersucht die
Migranten aus einem bestimmten Distrikt in Gujarat. Muslimische Sunni Vohras stellen in der
Region um Bharuch die Mehrheit der Bevolkerung und haben seit dem Ende des 19. Jahrhunderts
teil an den siidafrikanisch-indischen Beziehungen, wie der Bericht der britischen Kolonisatoren
von 1899 vermerkt (Bombay Gazetteer [1899] 1990, Lambat 1985: 53). Die von mir fokussierte
Migrantengruppe der muslimischen Sunni Vohras aus Gujarat ist in Siidafrika vor allem im
Handel aktiv wahrend in Indien ein Mix aus Landwirtschaft und Kleinhandel dominiert. Nur
vereinzelt deuten sich in der 2. Generation in Siidafrika Abweichungen von diesem Muster an.
Der Name ,Vohra‘ wird von den meisten Autoren etymologisch auf ,vohoru‘ — to trade zuriick
gefiihrt (Bhana und Brain 1990). Der Terminus ,Sunni‘ weist auf die Abgrenzung zu den
schi’itischen Vohras oder Bohras. Die Gujaratis der ersten Generation, das heif3t diejenigen, die
in Indien geboren sind, siedeln innerhalb Siidafrikas vor allem in den ehemaligen homelands

Transkei (heute Eastern Cape) und Venda (heute Limpopo).

Zundchst werde ich kurz einige Spezifika des indischen Islams darstellen. Denn will man
religiose Praktiken von Migranten verstehen, so lohnt es sich zuerst einen Blick in die
,Herkunftsgesellschaften zu werfen. Dabei ist in Indien die Auseinandersetzung mit der
hinduistischen Mehrheitsgesellschaft wichtig fiir die (Selbst-) Inszenierungen von Muslimen und
gleichzeitig ldsst sich ein Nebeneinander von sogenannten ,mystischen‘ und ,reformierten’
Praktiken innerhalb des Islams beobachten. Diese Gleichzeitigkeiten werden in einem zweiten
Schritt auf ihre Entfaltung in der Migrationssituation hin untersucht. Dabei umschliefit das durch
die Migrationsbeziehungen entstehende transnationale Feld raumliche Trennungen zwischen
Nationen und wird gleichzeitig von deren spezifischen wirtschaftlichen, juristischen und
gesellschaftlichen Besonderheiten gepragt. Der hier prasentierte Ausschnitt von indo-
slidfrikanischen Beziehungen stellt entsprechend eine starke Verkiirzung da, denn zumindest fiir
die von mir untersuchten Gujaratis sind enge Bindungen ebenso zu UK oder Kanada von grof3er

Bedeutung.

Indische Muslime
Nun aber zundchst ein paar Worte zum Kontext indischer Muslime. Vom ersten Jahrhundert
islamischer Zeitrechnung an finden sich Belege fiir die Existenz von Muslimen an den Kiisten

1



Religion und Integration in der Einwanderungsgesellschaft: Gujarati-Muslime in Indien und
Sidafrika, 15.10.09

West-Indiens. Speziell in Gujarat ist die Konversion zum Islam in grofRerem Mafstab, d.h. auf der
Ebene von Sub-kasten, aber vor allem fiir das 13. Und 14. (christliche) Jahrhundert belegt
(Ebrahim-Vally 2001: 158). In diese Zeit fallt auch die politische Wende hin zu muslimischen

Herrschern, die bis zur Ankunft der britischen Kolonisatoren in Nord-West-Indien regierten.

Fiir die Konvertiten spielten einzelne umherziehende Sufis eine entscheidende Rolle. Deren
missionarische Tatigkeiten werden in der lokalen Uberlieferung haufig von der Vollbringung von
Wundern begleitet, die wiederum als Zeichen der besonderen Gunst Allahs gegeniiber seinen
Anhdngern gedeutet werden. Die Grabstédtten dieser heute als Heiligen verehrten Sufis sind
Zentren lokaler Religiositat, vor allem in Siid-Gujarat, aber auch in anderen Teilen Indiens und
ganz Siidasiens. Sie existieren parallel zum institutionalisierten Islam der Moscheen und
Madressahs (Schulen) und sind nicht nur fiir Muslime, sondern auch fiir Mitglieder anderer
Religionsgemeinschaften Anlaufstellen bei der Bewaltigung von Alltagsfragen. Der lokal
verwendete Begriff ,Dargah’ fiir die Schreine kann mit ,Hof* im Sinne von koniglichem oder
Gerichtshof tibersetzt werden und spiegelt so die Bedeutung der Sufis als Autoritaten wieder (vgl.
Basu...). Dabei zahlt die konstruierte genealogische Nahe zum Propheten zu den weiteren
Merkmalen der Heiligen, die sich in einer hierarchischen Konzeption zwischen den ,normalen’
Glaubigen und Mohammed, bzw. Allah positionieren. Personliche Beziehungen zwischen den
verehrten lebenden Pirs der Sufi-Orden und ihren durch Eid gebundenen Anhdngern (*mureed)
bilden die Grundlage des Systems. Der wichtigste muslimische Heilige in Indien ist Moinuddin
Chishty, besser bekannt als Khwaja Gharib Nawaz. Er gilt als Schutzheiliger der Armen (gharib =
arm) und wird u.a. verehrt als derjenige, der im 13. Jahrhundert den Islam nach Indien gebracht
habe. Der zugehdorige Chistya-Orden ist weltweit aktiv. Umgekehrt empfangt ,seine‘ Stadt Ajmer
in Rajasthan, Nordwestindien, jahrlich Hunderttausende von Pilgern. Die Besucher sind zum Teil
auch politische Prominente, zum Beispiel Parvez Musharraf, Benazir Bhutto oder Sonia Gandhi.
Dies lasst die Wechselwirkungen von Religion und Politik in Siidasien und die Bedeutung der

Dargah erahnen.

Reform

Zur Zeit der indischen Unabhangigkeitsbewegung und ,Modernisierung‘ Indiens dnderte sich das
gesellschaftliche Verstandnis von Religion in grundlegend und die mystische Herangehensweise
der Sufis wurde im Zuge dessen in Frage gestellt. Die zunehmend religiés konnotierten
politischen Zugehorigkeiten gipfelten in der Entstehung Pakistans als selbstdndigem Staat 1947
und verursachten die massenweise Umsiedlung von Millionen von Menschen. Bis heute ist ein

hindu-muslimischer Antagonismus auch innerhalb Indiens virulent. Sogenannte



Religion und Integration in der Einwanderungsgesellschaft: Gujarati-Muslime in Indien und
Sidafrika, 15.10.09

,kommunalistische® Ausschreitungen und Attentate von Extremisten BEIDER Zugehd&rigkeiten

erzeugen ein Klima der Angst und des Misstrauens gegen die jeweils andere Gemeinschaft.

Bereits wahrend der 1920er Jahre bliihten entsprechend Missionsbewegungen, welche die
hinduistische ,,Riickgewinnung“ muslimischer oder christlicher Inderinnen zum Ziel hatten.
Gleichzeitig wurde in Wechselwirkung dazu eine Tendenz innerhalb des Islams verstérkt, die
indo-muslimischen Praktiken von ihrem hinduistischen Erbe zu ,,reinigen®, so die Rhetorik jener
Zeit, die bis heute verwendet wird. Die in diesem Kontext in Delhi entstandene ,Tablighi Jama’at’
ist die heute weltweit mitgliederstarkste und erfolgreichste missionarische Bewegung, die
speziell die ,Verbesserung‘ derjenigen fokussiert, die bereits Muslime sind. Dabei sind ein
theologisch egalitdrer Ansatz, die informelle Organisation und die Arbeit auf ,grassroot level
zentrale Charakteristika, die ein durchaus ,modernes‘ Erscheinungsbild evozieren. Die
hierarchische Weltsicht, bei der Sufi-Heilige als Vermittler zwischen Gott und den Menschen
treten, wird abgelehnt, ebenso die Verehrung des Propheten als tibermenschlich und ubiquitar /
allgegenwartig. Der Geburtstag des Propheten, ein wichtiger Feiertag fiir diejenigen, die sich in
Abgrenzung zu den Tablighis selbst als ,Sunnis‘ bezeichnen, wird von den Tablighis zum Beispiel
nicht begangen. Stattdessen erfordern die Gebote der Gruppe an missionarischen Tatigkeiten
teilzunehmen und auf die Saulen des Islam, vor allem auf das téglich flinfmalige Gebet, zu
fokussieren. Damit wird eine Wiederbelebung der, bzw. Riickbesinnung auf islamische Urspriinge
angestrebt. Vorallem die gut,sichtbaren‘ Missionsreisen in Kleingruppen lehnen sich
angebliche an das Vorbild des Propheten an. Daneben hat sich eine weitere religiose Praktik
etabliert: ,talim‘. Das kann als Wissensvermittlung tibersetzt werden. Es handelt sich im Kontext
der Tablighi Jama’at um angeblich weltweit gleich strukturierte Sitzungen in privaten
Wohnhdusern oder Moscheen, in denen aus bestimmten Biichern (Faizal-i-Amal / Hikayaat-e-
Sahaaba, Stories oft he companion oft he prophet, Maulana Muhammad Zakariyya) — nicht aus
dem Koran - vorgelesen wird. Es kann in Ausnahmen auch eine Ansprache zu einem der
Grundthemen der Tablighis sein, zum Beispiel der Bedeutung des permanenten Gedenkens an
Gott. Dieses duBBert sich dann wiederum idealiter im verstdrkten Gebrauch islamisch-arabischen
Vokabulars in der Alltagssprache: Alhamdullillah (Gott sei dank), Inshallah (so Gott will),
JazakAllah (Gott segne Dich) oder MashAllah (Gott wollte es so). Man kann aber nicht den
komplementdren Schluss daraus ziehen, dass die Verwendung der Begriffe automatisch auf
Tablighi Jamaat Affinitat weist, da ein gesteigertes religioses Bewusstsein zum Beispiel wahrend
des Fastenmonats Ramadan bei ALLEN beobachteten Muslimen festgestellt wurde, unabhédngig
von ihrer Zuordnung zu mystisch-sunnitischen oder reformorientierten Theologien

Bevor die Geschichten gelesen werden preist die ,Apa‘, d.h. grole Schwester genannte Leiterin

der Runde, ausfiihrlich den religiose Nutzen / ,heavenly rewards‘ des talim an und es werden
3



Religion und Integration in der Einwanderungsgesellschaft: Gujarati-Muslime in Indien und
Sidafrika, 15.10.09

jedes Mal die Regeln fiir die Teilnahme erldutert. Zum Beispiel kann die jenseitige Belohnung nur
empfangen, wer sich wie zum Gebet, vor der Talim-Veranstaltung der rituellen Waschung
(Wushu) unterzieht. Im Gegensatz zum Besuch einer 24/7 6ffentlich zugédnglichen Dargah
bendotigt man fiir die Talim-Veranstaltungen eine Art Einladung, bzw. Informationen tiber die
Termine und Treffpunkte. Wahrend der Apartheid in Siidafrika waren viele muslimische Gruppen,
die sich auch politisch positionierten verboten. Der Tablighi Jama’at gelang es durch ein explizit

unpolitisches Auftreten diesem Verbot zu entgehen.

Sidafrika

Nach dieser holzschnittartigen Gegeniiberstellung der beiden sowohl in Gujarat als auch
Siidafrika prominenten muslimischen Orientierungen wird jetzt auf den historischen Kontext
muslimischen Lebens in Siidafrika fokussiert. Dabei ldsst sich Siidafrika als
Einwanderungsgesellschaft begreifen, was aus indischer Perspektive vor allem zwischen 1860-
1911 und nach der politisch-demokratischen Wende 1994 relevant ist. Zwar waren bereits im 17.
Jahrhundert muslimische Sklaven aus dem heutigen Indonesien sowie aus Indien am Kap, doch
dnderte sich die demographische Situation im siidlichen Afrika betrachtlich mit der Einfiihrung
von Kontraktarbeit durch die Briten. Wie auch in anderen britischen Kolonien sollte in Natal, im
ostlichen Siidafrika, der Anbau von Zuckerrohr gefordert und durch indische Kontraktarbeiter,
»indentureds” ausgefiihrt werden. Die Sklaverei war in den 1830er Jahren abgeschafft worden
und die Inder galten als billige und willige Arbeitskréfte. Gleichzeitig waren sie zu dieser Zeit
formal Untertanen der britischen Krone. Zwischen 1860 und 1911 wurden ca. 150 000 Menschen
in Indien angeworben und ohne Riicksicht auf partikulare religiose oder Kasteninteressen auf
See und in der Kolonie untergebracht. Ein Grofteil dieser mehrheitlich hinduistischen
Arbeitsmigranten blieb nach Beendigung der Kontrakte in Stidafrika. Unter den muslimischen
Kontraktarbeitern befanden sich auch zwei Manner, die in Natal den Status von Heiligen
erlangten, Badsha Peer und Soofie Saheb. Deren Geschichten sind heute zum Beispiel auf DVD
oder an den ihnen gewidmeten Dargahs im GroRraum Durban im Umlauf, wobei historische
Korrektheit dem Wunsch nach Wundern untergeordnet wird. Diese beiden Figuren verkorpern ein
gesamtindisches, religionsiibergreifendes Konzept, dass sich an der Arbeiterklasse orientiert, so
beschreibt es der Historiker Vahed 2003.

Parallel zur gut dokumentierten Einwanderung der Kontraktarbeiter fanden sich selbst
finanzierende indische Handler, genannt ,passengers‘ ihre Wege nach Siidafrika. Diese Handler
waren Uberproportional hdufig aus Gujarat und mehrheitlich muslimisch (Metcalf 1986: 348,
Klein 1990:3). In diesem Kontext spielt die weltwirtschaftliche Wiederbelebung des
nordamerikanischen Baumwollhandels nach den Boykotten des Unabhangigkeitskriegs eine

4



Religion und Integration in der Einwanderungsgesellschaft: Gujarati-Muslime in Indien und
Sidafrika, 15.10.09

wichtige Rolle. Wahrend des Embargos reich gewordene Inder konnten mit den fallenden Preisen

nicht mehr mitziehen, nachdem sie vorher Monopolstellung beanspruchten.

Teilweise verfiigten sie bereits liber transozeanische Netzwerke. Einzelne Manner traten als
Motoren fiir den Nachzug von weiteren Arbeitskraften auf. Es ist schwierig zu sagen, welcher
Beschdftigung diese zuvor in Indien nachgingen, aber zumindest fiir die von mir heute in Indien
fokussierten Sunni Vohras ist eine Beschéftigungsmix von Kleinhandel, landwirtschaftlicher

Arbeit und Angestelltenverhdltnissen typisch.

Mechanismen der Abgrenzung setzten ein, die entlang von Klassen- oder Religionszughdrigkeit
arbeiteten. Die soziale Distanz zwischen den Handlern und den Kontraktarbeitern wurde zum
Beispiel iiber die Verwendung arabischer Kleidung ausgehandelt und perpetuiert. Dieses dress —
langes Shirt und weite Hose - diente der Identifikation der Muslime, die entsprechend von der
lokalen Bevélkerung den ethnischen Terminus ,Araber‘ zugesprochen bekamen (z.B. Vahed
2003: 315). Aus einem Polizeibericht von 1885 geht hervor, dass die ,Araber* sich mit den
,Indern‘ nur assoziierten, soweit es um wirtschaftliche Beziehungen ging (ebd.).
Klassenzugehdrigkeit und wirtschaftliche Interessen konnten aber religiose Differenzen auch

transzendieren, wie das Beispiel des von Gandhi gegriindeten Natal Indian Congress zeigt.

Im Gegensatz zu den Kontraktarbeitern gelang es dieser sich so formierenden Gruppe von
Unternehmern / Mittelklasse, wirtschaftliche und vor allem verwandtschaftliche Beziehungen zu
Indien aufrecht zu erhalten (Klein 1990: 4). So wurden nicht nur indische Lebensmittel und
Produkte in organisierter Form nach Siidafrika verschifft, sondern auch haufig Braute aus den
heimatlichen D&rfern nachgeholt. Einige Handler wurden durch ihren phdnomenalen Reichtum
beriihmt und legten so den Grundstein fiir den in Indien weit verbreiteten Mythos vom ,leicht zu
verdienenden Geld‘ in Siidafrika. Es ergab sich speziell fiir Gujaratis eine
generationeniibergreifende sprachliche und soziale Kontinuitat, die sich zum Beispiel in der
Analyse von Klein offenbart. Dieser hatte bei der Auseinandersetzung mit siidafrikanischen Who
is Who Biichern festgestellt, dass es statistisch fiir Gujaratis wahrscheinlicher ist, einer religios
oder ethnisch exklusiven Vereinigung zuzugehoren. Dieser Art Differenzen zwischen religidésen
oder Schichtzugehdrigkeiten innerhalb der ethnischen Kategorie ,Inder wurden wahrend der
Regierungszeit der Nationalpartei weitestgehend ignoriert. Vielmehr suchte man nach einer
Verortung dieser Gruppe im politokonomischen Geflecht der Apartheid. Erst 1961, hundert Jahre
nach Ankunft des ersten Schiffes, wurde der Anspruch auf ,Repatriierung’, d.h. eigentlich
Expatriierung der Inderinnen, von offizieller Seite schliefilich fallen gelassen. Im gleichen
Zeitraum wurde es fiir Inderlnnen legal fast unmdglich nach Siidafrika einzureisen. Dafiir 6ffneten

die neu etablierten ,homelands’, in der Sprache der Apartheid auch ,Bantustans‘ genannt, ihre
5



Religion und Integration in der Einwanderungsgesellschaft: Gujarati-Muslime in Indien und
Sidafrika, 15.10.09

Pforten. Sie suchten v.a. nach Lehrern, doch auch Waren importierende Handler waren
willkommen: “Homelands could invite foreigners, specially teachers easily, without asking RSA
for permission.” , so ein indisch-stdammiger Englischprofessor aus Venda im Interview. Dieser ist
bezeichnenderweise kein Gujarati, sondern ein Konkani-Sprecher aus Maharashtra, der den

Gujaratis Nachldssigkeit in Bildungsfragen unterstellt: ,,They only have sense for business®.

Die Religion der Einwanderer: der reisende Antagonismus

Ich méchte im Folgenden noch einmal auf den religios konzipierten Antagonismus zuriick
kommen und ihn im Hinblick auf die spezifische Situation der Gujarati Migranten der 1.
Generation formulieren. Dazu vertiefe ich das Beispiel des ehemaligen Homelands Venda, wo
sich innerhalb der letzten 25 Jahre ca. 300 siidasiatische, d.h. indische, pakistanische und
bangladeshi Familien angesiedelt haben. Neben dieser Migrantengruppe wohnen und arbeiten
dort auch Muslime aus Agypten, dem Senegal, Athiopien, Somalia und weiteren Ldndern. Die
raumliche Ndhe zu Zimbabwe, Mosambik und Botswana bringt in den letzten Jahren auch
verstarkt Einwanderer aus diesen Landern ins ehemalige Homeland Venda. Die Entwicklung der
zentralen Kleinstadt hangt eng mit dem Zuzug der Gujaratis zusammen, die vor allem Baustoffe,
Elektrogerdte (Handys!) und Haushaltswaren verkaufen. Die iberwiegende Mehrheit der Gujaratis
kommt aus den gleichen 20 Dérfern aus dem Distrikt Bharuch, der Zuzug nach Siidafrika fand vor
allem tber den Import von Familienangehdrigen statt. Geht man vom central business district
/(Innenstadt) in Richtung des Wohnviertels in dem die meisten Familien angesiedelt sind, so
sticht die sogenannte ,groBe Moschee‘ an der Zufahrtsstrale hervor. Folgt man der Straf3e weiter,
so findet sich eine zweite Moschee, die in einem ehemaligen Wohnhaus untergebracht ist.
Gegeniiber dieser wiederum ist eine Baustelle, seit 1 Jahr wird die neue ,richtige* Moschee
gebaut. Wahrend die grofRe Moschee von erfolgreichen Gujaratis errichtet wurde, aber auch
religiose Heimat der meisten nicht-indischen Muslime ist, bedient die zweite Institution ein sehr
viel homogeneres indisches Klientel. Dies hangt mit der Ausrichtung der Moscheen zusammen.
Die grole Moschee gilt als tablighi-freundlich und die Maulanas lehnen mystische Orientierung
der,Sunnis‘ ab, d.h. sie beenden z.B. die Gebete VOR den zusétzlichen GriiRen an den
Propheten. Der Name der ,kleinen Moschee weist auf ihre religiose Verortung: ,,Chishtiya
Ashrafia“, nach dem in der Heimatregion dominanten Sufi-Orden mit Zentrum in Ajmer. Wahrend
die eine Moschee reisende Jamaati-Missionare beherbergt, ist die andere stolz alljdhrlich eine
Reliquie des Propheten zeigen zu kénnen. Zwar wird von nicht-indischen Muslimen die
chauvinistische Dominanz der Inder in der ,groBen Moschee‘ beklagt, doch sind sie gleichwohl
empfanglich fiir die auch in Englisch vermittelte religiose Botschaft. In der ,Chisthtiya Ashrafia“

ist Urdu die primare Amtssprache. Die relative Fremdsprachenkompetenz der Maulanas und



Religion und Integration in der Einwanderungsgesellschaft: Gujarati-Muslime in Indien und
Sidafrika, 15.10.09

damit ihr sozusagen ,sdkulares Bildungsniveau® ist unter Umstdanden ein Kriterium fiir die
Uberlegungen von Eltern, zu welcher Madressah sie ihre Kinder schicken sollen. Wihrend die
Differenzen laut Aussagen der Befragten keine Einfliisse auf die internen Handelsbeziehungen

haben, wird doch in privaten Gesprdchen die Ideologie der ,anderen‘ eher entwertet.

Ich fasse zusammen: Sowohlin Indien als auch in Siidafrika ist der Dissens zwischen
sufistischen und reformierenden Kraften bei den muslimischen Gujaratis virulent. Haufig wird er
als Gegensatz von ,traditionell‘ und ,modern‘, bzw. ,lokal‘ und ,global‘ oder ,partikular’ und
,universell‘ konstruiert. Die siidafrikanische Gesellschaft und ihre demokratisch-konstitutionellen
Rahmenbedingungen erlauben ein hohes Maf3 an Freiheit fiir und Riicksichtnahme auf religios
und kulturell formulierte Anspriiche. Viele der befragten indischen Muslime dort sehen sich
selbstbewusst als eine 6konomische Grofie, die {iber ihre quantitative Stdrke weit hinausgeht.
Diese gesellschaftliche Position weicht erheblich von den Bedingungen in Indien ab. Gerade
deshalb ist ein noch zu vertiefender Vergleich der religiosen Gemeinschaften aufschlussreich fiir

die Wechselwirkungen von Religion und Politik in transnationalen Beziigen.

Literaturhinweise:

Bhana, Surendra und Joy Brain 1990: Setting Down Roots. Indian Migrants in South Africa, 1860-
1911. Witwatersrand University Press, Johannesburg.

Ebr.-Vally, Rehana 2001: Kala Pani. Caste and Colour in South Africa. Kwela Books; Kapstadt.

Gazetteer of the Bombay Presidency. Volume IX, Part Il. Gujarat Population: Musalmans and
Parsis. Ed. James M. Campbell (1899) . 1990 Vintage Books

Klein, Gary D. 1990: Sojourning and ethnic solidarity: Indian South Africans. In: £thic Groups,
Vol.8, S. 1-13.

Lambat, Ismail A. (1985): Marriage among the Sunni Surati Vohras of South Gujarat. In: Imtiaz
Ahmad (Hg.) Family, kinship and marriage among Muslims in India. Manohar; Neu Delhi. S. 49-
81

Metcalf, Thomas R. 1986: Indian Migration to South Africa. In: M.S.A. Rao: Studies in Migration.
Internal and International Migration in India. Manohar Publications, Delhi. S. 345-362.

Misra, Satish C. (1964): Muslim Communities in Gujarat. Preliminary Studies in their history and
social organizations. Asia Publishing House; London.

Tayob, Abdulkader 2002: Southern Africa. In: Westerlund, David (Hg.) /slam outside the Arab
world. Curzon; Richmond. S. 111-124.



Religion und Integration in der Einwanderungsgesellschaft: Gujarati-Muslime in Indien und
Sidafrika, 15.10.09

Vahed, Goolam (2003): Contesting Orthodoxie: The Tablighi-Sunni Conflict among South African
Muslims in the 1970s and 1980s. In: Journal of Muslim Minority Affairs, Vol. 23, No. 2



