Atheismus und traditionelle Religion

Armin Kreiner

Der Streit um Gott hat viele Facetten. Es gibt jede Menge Nebenschau-
platze und einige wenige zentrale Fragen, von denen wiederum zwei fun-
damental sind. Beide hangen eng miteinander zusammen. Ich beginne mit
der zweiten Frage, namlich der Frage, ob Gott existiert. Ich wusste gerne
die Antwort auf diese Frage, weil8 sie aber nicht — zumindest wenn man
~wissen” in einem einigermafen anspruchsvollen Sinn versteht. Aber
selbst wenn ich es wusste, wurde mir das wenig nutzen, solange ich nicht
weild, was der Gottesbegriff bedeutet. Damit waren wir bei der ersten Fra-
ge, namlich der nach der Bedeutung des Gottesbegriffs. Die Bedeutungs-
frage scheint mir die grundlegendere von beiden zu sein, daher nenne ich
sie die erste Frage. Uber die Existenz von etwas ldsst sich sinnvollerweise
nur debattieren, wenn sich einigermalSen klar und einvernehmlich defi-

nieren lasst, worum es geht.

In dieser Hinsicht sehe ich keinen prinzipiellen Unterschied zwischen Be-
griffen wie etwa ,,Atom” und ,,Gott”. Die Antwort auf die Frage, ob es
Atome gibt, hangt davon ab, was man unter ,,Atom” versteht. Was wir
heute darunter verstehen, ist genau das nicht, was es fur die antiken Ato-
misten war, namlich ewig, unzerstorbar und unteilbar. Zumindest teilwei-
se scheint es sich mit dem Gottesbegriff ahnlich zu verhalten. Fur die
meisten von uns dirfte ,,Gott” genau das nicht bedeuten, was es fir die
antiken Griechen bedeutete, namlich ein Wesen, das auf dem Olymp
wohnt, das irgendwann entstanden bzw. gezeugt wurde, das andere
tauscht und trickst usw. Offensichtlich verandern Begriffe im Laufe der
Zeit ihre Bedeutung, was an sich keine Probleme bereitet, es sei denn,

unterschiedliche Bedeutungen koexistieren. Das ist beim Atombegriff in-



Atheismus und traditionelle Religion 2/9

zwischen nicht mehr der Fall, wohl aber beim Gottesbegriff. Solange wir
uns nicht darlber verstandigen konnen, was mit ,Gott” gemeint ist, wird
eine Diskussion uber seine Existenz in etwa so verlaufen wie eine typische

Talkshow im Fernsehen —zum Davonlaufen; reine Zeitverschwendung.

Fur das Definitionsproblem habe ich leider keine Patentlosung. Der nach
wie vor beste Losungsvorschlag geht auf Anselm von Canterbury zuruck.
Danach verstehen alle unter ,,Gott” dasjenige, worlber hinaus sich nichts
GroRReres denken lasst. Bedauerlicherweise resultiert daraus noch keine
Definition, sondern hochstens ein Leitfaden oder eine Maxime, wie der
Gottesbegriff zu bilden ist. Um hier weiterzukommen, mussen weitere
Fragen beantwortet werden: Welche Eigenschaften muss ein Wesen besit-
zen, um als unuberbietbar grofl3 zu gelten? Gehoren personale Eigenschaf-
ten wie Bewusstsein, Erkenntnis, Wille, Absichten und Macht dazu? Oder
reicht eine dieser Eigenschaften aus — z.B. unbegrenzte Macht —, um ma-
ximale GroBe zu konstituieren? Muss ein solches Wesen uber eine Erste-
Person-Perspektive verfugen? Oder sind dies alles letztlich Anthropomor-
phismen, die weit hinter dem zuruckbleiben, was unuberbietbare Voll-
kommenheit ausmacht? Muss ein Wesen, uber das hinaus sich GrolSeres
nicht denken lasst, nicht noch groBer sein als alles, was sich uberhaupt
denken lasst? Reiner Geist? Vielleicht das Sein selbst? Oder noch besser:
die Tiefe des Seins? Oder sogar jenseits von Sein und Nichts? Dieu sans

I"'étre? Oder kurz gefasst: ein unergrindliches Geheimnis?

Ich muss gestehen, dass mein Respekt fur die Tradition der negativen
Theologie mit zunehmendem Alter wachst. Gleichwohl werde ich den
Verdacht nicht los, dass eine radikale Geheimnistheologie dazu fuhrt, dass
die Grenzen zwischen Theismus und Atheismus verschwimmen. Anthony

Flew hat gefragt, worin der Unterschied liegt ,,zwischen der Behauptung



Atheismus und traditionelle Religion 3/9

eines Atheisten, wonach die Existenz des Universums ein Geheimnis ist,
auf das wir keine Antwort kennen, und der Behauptung eines Theisten,
wonach die Antwort auf dieses Geheimnis ein Gott ist, uber den wir nichts

erkennen konnen".’

Wie auch immer die Antwort auf diese Frage lauten mag, habe ich den
Eindruck, dass den monotheistischen Traditionen ein deutlich handfeste-
rer Gottesbegriff zugrundelag, dass dies auch heute noch der Fall ist und
dass die negative Theologie eine elitare Angelegenheit war und ist. Wenn
ich eingangs gesagt habe, ich wusste gerne die Antwort auf die Frage, ob
Gott existiert, dann schwebt mir eher ein Gottesverstandnis vor Augen,
dass dem Mainstream entspricht. Mich interessiert nicht so sehr die Fra-
ge, ob das Sein eine Tiefe hat oder was es mit einem Gott ohne Sein auf
sich hat. Offen gestanden, tue ich mich schwer, uberhaupt zu verstehen,
was diese Ausdrucke bedeuten sollen. Mich interessiert eher die Frage, ob
eine , Person” existiert, , die korperlos (d.h. ein Geist), ewig, vollkommen
frei, allmachtig, allwissend, vollkommen gut und Schopfer aller Dinge

. 112
Ist

. Mir ist bewusst, dass einige Theologen darin keine adaquate Defini-
tion dessen erkennen, woruber hinaus sich nichts GrofSeres denken lasst.

Aber immerhin lasst sich dabei uberhaupt noch irgendetwas denken.

Ich komme jetzt zur zweiten Frage, also zu der Frage, ob ein so oder so
ahnlich verstandener Gott existiert. Einige glauben, dass er existiert, d.h.
sie sind von seiner Existenz mehr oder weniger uberzeugt. Andere glau-
ben bekanntlich nicht daran! Wo hier ein Problem sein soll, liegt zunachst
nicht auf der Hand. Glucklicherweise leben wir in einem freien Land, in
dem jeder glauben kann, was er glauben will, und in dem er dies auch of-

fentlich kundtun darf, wenn ihm danach zumute ist. Das war in unserem

' A. Kenny, The Unknown God, London 2004, 36.
> R. Swinburne, Die Existenz Gottes, Stuttgart 1987, 16f.



Atheismus und traditionelle Religion 4/9

Kulturkreis nicht immer so. Und es ist heute bekanntlich nicht uberall auf
der Welt so. Wer in Nordkorea seinen Glauben an Gott offentlich bekennt,
lebt genauso gefahrlich wie jemand, der in Saudi-Arabien seinen Unglau-
ben ausposaunt. Hierzulande haben wir einen Modus vivendi gefunden,
wonach es sich mit religiosen Uberzeugungen dhnlich verhilt wie mit se-
xuellen Praferenzen: Beides gilt weitgehend als Privatangelegenheit, d.h.
man kann es damit halten, wie man will. Was den sozialen Frieden oder
die offentliche Ordnung betrifft, so hat diese Einstellung enorme Vorteile.
Wir schlagen uns nicht mehr die Kopfe ein, weil wir unterschiedliche reli-
giose Uberzeugungen haben, und wir bringen auch keine Menschen mehr
um, nur weil sie Theologie als ,,Rhapsodie schlecht erfundenen Unsinns”
bezeichnen. Wir haben gelernt, kontrare religiose Uberzeugungen zu res-
pektieren, zu tolerieren oder gegebenenfalls einfach zu ignorieren. Was
bis weit in die Neuzeit herein fur vollig unmoglich gehalten wurde, scheint
doch zu funktionieren: Eine Gesellschaft kann auch ohne ein gemeinsa-

mes religioses Bekenntnis einigermalien funktionieren.

Nun gibt es allerdings einige ,,Storenfriede”, und zwar sowohl im theisti-
schen als auch im atheistischen Lager. Diese ,Storenfriede” stellen zwar
in der Regel nicht in Frage, dass jeder grundsatzlich glauben kann, was
er will. Aber sie behaupten trotzdem, idealerweise sollten sich eigentlich
alle ihrer Meinung anschlieRen, also je nach Standpunkt entweder Theis-
ten oder Atheisten werden. Die Motive, die einige dazu bewegen, andere
missionieren zu wollen, sind sehr unterschiedlich, und wohl auch aufSerst
vielschichtig. Einige scheinen sich bedroht zu fuhlen, weil sie davon aus-
gehen, dass die Entscheidung zwischen Glaube und Unglaube eben doch
keine reine Privatangelegenheit sein oder auf Dauer bleiben kann. Aus
diesem Grund lasse sich die Trennung zwischen offentlich und privat im

Hinblick auf religiose Uberzeugungen nicht durchhalten.



Atheismus und traditionelle Religion 5/9

Die Frage nach der Bedeutung religiéser Uberzeugungen im &ffentlichen
und politischen Diskurs wird derzeit kontrovers diskutiert. In der englisch-
sprachigen Welt lautet das diesbezugliche Schlagwort ,,Religion in the
Public Square”. Hier geht es unter anderem um die Frage, ob Glaubige
ihre religiosen Uberzeugungen in den 6ffentlichen Diskurs einbringen
durfen, wenn es darum geht, politische Interessen zu rechtfertigen. Oder
ob sie diese in eine sakulare Sprache , libersetzen” missen. Ich halte das
fur eine spannende Frage, die ich hier aber nicht kommentieren mochte.

Stattdessen konzentriere ich mich auf ein ganz anders gelagertes Motiv.

Dieses Motiv hangt damit zusammen, dass einige —wenn ich es recht se-
he: eine verschwindende Minderheit — davon uberzeugt sind, man konne
irgendwie vernunftig oder rational uber die Existenz Gottes diskutieren,
und dass es, wenn man das tue, rational geboten sei, entweder an Gott zu
glauben oder nicht an ihn zu glauben. Beide Seiten halten ihre Position
fur rational, d.h. die fur alle vernunftigen Menschen eigentlich verpflich-
tende Position. Rationalitat ist bekanntlich ein schwieriger und umstritte-
ner Begriff. Robert Nozick hat behauptet, Rationalitat hange mit den
Griinden zusammen, die fiir und gegen eine Uberzeugung sprechen. Ge-
meint sind ,,epistemische” Grinde, also so etwas wie wahrheitsrelevante

Argumente. Schauen wir uns den Stand der Debatte etwas genauer an.

Einige Theisten behaupten, dass die Argumente fur die Existenz Gottes so
uberzeugend sind, dass alles oder zumindest sehr viel dafur spricht, an
Gott zu glauben. Als Indizien fuhren sie unterschiedliche Phanomene an:
z.B. die irreduzible Komplexitat biologischer Strukturen, die sich nur
durch einen intelligenten Designer erklaren lasse, oder die Feinabstim-

mung physikalischer Konstanten und Parameter, deren extreme Unwahr-



Atheismus und traditionelle Religion 6/9

scheinlichkeit einen gottlichen ,,Feinabstimmer” verlange, oder den An-
fang unseres Urknall-Universums, der eine welttranszendente Ursache
voraussetze. Der derzeit wohl einflussreichste christliche Apologet, Alvin
Plantinga, hat noch ein weiteres — ziemlich vertracktes — Argument hinzu-
gefugt, wonach der Naturalismus ein Schuss ins Knie sei, weil er, selbst
wenn er wahr ware, nicht begrunden konnte, warum man ihn
rationalerweise fur wahr halten sollte. Alle diese Argumente sollen zeigen,

dass die Beweislage eindeutig zugunsten der Existenz Gottes spricht.

Atheisten konnen diesen Argumenten verstandlicherweise wenig abge-
winnen. lhres Erachtens existieren die einschlagigen Phanomene entwe-
der uberhaupt nicht, oder sie lassen sich naturalistisch erklaren: Dass es
irreduzibel komplexe Phanomene gibt, wird in der Regel geleugnet. Bio-
logische Komplexitat lasse sich durch die darwinistischen Prinzipien er-
klaren, und zwar vollstandig. Was die physikalische Feinabstimmung be-
trifft, so wird zwar eingeraumt, dass sie extrem unwahrscheinlich er-
scheint. Diese Unwahrscheinlichkeit lasse sich aber durch die Annahme
eines Multiversums reduzieren. Das Multiversum umfasst unzahlige kau-
sal entkoppelte Universen mit unterschiedlichen physikalischen Konstan-
ten und Naturgesetzen. Dass sich darunter auch ein feinabgestimmtes
Universum mit lebensforderlichen Bedingungen befindet, ist dann nicht
mehr verwunderlich, sondern geradezu erwartbar. Damit ware dann auch
das Anfangsproblem vom Tisch, weil der Urknall vor 13,7 Milliarden Jah-
ren eben nicht der Anfang von Allem, sondern nur der Anfang unseres
Universums war. Wem die Sache mit dem Multiversum nicht ganz geheu-
er ist, kann sich darauf berufen, dass eine Entstehung des Universums aus
dem Nichts quantenmechanisch nicht auszuschlieBen ist. Kurz und gut:
Der Ruckgriff auf einen gottlichen Schopfer hat sich ertbrigt. Fiir seine

Existenz spricht so gut wie nichts mehr. Erschwerend kommt hinzu, dass



Atheismus und traditionelle Religion 7/9

gegen seine Existenz eine Menge spricht. Eine Welt voller Ubel und Leid
passe nicht zum Glauben an einen unuberbietbar vollkommenen Schopfer.
Daran konnen auch die theologischerseits vorgetragenen Losungsversu-
che des Theodizeeproblems nichts andern. Unterm Strich spricht daher
rational, nuchtern, unvoreingenommen betrachtet nichts dafur, dass es
Gott gibt. Folglich sollte man vernunftigerweise auch nicht an ihn glau-

ben.

Das ist in sehr groben Zugen der Stand der Diskussion, in der zwei unter-
schiedliche Weltbilder oder Welterklarungen aufeinanderprallen. Der
atheistischen bzw. naturalistischen Erklarung zufolge entstanden aus
Energie/Materie immer komplexere Strukturen mit immer ausgeklugelte-
ren Fahigkeiten, die zunachst Leben, dann Bewusstsein und schlief8lich
Intelligenz und Geist hervorbrachten, der sich dann Gott ausdachte, um
sich einen Reim auf alles machen zu konnen. Der theistischen Erklarung
zufolge steht am Anfang der gottliche Geist, der Energie/Materie erschafft,
damit sich Leben, Bewusstsein und Intelligenz entwickeln konnen, und
schlieBlich Wesen, die den schopferischen Grund von allem erkennen und
zu ihm in Beziehung treten konnen. Beide Erklarungen setzen etwas vo-

raus, was seinerseits nicht mehr erklarbar ist — ein sog. factum brutum.

Was die Einschatzung der Beweislage betrifft, kann ich mich keiner der
beiden Lager anschlieRen. Auf der einen Seite ist das Erklarungspotential
des Naturalismus beeindruckend, aber alles andere als vollstandig. Fur die
Entstehung des Universums gibt es derzeit keine einhellig akzeptierte
physikalische Erklarung. Eine Entstehung des Universums aus Nichts ist
entweder Unfug, wenn man , Nichts” wortlich versteht, oder Augenwi-
scherei, wenn man darunter ein Quantenvakuum versteht.

Multiversumstheorien sind hoch spekulativ, so dass viele Physiker sich



Atheismus und traditionelle Religion 8/9

weigern, sie uberhaupt als wissenschaftlich zu akzeptieren. Die Entste-
hung des Bewusstseins ist nach wie vor ratselhaft. Auf die ,groBen” Fra-
gen hat der Naturalismus derzeit also nur vage Vermutungen anzubieten.
Auf der anderen Seite ist das Theodizeeproblem in der Tat gravierend,
aber keineswegs aussichtslos. Mir scheint es keineswegs ausgeschlossen,
dass ein unuberbietbar vollkommener Gott gute Grunde haben konnte,

eine Welt wie die unsere zu erschaffen.

Daher neige ich zu einer Position, die davon ausgeht, dass die Welt in re-
ligioser Hinsicht ambivalent ist, d.h. sowohl naturalistisch als auch religios
bzw. theistisch interpretierbar. Diese Position lasst sich bis zu Blaise Pas-
cal zuruckfuhren. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts wurde sie von William
James aufgegriffen und optimiert. Am Ende des Jahrhunderts hat John
Hick sie dann weiterentwickelt. Alle gehen davon aus, dass die Beweislage

nicht eindeutig zugunsten einer Seite spricht.

Theologischerseits interessiert mich daher nicht die Frage, ob wir bewei-
sen konnen, dass Gott existiert — ich glaube nicht, dass wir das konnen.
Interessanter erscheint mir die Frage, warum Gott — wenn er existiert —
eine Welt erschaffen hat, in der er in gewisser Weise verborgen bleibt,
eine Welt, die sich allem Anschein nach ohne ihn verstehen und erklaren
lasst, und zwar vernunftigerweise. Fur Atheisten liegt die Losung des
Problems naturlich auf der Hand: weil es ihn nicht gibt. Das ware denkbar.
Denkbar waren aber auch andere Alternativen: Eine solche Welt konnte in
den Augen ihres Schopfers unubertrefflich schon oder wertvoll sein. Oder
sie konnte die einzig logisch mogliche Welt darstellen, die sich uberhaupt
erschaffen lasst. SchlieBlich ware auch denkbar, dass eine solche Welt auf
langerfristige Sicht dem Wohl der Geschopfe dient, weil sie die Entste-

hung von Werten ermaoglicht, die andernfalls unmoglich waren.



Atheismus und traditionelle Religion 9/9

Es bleibt unserer Phantasie uberlassen, weitere Antworten zu finden. Das
wird aber nur gelingen, wenn wir uns der bisherigen Antworten nicht all-
zu gewiss sind. Insofern trifft auch hier zu, was Bertrand Russell so formu-
liert hat: Das Problem unserer Welt besteht darin, dass sich Fanatiker und
Dummkopfe ihrer Sache immer so gewiss sind, wahrend weise Menschen
voller Zweifel sind. Weil ich Russell in diesem Punkt zustimme, mochte
ich abschlieBend nicht dem Glauben das Wort reden, sondern dem Zwei-
fel. Denn was uns Menschen trennt, sind unsere Uberzeugungen, was uns

verbindet, ist der Zweifel®.

® peter Ustinov: ,Beliefs are what divide people. Doubt unites them.”



