
     

 
Pressemitteilung 

„Viele machen mystische Erfahrungen“ 

Internationale Tagung zur Wiederentdeckung der Mystik in der Moderne – Öffentlicher 
Vortrag und Sufi-Konzert mit tanzendem Derwisch in Münsters Petrikirche 

Münster, 27. November 2013 (exc) Das jahrhundertealte Phänomen der Mystik taucht 
Forschern zufolge bis heute im Leben vieler Menschen auf. „Fast die Hälfte der 
Westdeutschen und ein Drittel der Ostdeutschen gaben im Religionsmonitor 2013 an, oft 
oder gelegentlich Erfahrungen von Einheit und Totalität zu machen, also Erfahrungen, die 
häufig mit Mystik in Verbindung gebracht werden“, erläutert Religionswissenschaftlerin 
Prof. Dr. Annette Wilke vom Exzellenzcluster „Religion und Politik“. „Viele fühlen sich in 
solchen Momenten eins mit der Natur oder dem Universum. Ein Gottesglaube ist damit 
nicht immer verbunden.“ Die Forscherin kündigte eine interdisziplinäre Tagung 
„Constructions of Mysticism“ am Exzellenzcluster an, auf der internationale Experten ab 
5. Dezember die Wiederentdeckung der Mystik im 20. Jahrhundert und ihre Wurzeln seit 
der Antike religionsübergreifend untersuchen. Interessierte sind auch zu einem Sufi-
Konzert mit tanzendem Derwisch eingeladen. 

„Die Mystik zieht viele Menschen von heute an, weil sie intensive Formen eines 
persönlichen Glaubens und einer erfahrungsbasierten Spiritualität bereithält. Das passt 
zur Individualisierung unserer Gesellschaft“, so Prof. Wilke. „So erklärt sich auch die 
Anziehungskraft von Religionen wie Buddhismus und Hinduismus, die im Ruf stehen, 
besonders mystisch zu sein.“ Anders als in früheren Jahrhunderten seien mystische 
Erfahrungen heute nicht mehr nur an Klöster und kontemplative Lebensweisen 
gebunden, vielmehr suche man mystische Erlebnisformen oft auch losgelöst von 
Institutionen. „Damit grenzen sich manche Menschen von den Kirchen ab, andere von 
einer stark rationalistischen Weltsicht oder konsumorientierten Lebensweise.“ Mystische 
Erfahrungen lassen sich der Expertin zufolge „quer durch alle Milieus, auch in kirchlich 
gebundenen Gruppen“ finden.  

Zur Bewältigung der modernen Welt 

Das frühe 20. Jahrhundert habe die Mystik als Bewältigungsstrategie im Umgang mit der 
komplexen modernen Welt wiederentdeckt, so Prof. Wilke. „Sie diente einerseits der 
Befreiung von den Fesseln der Kirchen, andererseits von den Fesseln der 
Naturwissenschaften – so wörtlich der Philosoph Fritz Mauthner im Jahr 1925.“ Die 
Wiederentdeckung der Mystik diente aber ebenso einer Vertiefung kirchlicher 
Spiritualität. Die Tagung wird zahlreiche Beispiele für Mystik in der Moderne darlegen (s. 
Programm unten), etwa im buddhistisch-christlich-hinduistischen Dialog, sowie ihre 
christlich-jüdischen Wurzeln in der Spätantike und Renaissance.  



Mystik gilt nach den Worten der Forscherin heute als universales Phänomen, quer durch 
alle Epochen und Kulturen. Der Begriff der Mystik, der erst im 17. Jahrhundert entstand, 
beschreibt intensive Formen vor allem innerlicher Religiosität wie Versenkungszustände 
und Erfahrungen der Entgrenzung. Heute umfasst der Sammelbegriff disparate 
Phänomene von der jüdischen Merkabah-Spiritualität über mittelalterliche 
Passionsfrömmigkeit bis zu Yoga. Viele Mystiker der Vergangenheit wurden später als 
solche bezeichnet, obwohl sie sich selbst nicht so nannten: etwa Laotse (6. Jh. v. Chr.), 
Lin Moniang (10. Jh.), Farid ad-Din 'Attar (um 1145-1221), Hildegard von Bingen (1098-
1179), Franz von Assisi (1181/1182-1226), Mechthild von Magdeburg (1207-1282), Meister 
Eckhart (um 1260-1328), Niklaus von Flüe (1417-1487), Mirabai (ca. 1500-1550), Moses 
Cordovero (1522-1570) und Hakuin Ekaku (1685-1768).  

Konzert „Sufi Sounds and Dance“ und öffentlicher Vortrag 

Ein öffentliches Konzert mit Sufi-Musik und tanzendem Derwisch des Berliner Sufi-
Ensembles Rabbaniyya ergänzt die Tagung. Die kostenlose Veranstaltung am 7. 
Dezember um 20.00 Uhr in der Petrikirche ermöglicht es allen Interessierten, die 
sinnlichen Seiten der Mystik zu erleben. „Viele Männer und Frauen, die heute als 
Mystiker bekannt sind, komponierten eindrucksvolle Verse, einige absorbierten ihren 
Geist in Kalligraphie, einige waren inspirierte Maler und Malerinnen, andere suchten 
Selbsttranszendenz in Musik und Tanz“, so Prof. Wilke. „Musik ist ein besonders 
geeignetes Mittel, Verschmelzung herbeizuführen, und wurde deshalb bewusst als 
Technik der Kontemplation, Ekstase und Einstimmung in das Göttliche eingesetzt.“ 

In einem öffentlichen Vortrag über die Mystik-Ausstellung im Rietberg-Museum in Zürich 
illustriert Museumsdirektor Albert Lutz, wie dort die herausfordernde Frage „Wie lässt 
sich Mystik überhaupt ausstellen?“ gelöst wurde. Der Vortrag „Exhibiting Mysticism? 
Review of the Mysticism Exhibition in the Rietberg Museum Zurich, 2011-12” ist am 5. 
Dezember um 19.00 Uhr im Liudgerhaus, Überwasserkirchplatz 3, zu hören. 

Transfers zwischen Asien und Europa 

Die Tagung „Constructions of Mysticism“ bringt internationale Experten mit dem Ziel 
zusammen, die Konzeptualisierung der Mystik als universale, transkulturelle Kategorie 
erstmals in interdisziplinärer Breite aufzuarbeiten. Sie widmet sich der Reflexion der 
Forschungsgeschichte und der Wiederentdeckung der Mystik im 20. Jahrhundert. Die 
Konferenz geht auch der Frage nach, wie ein europäischer und stark christlich gefüllter 
Mystik-Begriff auf außereuropäische Kulturen übertragen wurde und dabei auch neue 
Bedeutungen und veränderte lebenspraktische Funktionen annahm. Dabei werden 
Transfers zwischen Asien und Europa in den Blick genommen. 

Der Bochumer Forscher Prof. Dr. Volkhard Krech etwa fragt mit Blick auf den Mystik-
Begriff „Just Another Invention oft Western Intellectuals?“ (Nur eine weitere Erfindung 
westlicher Intellektueller?). Der orthodoxe Theologe Prof. Dr. Assaad Kattan vom 
Exzellenzcluster legt Mystik-Konstruktionen in der Orthodoxie des 20. Jahrhunderts dar. 
Der Wiener Religionswissenschaftler Prof. Dr. Karl Baier untersucht das „Psychodelic 



Movement“ der 1960er Jahre, das wegen des Drogenkonsums Aufsehen erregte. Die 
Kölner Theologin Prof. Dr. Saskia Wendel befasst sich mit Mystik-Konzepten von Frauen. 
Der rumänische Philosoph Dr. Liviu Bordas zeigt Yoga-Konzepte des 
Religionswissenschaftlers Mircea Eliade. Zu Wort kommen auch Altphilologen, Judaisten, 
Philosophen und Islamwissenschaftler. 

Veranstalterinnen der Tagung sind Prof. Dr. Annette Wilke, die am Cluster das Projekt C2-
20 „Globaler Hinduismus – Die Chinmaya Mission in Indien und weltweit“ leitet, und 
Judaistin Prof. Dr. Regina Grundmann, die das Projekt C2-22 „Traditionstransfer im Yalqut 
Shimoni und Midrash ha-Gadol“ leitet, außerdem die Koordinierte Projektgruppe 
„Transfer zwischen Weltreligionen: Aneignung – Transformation – Abgrenzung“. (vvm) 

 

PROGRAMM 

Donnerstag 05.12.2013 

14:00–15:00 Introduction to the Conference Theme, Annette Wilke 

European Roots – Experience and Gnosis 

15:30–16:30 ‘Mysticism’ and the Production of Experience, Niklaus Largier 

16:30–17:30 Mystic Apophaticism in Middle and Neoplatonism Across Judaism, 
‘Paganism’ and Christianity, Ilaria Ramelli 

19:00–20:30 Public Soirée 

Exhibiting Mysticism? Review of the Mysticism Exhibition in the Rietberg Museum Zurich, 
2011–12, Albert Lutz 

Freitag, 06.12.2013 

East and West – The Constructions of a Universal 

10:00–10:15 Opening 

10:15–11:15 Just Another Invention of Western Intellectuals? The Concept of Mysticism 
Revisited, Volkhard Krech 

11:30–12:30 Polyvalence and Equivalence. Object- and Meta-Language Concerning the 
Notion of ‘Mysticism’ in Buddhist-Christian-Hindu Discourse, Michael von Brück 

14:30–15:30 Between Magic and Mystic. Eliade’s Early View on Yoga, Liviu Bordas 

15:45–16:45 The Role of the Psychedelic Movement in the Modern Construction of 
Mysticism, Karl Baier 

17:00–18:00 Daoist Chinese Mysticism and its Practical Aspects, Florian Reiter 



Samstag, 07.12.2013 

Transfers and Demarcations – Mysticism as a Source of Empowerment 

10:00–10:15 Opening 

10:15–11:15 Religious Authority and Empowerment in Concepts of Mysticism of Women, 
Saskia Wendel 

11:30–12:30 The Kabbalistic Library of Pico della Mirandola: A Translation of Jewish 
Mysticism into Renaissance Thought, Annett Martini 

14:30–15:30 Mysticism in Modernity, a Longue Durée and Innovations: The Idea of the 
Third Reich Between Lessing and Hitler, Christoph Auffarth 

15:45–16:45 Martin Buber, Gershom Scholem, and ‘Jewish Mysticism’: Reflections on the 
Self-Orientalization of Jewish Intellectuals in Europe Around 1900, Kocku von Stuckrad 

17:00–18:00 Vladimir Lossky’s ‘Mystical Theology’. An Orthodox Construction of 
Mysticism in the 20th Century?, Assaad Kattan 

20:00–21.00 Public Concert: Sufi Sounds and Dance, Berliner Sufi-Ensemble Rabbaniyya 

Sonntag, 08.12.2013 

Mysticism and Modern Spirituality 

09:30–10:30 Sufism and the Construction of Modern Western Spirituality: Echoes and 
Silences, Mark Sedgwick 

10:45–11:45 The Construction of Mysticism as a Universal, Trans-cultural Category and as 
a Product of Interactive Processes Between European/ Western and Indian/Asian 
Discourses, Richard King 

12:00–13:00 Conference Ending/Conclusion 

 

Bildzeile: Religionswissenschaftlerin Prof. Dr. Annette Wilke 

 

Kontakt:  

Viola van Melis 
Zentrum für Wissenschaftskommunikation 
des Exzellenzclusters „Religion und Politik“ 
Johannisstraße 1 
48143 Münster 
Tel.: 0251/83-23376 
Fax: 0251/83-23246 



religionundpolitik@uni-muenster.de 
www.religion-und-politik.de 

 

Wenn Sie Pressemitteilungen des Exzellenzclusters „Religion und Politik“ nicht beziehen wollen, mailen 
Sie bitte an religionundpolitik@uni-muenster.de 

 

Der Exzellenzcluster „Religion und Politik“ der WWU Münster  

Im Exzellenzcluster „Religion und Politik“ der Westfälischen Wilhelms-Universität 
Münster (WWU) forschen rund 200 Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler aus 
mehr als 20 geistes- und sozialwissenschaftlichen Fächern und 14 Nationen. Sie 
untersuchen das komplexe Verhältnis von Religion und Politik quer durch die 
Epochen und Kulturen: von der antiken Götterwelt über Judentum, Christentum und 
Islam in Mittelalter und früher Neuzeit bis hin zur heutigen Situation in Europa, 
Amerika, Asien und Afrika. Es ist der bundesweit größte Forschungsverbund dieser 
Art und von den 43 Exzellenzclustern in Deutschland der einzige zum Thema 
Religion. Bund und Länder fördern das Vorhaben in der zweiten Förderphase der 
Exzellenzinitiative von 2012 bis 2017 mit 33,7 Millionen Euro. 

http://www.religion-und-politik.de/

