WESTFALISCHE ReligionundPolitil(
WILHELMS-UNIVERSITAT
MUNSTER

EXZELLENZCLUSTER | WWU MUNSTER

Zur Vorstellungswelt des Gebetsgedenkens und der frommen Stiftungen

Vortrag von Historiker Prof. Dr. Gerd Althoff in einer Vortragsreihe zur Ausstellung
»Goldene Pracht. Mittelalterliche Sakralkunst in Westfalen“ vom 25. Januar 2012

Ich begriif3e Sie alle sehr herzlich zu dieser Vortragsreihe, die ein vorrangiges Ziel hat:
lhnen den Besuch der Ausstellung ,,Goldene Pracht. Mittelalterliche Sakralkunst in
Westfalen“ zu einem besonderen Erlebnis zu machen. Diese Ausstellung wird ja ab dem
26. Februar fiir drei Monate im Landesmuseum und in der Domkammer zu sehen sein.

Dieses Ziel versuchen wir dadurch zu erreichen, dass Experten unterschiedlicher
Disziplinen, die zum grofieren Teil an der Vorbereitung dieser Ausstellung direkt beteiligt
waren, lhnen wichtige Rahmenbedingungen und Vorstellungswelten erlautern, die fiir ein
besseres Verstandnis der ungewdhnlichen sakralen Prachtentfaltung im mittelalterlichen
Westfalen hilfreich sind, die wir in der Ausstellung prasentieren werden. Zu Wort
kommen in dieser vorbereitenden Reihe unterschiedliche Disziplinen, natiirlich die
Kunstgeschichte, aber auch die Theologie, die Liturgiewissenschaft oder eben, wie
heute, die historische Mittelalterforschung. Behandelt werden teils generelle
thematische Fragen, teils aber auch exemplarisch speziellere Aspekte und Exponate. Wir
haben einen Flyer mit dem Programm des ersten Teils der Reihe schon ausgelegt, so dass
Sie sich informieren kdnnen, wer wann welches Thema behandeln wird. Die letzten
Vortrage werden noch gesondert angekiindigt, zurzeit arbeiten die Autoren noch an ihren
Themen. Wir hoffen, Ihnen mit dieser Reihe einen niitzlichen Service zu einem vertieften
Verstandnis der Ausstellung zu bieten, der liberdies sicher auch ihr
Mittelalterverstandnis vertieft, soweit das noch notig oder moglich ist.

Sie erschlief3t sich ja nicht von selbst, jene ferne Welt mittelalterlichen Glaubens und
mittelalterlicher Frommigkeit. In beidem liegt aber die Ursache und Grundlage der
Bereitschaft der Menschen, Gott und die Heiligen mit immensem materiellem Aufwand
zu ehren und hierzu die Kirchen und den Gottesdienst mit dem Kostbarsten
auszustatten, das man zur Verfiigung hatte. Dieser Aufwand hangt namlich mit
theologischen, frommigkeitsgeschichtlichen, historischen und kunsthistorischen
Voraussetzungen und Pramissen zusammen, die erst zusammengesehen wichtige
Befunde der ,,Goldenen Pracht* verstandlich machen, die in der Ausstellung prasentiert,
sinnlich erfahrbar gemacht, aber auch erklart werden soll.

Heute fehlt uns in aller Regel die Kenntnis des komplexen Kontextes, der zur Stiftung
eines Schreins, eines Kreuzes oder eines Kelchs fiihrte. Es gab diesen Kontext aber und
erist fiir das Verstandnis der einzelnen Stiftung wie des gesamten Stiftungswesens
hochst wichtig.



Ich mochte heute in diese Vorstellungswelten mittelalterlicher Frommigkeit einfiihren
und tue dies, indem ich erkldre, was es mit Begriffen wie ,,Stiftungen fiir das Seelenheil“
oder ,,Gebetsgedenken® auf sich hat, ohne die die sakrale Kunst des Mittelalters nicht
wirklich verstanden werden kann. Viele von Ihnen werden wissen, dass ich damit an
Forschungstraditionen ankniipfe, die gerade in Miinster und den hiesigen
Geisteswissenschaften seit den 60er Jahren intensiv gepflegt worden sind. Karl Schmid,
mein Lehrer, und Joachim Wollasch, sein Nachfolger hier in Miinster stehen mit ihren und
den Forschungen ihrer Schiiler zum ,,Gebetsgedenken®, zur ,,Gemeinschaft der Lebenden
und Verstorbenen in Zeugnissen des Mittelalters®, zur ,,Memoria und
Memorialiiberlieferung® als Protagonisten einer Richtung der Mittelalterforschung, mit
der Neuland betreten wurde, und die viel zu einem angemessenen Verstdandnis
mittelalterlicher Vorsorge fiir das eigene Seelenheil beigetragen hat.

Ich bitte Sie deshalb um Verstandnis, wenn ich Thnen heute weniger eine Filhrung durch
die Ausstellung biete, sondern mehr iiber geistige Voraussetzungen rede, die fiir das
Verstandnis dieser Ausstellung sakraler Kunst wichtig sind. Mittelalterlichen Menschen
wurde weit intensiver als modernen vor Augen gefiihrt, dass ihr Lebenswandel von
Christus, dem Weltenrichter, im Jiingsten Gericht gepriift werden wiirde — und dass diese
Priifung zur ewigen Verdammnis fiihren kénne. In den Tympana der Kathedralen, in
Predigten und zahllosen Bildern wurden sie mit dieser Tatsache zum Teil sehr drastisch
konfrontiert. Ich zitiere nur Matthdus 25, 41: ,,Dann wird er (Christus) sich auch an die
auf der linken Seite wenden und zu ihnen sagen: Weg von mir, ihr Verfluchten, in das
ewige Feuer, das fiir den Teufel und seine Engel bestimmt ist.“ Dieser Moment ist im
Mittelalter vielfach bildlich festgehalten worden.

Ebenso bekannt ist der Vorgang der Seelenwaage, die der Erzengel Michael durchfiihrt.
Hierbei wurden die guten und bdsen Taten eines Menschen gegeneinander abgewogen
und entschieden liber seine Rettung oder Verdammnis. Als augenscheinlich gute Tat des
hier gewogenen Menschen sieht man in der einen Waagschale einen Kelch, den er
offensichtlich zu Lebzeiten gestiftet hatte.

Damit sind wir aber schon beim Stellenwert der ,,guten Werke“ zur Erlangung des
Seelenheils, die auch fiir das Verstandnis der sakralen Kunst des Mittelalters von
fundamentaler Bedeutung sind.

Bis zum jiingsten Gericht — so die allem zugrunde liegende theologische Vorstellung —
fihrten nicht getilgte Siindenstrafen zu einem Zwischenaufenthalt, heute zumeist
Fegefeuer genannt, an dem die armen Seelen unter Qualen und Entbehrungen
auszuharren hatten, bis auch die letzte Schuld der Siindenstrafen abgebiif3t war. Bei
dieser Buf3e aber — und das ist eine entscheidende geistige Voraussetzung fiir die
Einrichtung des Gebetsgedenkens wie der Stiftungen fiir das Seelenheil —, konnten
andere diesen Seelen zu Hilfe kommen: mit Fiirbitten, Gebeten und Messfeiern. Und zwar
auch noch nach ihrem Tod. Besonders erfolgversprechend war es nach mittelalterlicher
Auffassung, wenn man sich dabei der Heiligen oder zumindest der Frommen als
Fiirsprecher bediente, da Gott deren Bitten und Gebete gnddiger aufnahm als die der
Siinder. Sie galten mehr an seinem Thron. In grof3er Intensitdt wandten sich die Siinder,



aberauch deren Verwandte und Freunde, daher mit Gaben, Geschenken und Stiftungen
an die Heiligen um Fiirsprache bei Gott. Sie wandten sich aber auch an die Frommen,
d.h. die Kleriker, Ménche und Nonnen, und baten diese um Messfeiern und Gebete, die
diese Siindenstrafen verringerten oder [6schten.

Und fiir diese Hilfe waren sie zu Gegenleistungen bereit. Man kann sagen, dass der
Gabentausch mit den Heiligen und den Frommen nach dhnlichen Prinzipien
vonstattenging wie diesbeziiglicher innerweltlicher Gabentausch. Auch Anliegen an die
Herren der Welt transportierte man ja liber Intervenienten und Fiirsprecher, die Zugang
zum Thron und Ohr der Herrscher hatten und sich zugleich bittend fiir die Gewahrung des
Anliegens verwandten. Eine ganz dhnliche Rolle vertraute man den Heiligen an, die nicht
zuletzt danach bewertet wurden, wie nahe sie dem Throne Gottes standen, weil man sich
diese Nahe als wichtig dachte, um Einfluss bei Gott zu haben.

Auch das Gebet der Frommen aber war eine Leistung, die nur zu erhalten war, wenn man
sie mit Vor- oder Gegenleistungen honorierte. Diesen Gabentausch konnte man jedoch
dadurch sozusagen verdauern, dass man Beziehungen kniipfte, die die Verpflichtung zur
wechselseitigen Unterstiitzung zur vorrangigen Pflicht machte: Das war bei Verwandten,
Freunden und auch in allen Formen der Verbriiderung (die auch Verschwesterung sein
konnte) der Fall, durch die man Mitglied in Gebetsgemeinschaften wurde.

Kein Siinder sorgte also fiir sich und sein Seelenheil allein. Man half sich gegenseitig —
und zwar wie gesagt alle diejenigen, die bestimmte Beziehungen zueinander hatten. Alle
Mitglieder geistlicher wie weltlicher Gemeinschaften, also die Angehdrigen von Mdnchs-
und Nonnenkonventen, aber auch von Gilden, Ziinften und Bruderschaften waren zu
gegenseitigem Gebetsgedenken verpflichtet, fiir das sie feste Gewohnheiten
ausbildeten, nach denen man die Namen der Lebenden wie der Verstorbenen
austauschte und in besondere Biicher eintrug, um dann fiir sie zu beten.

Alle diesbeziiglichen Vorstellungen griindeten also auf einer ausgesprochenen Theologie
der Leistung und Gegenleistung, wie die Forschungen von Arnold Angenendt, Bernd
Hamm und vielen anderen fiir die Zeiten vom Friih- zum Spadtmittelalter und bis in die Zeit
der Reformation herausgearbeitet haben. Man konnte sich den Himmel mit guten Werken
verdienen, die man selbst vollbrachte oder durch andere vollbringen lief3.

Die Forschung hat zu Recht davon gesprochen, dass das Denken auf diesem Felde von
kaufmannischem Gedankengut geprdgt worden sei: Gott machte Angebote wie ein
Kaufmann, bei denen man zugreifen musste, weil sie so giinstig waren. Dass von den
Reformatoren vielgescholtene Ablasswesen lebte geradezu von Vorstellungen wie
Vorzugsbedingungen und Sonderkonditionen an bestimmten Tagen, in bestimmten
Kirchen, durch die mehr Siindenstrafen als gewdhnlich erlassen wurden.

Auch haben etwa Kreuzzugspropagandisten wie Bernhard von Clairvaux die Attraktivitat
der Kreuzzugsbeteiligung als eine besonders wertvolle Leistung gepriesen, durch die
man den groten Gewinn erzielen konne: Entweder man iiberlebe den Zug, dann ernte



man Ruhm, Reichtum und Ehre; oder man sterbe im Kampf gegen die Ungldaubigen, dann
sei das ewige Leben als Gegenleistung gewiss.

Mit der Vorstellung der commutatio, der Vertauschung einer Leistung durch eine andere,
war es moglich, dass die Heilszuwendungen auch jemand bekam, der nicht selbst etwas
leistete: also etwa auf den Kreuzzug ging, sondern nur einen Kreuzfahrer ausstattete,
oder der eben nicht selbst betete oder gute Werke vollbrachte, sondern andere beten
und gute Werke vollbringen lief3.

Die Aufrechnung von Leistung und Gegenleistung pragte insgesamt vollstdndig die
Vorstellungen, wie man der ewigen Verdammnis entgehen kdnne: Noch zu Beginn des
16. Jahrhunderts trostete in Niirnberg ein gelehrter Jurist und Propst von St. Lorenz eine
Nonne {iber den Tod ihres Vaters mit dem Hinweis: ,,Wir sollen nicht trauern, wenn einer
verdient hat, aus fremden Landen wieder in seine Heimat ... vom Zeitlichen in das Ewige
zuriickzukehren; vor allem, wenn einer durch eine gliickselige Kaufmannschaft viele gute
Werke gewonnen hat. Denn deshalb sind wir alle wie Kaufleute in die Pilgerschaft dieser
Welt gekommen, damit wir mit dem zeitlichen Gut ewigen Gewinn und Wucher erobern.*

Wie aber hat man sich die Vorgdange genau vorzustellen, in denen zeitliches Gut
gewinnbringend fiir ewige Seligkeit eingesetzt wurde?

Das ging nicht direkt, sondern iiber einen charakteristischen Umweg. Die Kloster und
Kirchen fiihrten einerseits Umrechnungstabellen, die angaben, welche Siindenstrafen
durch welche geistlichen Leistungen, also Messfeiern und Gebete, getilgt wiirden. Und
sie stellten andererseits fiir ,,Wohltdter* und ,,Freunde® (fundatores und amici) diese
Gebetshilfe als Gegenleistung fiir deren Leistungen welcher Art auch immer in Aussicht.

Indem Laien also Leistungen fiir die Kirchen und Kldster erbrachten— das konnten
Gliterlibertragungen, Fiirsprache beim Konig, Schutz oder eben auch die Stiftung sakraler
Gegenstdnde sein — erwarben sie sich ein Anrecht auf Gegengaben und das waren vor
allem die Leistungen des Gebetsgedenkens, die ihre Siindenstrafen verringerten. Je
intensiver die Laien sich engagierten oder je reichhaltiger ihre Gaben ausfielen, desto
grofler waren die Gegengaben, die nach dem Gesetz der Reziprozitat zu erwarten waren.
Uber solche Gegengaben traf man aber mit den Stiftern auch konkrete Vereinbarungen,
die schriftlich festgehalten wurden: in aller Regel betrafen diese Vereinbarungen
besonders hdufige oder besonders intensive Aktivitditen zum Gedenken an die
Verstorbenen. Tausende von Testamenten bezeugen, wie wichtig den Stiftern die exakte
Festlegung ihrer ,Memorie‘ war.

Da alle Siinder waren, iibertraf die Nachfrage auf diesem Gebiet wohl immer das
Angebot, wenn man es 6konomisch ausdriicken will, weil es sich verbot, fiir das eigene
Seelenheil zu knapp zu kalkulieren.

Fiir jeden Siinder war es also ein existentielles Anliegen, sich méglichst lange und
moglichst intensive Gebets- und andere geistliche Leistungen fiir das Seelenheil zu
besorgen, um sicher zu sein, dass alle Siindenstrafen rechtzeitig getilgt wiirden, bevor
der Weltenrichter die endgiiltige Entscheidung iiber Rettung oder Verdammnis fallte.



Neben Gebeten und Messfeiern — das sei nur in Parenthese eingefiigt — galten vor allem
Leistungen fiir die Armen als wirkmachtig beim Ausgleich der Siindenstrafen gemaf; dem
Herrenwort: ,,Was ihr dem Geringsten meiner Briider getan habt, das habt ihr mir getan.

Folgerichtig war in den Kirchen und Klostern die Sorge um das Gebetsgedenken fest mit
der Sorge fiir die Armen verbunden. So erbrachte man etwa am Todestag einer Person, zu
deren Gedenken man sich verpflichtet hatte, neben den Gebeten durch die Speisung
eines Armen zusatzlich eine fromme Leistung, die dieser Person und ihren Siindenstrafen
zugutekommen, das heif3t Siindenstrafen tilgen sollte.

Diese Gebets- und sozialkaritativen Leistungen aber erbrachten in erster Linie die
Kleriker, Monche und Nonnen, deren gottgewollte Aufgabe das Beten ja war, so wie fiir
andere Stande der mittelalterlichen Gesellschaft das Arbeiten oder das Kampfen.

Diese Aufgabe konnten sie aber nicht fiir alle in gleicher Weise und Intensitat erfiillen.
Man unterschied vielmehr deutlich zwischen Mitgliedern der eigenen Gemeinschaft,
Mitgliedern verbriiderter Gemeinschaften, und verschiedenen Kategorien von
»Wohltatern®: Griindern, Klosterherren, Freunden, und nicht zuletzt Stiftern. Fiir die
genannten Kategorien sah man durchaus unterschiedliche Leistungen des
Gebetsgedenkens vor. Den Mitgliedern standen intensivere Leistungen zu als den
anderen. Man konnte sich aber durch Sonderleistungen auch eine Statusverbesserung
erkaufen —und etwa den gleichen Status wie ein Vollmitglied der Gemeinschaft erhalten.

Unterschiedliche Kloster entwickelten unterschiedliche Angebote der Ndahe, die man
Nicht-Mitgliedern einrdumte. Wir kennen den Brauch, dass Kaiser und Konige als Briider
in die Gemeinschaften der Domkapitel oder Kloster aufgenommen wurden. Das
bescherte ihnen alle Rechte, wie sie ein Mitglied auf die Gebetsleistungen der
Gemeinschaft hatte — zu Lebzeiten und nach dem Tode. In St. Gallen kannte man den
frater conscriptus, den eingeschriebenen Bruder, eine Stellung, die man neben Kénigen
gerne auch anderen Machtigen in Kirche und Welt, vor allem Bischéfen einrdumte. Die
Vertragspflichten beider Seiten beinhalteten die Meistbegiinstigung der Partner in allen
Lebenslagen, dazu gehorte von Seiten der Kirchen vor allem die intensive Gebetssorge
vor und nach dem Tode der Betreffenden.

Die Intensitat und die Dauer des Gebetsgedenkens konnten Nicht-Mitglieder geistlicher
Gemeinschaften also durch vertragliche Vereinbarung einer besonderen Nahe
verbessern, die aber auch besondere Leistungen ihrerseits erforderlich machten. Diese
Leistungen erbrachte man nicht zuletzt durch die Schenkungen und Stiftungen, die
Kirchen und Kldster in unabldssiger Folge nicht nur von den Reichen und Madchtigen
dieser Welt erhielten.

Die Stifter gaben dazu nicht einfach nur undifferenziert Giiter, Geld oder sakrale
Gegenstande. Sie bestimmten hdufig auch, wozu ihre Gabe verwandt werden, was
anldsslich ihres Gedenkens veranstaltet werden sollte: Eine Speisung des Konvents am
Todestag zur Erinnerung an den Verstorbenen mit allem Uberfluss an Speisen und



Getrdnken. Jahrliche Geldgaben an alle die, die aktiv beim Gedenken mitwirkten, auch an
die Armen. Geld fiir den Kiister fiirs Lauten.

Man geht wohl kaum fehl in der Annahme, dass diese Wohltaten fiir die Akteure des
Gedenkens deren Bereitschaft aufrechterhalten sollten, dass Gebet durch die Zeiten
aufrechtzuerhalten — um in den Genuss der genannten Wohltaten zu kommen.

Eine langdauernde Sorge fiir das Seelenheil, wie sie nicht nur die Griinder, Schenker und
Stifter sondern auch die Mitglieder der geistlichen Gemeinschaften selbst verlangten,
lief} sich aber nur mittels schriftlicher Aufzeichnungen durchhalten. Folgerichtig
entwickelten sich aus den Wachstafeln und Zetteln, auf die Namen zundchst geschrieben
und auf dem Altar gelegt worden waren, bald ganze Codices, die in unterschiedlicher
Ordnung die Namen Lebender und Verstorbener verzeichneten, denen die Mitglieder
geistlicher Gemeinschaften das Gebetsgedenken in Messfeier oder Stundengebet
versprochen hatten.

Man unterscheidet Biicher des Lebens (libri vitae), auch Verbriiderungsbiicher genannt,
in die die Namen Verbriiderter eingeschrieben wurden, um ihrer kumulativ in der Messe
zu gedenken. Der zelebrierende Priester sprach dann die Gebetsformel: Herr, gedenke all
derer, deren Namen in diesem Buch verzeichnet sind.

In dem Verbriiderungsbuch aus dem Kloster Reichenau findet sich interessanterweise
der Eintrag. ,,Herr, mir war ein Zettel mit den Namen Verbriiderter libergeben, den ich

Ungliickseliger jedoch verloren habe. Du weist aber, welche Namen auf diesem Zettel
standen, gedenke daher auch ihrer.“

Diese Art des kumulativen Gedenkens trat jedoch schon im Verlaufe des Friihmittelalters
stark zuriick und wurde durch eine qualitativ bessere Art von Gedenken ersetzt: Man trug
die Namen der Verstorbenen in Kalender zu ihrem Todestag ein. Nannte im Laufe der
Jahre ihren Namen in der Messfeierimmer wieder an genau diesem Tag und betete fiir sie
als Individuen und nicht nur kollektiv.

Da man aber zudem den Brauch pflegte, fiir jeden dieser Verstorbenen einen Armen zu
speisen, erhdhte sich so die Belastung der Konvente. Folgerichtig findet man immer
wieder rigorose Neuanlagen dieser Nekrologien, bei denen die alten Namenbestdande bis
auf wichtigste Personen wie Griinder, Konige oder besondere Stifter weggelassen
wurden, um Platz fiir neue Verpflichtungen zu schaffen. Im Sinne der dlteren Schenker
und Stifter war dies natiirlich nicht. Aus den Klostern ist in diesem Zusammenhang aber
die nicht ganz unberechtigte Klage zu horen: ,,Die Toten zehren die Lebenden aus.“

Soweit zundchst einmal die Erlduterungen zu den Vorstellungswelten des
Gebetsgedenkens und der damit zusammenhadngenden Stiftungen fiir das Seelenheil,
durch die dieses Gebetsgedenken erkauft wurde.

Was hat das alles aber mit den Exponaten unserer Ausstellung zu tun?



Neben Land und Geld haben die Menschen des Mittelalters den geistlichen
Einrichtungen — wie gesagt — auch eine Fiille sakraler Gegenstande geschenkt. Die
Heiligen wurden etwa dadurch geehrt, dass ihnen prachtige Wohnungen, die Schreine,
bereitgestellt wurden.

Man fertigte Vortragekreuze, Kelche, Patenen, liturgische Handschriften und anderes
liturgisches Gerdt aus den kostbarsten Materialien und erh6hte so die Wiirde
gottesdienstlicher Handlungen.

Und immer wieder erscheinen die Stifter auf den gestifteten vasa sacra, entweder mit
ihrem Namen oder sogar ihrer bildlichen Darstellung — und immer wieder wird auch die
Bitte um Gedenken im Gebet in diesem Zusammenhang eindringlich formuliert.

Ich zeige eine kleine Auswahl solcher Stifterbilder aus den Exponaten der Ausstellung:

Die Essener Abtissin Theophanu —eine Nachfahrin der ottonischen Kaiser — zeigt sich als
Stifterin eines kostbaren Evangeliars ganz klein und in Proskynese zu FiiRen der Jungfrau
Maria, der sie ihre Gabe mit der Bitte um Fiirsprache fiir ihre Seele iibereignet. Sie hat
zudem ein Testament hinterlassen, in dem sie die Aufteilung von viel Geld zu ihrem
Gedenken genau reguliert.

In flehendem Bittgestus erscheint in Halbfigur Kaiser Heinrich Ill. in der gleichen Zeit am
unteren Schaft des Borghorster Reliquienkreuzes. Zwei Engel schweben ihm entgegen,
wohl um die Gabe in Empfang zu nehmen. Auf der Riickseite wird in einer Inschrift um die
Hilfe der Heiligen, deren Reliquien in diesem Kreuz aufbewahrt werden, fiir alle die
gebeten, die etwas Gutes zu diesem Kreuz beigetragen haben. Diese Stiftung hat eine
lange und blutige Vorgeschichte, die den Anlass abgab, dass der Kaiser Gott durch eine
Siihnestiftung zu verséhnen bemiiht war.

Aufrecht steht dagegen die Essener Abtissin Beatrix von Holte auf dem unteren Schaft
des von ihr gestifteten Reliquienarms des heiligen Cosmas. Aber auch ihr Bild erinnert
natiirlich daran, dass sie fiir ihre Gabe die Gegengabe des Gebets erhofft bzw. erwartet.

Am Fuf3 des von ihr gestifteten Kelches ist die Hofdame Hasseken von dem Wolde
dagegen in kniender Gebetshaltung und mit dem verschriftlichten Gebetswunsch:
miserere me domine abgebildet.

Die kleine Auswahl mag geniigen, um den Befund anzusprechen, auf den es mir
ankommt. Die Stifter erinnern durch Bild und Schrift eindringlich an ihr Anliegen, fiir ihre
Gabe die versprochene Gegengabe zu erhalten: das fiirbittende Gebet.

Wer in der Eucharistiefeier den Kelch zur Wandlung in die Hohe hob, wer das
Evangelienbuch aufschlug oder die Reliquiare benutzte, wurde immer wieder eindringlich
darauf verwiesen, dass die Gemeinschaft der Lebenden sich zum Gebetsgedenken des
oder der Verstorbenen verpflichtet hatte, denen man die Stiftung dieses liturgischen
Gerdts verdankte.



Man kann an diesen Beispielen, die sich leicht vermehren lie3en, so die Dringlichkeit
des Anliegens der Stifter ablesen. Wenn sie so wollen aber auch den Einfallsreichtum,
mit dem sie an ihr Anliegen erinnerten.

Die namentliche oder gar bildliche Fixierung der Stifter auf den sakralen Objekten hatte
ja nicht zuletzt etwas Insistierendes, wenn nicht Notigendes, denn sie erinnerte durch
die Zeiten ja an die Verpflichtung zur Gegenleistung, die die Konvente aus
unterschiedlichsten Griinden gerne auch einmal abstreiften. Dieser Befund ist wichtig,
denn allzu haufig werden Stifterbilder als Ausweis von Reprdasentationsbediirfnissen
gedeutet. Dafiir mag es in Einzelfdllen Anhaltspunkte geben.

Die Stifterbilder auf den Objekten sind meines Erachtens aber zundchst einmal
Zeugnisse fiir die Sorge um das Heil der eigenen Seele und machen dies durch Demuts-
und Bittgebdrden auch hadufig liberdeutlich: Die Gesten zielen auf Erhdrung einer Bitte,
nicht auf die Betonung irdischen Rangs oder weltlicher Macht.

Diese Sorge um das Seelenheil manifestiert sich vergleichbar auch auf den zahlreichen
Grdbern und Grabdenkmalern in den Kirchen mit figlirlichen Darstellungen der
Verstorbenen, die dhnliche Bitten um Gebetshilfen aufweisen. Schon der Wunsch, im
Kirchenraum selbst begraben zu werden, und das hief3, in méglichst gro3er Ndhe zu den
Reliquien der Heiligen, auf deren Fiirsprache man hoffte, ist eine weitere Manifestation
der Sorge um das Seelenheil und die Hartndackigkeit, mit der die Rettung der eigenen
Seele betrieben wurde. Gegen diese Hartnadckigkeit hat die Kirche die Verbote, Laien im
Kirchenraum zu bestatten, nicht durchhalten kénnen. Es versteht sich fast von selbst,
dass in testamentarischen Verfiigungen an diesen Grabern zudem aufwandige
liturgische Feiern zum Gedenken an die Verstorbenen vorgeschrieben wurden.

Meine Damen und Herren, ich habe Ihnen den geistigen Zusammenhang zwischen der
Angst der mittelalterlichen Menschen um ihr Seelenheil und ihrer ausgepragten
Bereitschaft, Kirchen und Kldster mit materiellen Gaben aller Art zu beschenken,
einsichtig zu machen versucht.

Dabei diirfte —hoffentlich — auch deutlich geworden sein, warum sich sakrale
Gegenstdnde besonders gut als Gegengaben fiir die Hilfe der Konvente zur Erlangung
dieses Seelenheils eigneten: Sie dienten unmittelbar der Verehrung Gottes wie der
Heiligen und wurden zudem gerade dort verwandt, wo man Gedenken und Gebet
praktizierte, in der Liturgie. So sorgten sie fiir eine stetige Erinnerung an die Stifter und
ihre Anliegen.

Soweit die Beschreibung eines in sich geschlossenen und nachvollziehbaren Systems,
das auf der Voraussetzung basierte, dass Leistungen unterschiedlichster Art verldsslich
zu Gegenleistungen fiihrten, die in der Transzendenz erbracht wurden.

Ich schulde Ihnen aber wohl noch einige Aussagen zu der Frage, wo und wie dicht dieser
Zusammenhang, den ich zu skizzieren versucht habe, in der mittelalterlichen
Uberlieferung eigentlich bezeugt ist. Dieses mehr oder weniger plausible Konstrukt
moderner Forscher muss ja auf zeitgendssische Aussagen gestiitzt sein, die ich IThnen



bisher weitgehend vorenthalten habe. Es gibt sie aber. Auf diesen Nachweis mochte ich
die restliche Vortragszeit verwenden.

Natiirlich ist es wie fast immer im Mittelalter so, dass der Zusammenhang, den ich
hergestellt habe, in dieser Zeit nicht oder sehr selten systematisch dargestellt wird.
Solche Rekonstruktionen sind zumeist Leistungen moderner Forschung, die
Zusammenhdnge explizit macht, die die Zeitgenossen nicht unbedingt thematisiert
haben. Dennoch gibt es zum Zusammenhang von Stiftung und Memoria, dem
Gebetsgedenken, schon sehr viele zeitgendssische AuBerungen — meine Ausfiihrungen
lassen sich so vielfach absichern. Doch méchte ich Sie jetzt nicht mit einem Uberblick
tiber die unzahligen Zeugnisse des Gebetsgedenkens, und die Tausende von
Stiftungsurkunden oder Testamenten, und schon gar nicht mit einem Forschungsbericht
langweilen.

Vielmehr mdchte ich Ihnen im letzten Teil des Vortrags zwei Geschichten nacherzahlen,
in denen auf mittelalterliche und das heif3t fremdartige Weise von den Dingen
gesprochen wird, die hier zur Debatte standen. So hoffe ich, an instruktiven Beispielen
verdeutlichen zu kdnnen, wie wichtig den Menschen das Thema Seelenheil war — und
dass sie es auf den Wegen und mit den Mitteln, die ich skizziert habe, zu erlangen
versuchten.

Die erste Geschichte gehort ins 9. Jahrhundert und betrifft Ereignisse im Kloster
Reichenau, die fiir unsere Fragen unmittelbar relevant sind. Im Jahre 824 erkrankte dort
der Leiter der Klosterschule, ein Monch namens Wetti, schwer. Sein Fieber oder seine
Todesangst trieben ihn in eine Vision, in der ihm ein Engel er6ffnete, dass eram
nachsten Tag sterben miisse. Der Engel fiihrte ihn auch in die Welt, die ihn erwartete -
und das war das Fegefeuer. (Dante beriihmte ,,G6ttliche Komodie* hatte eine Menge von
Vorlaufern) In diesem Purgatorium sah Wetti die wegen ihrer ungebiifiten Stindenstrafen
Gepeinigten, darunter viele Priester. Er sah auch Karl den Grof3en, der wegen seiner
diesbeziiglichen Siinden an den Geschlechtsteilen gestraft wurde ...

Vor allem aber sah er seinen zehn Jahre zuvor verstorbenen Reichenauer Abt namens
Waldo. Diesem hatte ein gleichfalls kurz zuvor verstorbener Bischof Aldhelm das
schuldige Gebetsgedenken nicht geleistet, weshalb sowohl der Bischof wie der Abt nun
ihre Siindenstrafen biiRen mussten.

Wetti trug diese Vision seinem Abt Heito und wenigen ausgewdhlten Monchen vor. Abt
Heito zeichnete sie in einer Prosafassung auf, der gelehrte Dichtermdnch Walahfried
Strabo erstellte sogar eine Versfassung der Vision.

In beiden Versionen wird deutlich, dass Wetti nach der Vision darauf drangte, sie allen
Monchen bekannt zu machen und dass er alles in Bewegung setzte, um selbst die nétige
Gebetshilfe nach seinem Tode zu bekommen. Er warf sich vor den Briidern zu Boden und
bat sie instdandig um ihr Gebet. Walahfried Strabo hat der Vision sogar einen kurzen Brief
eingefiigt, den Wetti ihm diktiert habe, und der an zehn Mitbriider gerichtet war: Von



jedem forderte er als Hilfe fiir sein Seelenheil die Feier von 100 Messen und das Singen
von 100 Psaltern, dann sei seine Rettung sicher.

Genau diese GroRenordnung an Gebetshilfe hatte aber ein 60 Jahre zuvor
abgeschlossener Gebetsbund von Bischéfen und Abten im Frankenreich vorgesehen, an
dem auch das Kloster Reichenau beteiligt gewesen war. Der Visiondr verarbeitete also
auch empirische Daten.

Am Tag nach seiner Vision starb Wetti in der Mitte der Briider, fiir die er gerade den
Psalmengesang angestimmt hatte. Soweit die Visio Wettini.

Man kann diese Vision natiirlich als eine der pddagogisch-erbaulichen Geschichten
abtun, durch die Mdonche zur Erfiillung ihrer Verpflichtungen — hier der Gebetsfiirsorge fiir
ihre Mitbriider — angehalten werden sollten.

Doch kann man in diesem Fall den Beweis fiihren, welche Wirkung die Vision auf die
Reichenauer Monchsgemeinschaft hatte. Genau in diesen Tagen begann man namlich
auf der Reichenau mit betrachtlichem Aufwand die Anlage eines Verbriiderungsbuches,
in das man mehrere tausend Namen von Ménchen und Laien eintrug, zu deren
Gebetsgedenken man verpflichtet gewesen war. Wo man die zum Teil schon sehr alten
Namenlisten zuvor aufbewahrt und ob man sie iiberhaupt zum Gebetsgedenken benutzt
hatte, ist nicht bekannt. Erst jetzt jedoch brachte man die Namen in die richtige Ordnung,
indem man Seiten fiir die Mitglieder des eigenen Konvents, viele Seiten fiir verbriiderte
Gemeinschaften, Seiten fiir die lebenden wie die verstorbenen Freunde und Wohltater
des Klosters anlegte.

Diese Seiten aber fiillte man mit Listen und Namenreihen, die zum Teil schon Jahrzehnte
alt waren. Man tat wohl mit anderen Worten das, was man bisher versaumt hatte: man
nahm erst jetzt seine Verpflichtungen hinsichtlich des Gebetsgedenkens fiir die
Mitglieder wie die Wohltater des Klosters wirklich ernst. Am Beginn der Liste der
verstorbenen Reichenauer Konventsmitglieder, die in diesem Zusammenhang angelegt
wurde, aber erscheint der Monch Wetti. Sein Tod und seine vorherige Vision waren mit
einiger Sicherheit also der Ausloser dieser Grof3aktion.

Die Vision Wettis hatte mit anderen Worten eine durchschlagende Wirkung. Die
Nachrichten aus dem Fegefeuer schreckten den Konvent gewaltig auf und gemahnten ihn
an vernachlassigte Pflichten. Aus diesen Beobachtungen sollte man allerdings nicht
ableiten, dass der Monch Wetti die Vision zielbewusst vorgetdauscht habe. Das ware wohl
ein modernes Missverstandnis. Vielmehr zeigen Aktion wie Reaktion, wie tief die Angst
saf3, das Ziel des ewigen Lebens zu verfehlen; wie grof} das Vertrauen in die Wirksamkeit
der Gebetshilfe war; und wie schuldbewusst man Versaumnisse auf diesem Gebiet zu
eliminieren versuchte.

Auch wenn diese Geschichte aus der Perspektive eines der Ménche und nicht der Stifter
erzahlt wird, bietet sie instruktives Material zum Verstandnis der Mentalitat, die auch die
Stifter der goldenen Pracht besafien.



Bei der zweiten Geschichte, die ich Ihnen erzahlen will, handelt es sich um ein
literarisches Zeugnis aus dem 13. Jahrhundert: Den ,,guoten Gerhart“ des Dichters Rudolf
von Ems. Es hilft, eine andere wichtige Facette der Wertevorstellungen zu verstehen, die
das Denken und Handeln der Stifter bei ihrem Gabentausch von irdischer Pracht gegen
himmlischen Lohn in eine bestimmte Richtung lenkten. Die Geschichte handelt ndmlich
von einem ernsten Verstof3 gegen die gottgewollte Werteordnung, die beim Tausch von
Leistungen und Gegenleistungen gerade mit den himmlischen Machten zu beachten
waren.

Es geht um die Demut der Stifter bei diesem Gabentausch, wie sie in den Gesten und
Gebarden zahlreicher Stifter ja tiberdeutlich zum Ausdruck kommt. Die Geschichte
erweist diese Demut als unabdingbare Voraussetzung des Stifterverhaltens, wenn die
»frommen Werke“ nicht ihre Wirkung verfehlen sollen.

Sie ist daher auch geeignet, die Grenzen, ja die Problematik einer konomischen
Interpretation solchen Gabentausches und seiner Regeln aufzuzeigen, wie sie in den
Quellen und in der Forschung hadufiger angesprochen wird. Im Unterschied zum
Kaufmann war dem Stifter jedes selbstbewusste Pochen auf den Wert seiner ,Ware°
namlich verwehrt. Er konnte nur auf die gnddige Annahme seiner Gabe im Himmel hoffen
und sich dort wie auf Erden um Fiirsprecher bemiihen, die seine Bitten unterstiitzten.
Fordern oder gar bestimmen konnte er die Gegengaben nicht.

Gegen genau diese Grundbedingung des Umgangs der Stifter mit den himmlischen
Machten aber verstie3 im ,,Guoten Gerhart* kein Geringerer als Kaiser Otto der Grof3e, der
mit seinem Fehltritt erst den Anlass fiir eine lange demiitige Selbstdarstellung des Kdlner
Kaufmanns Gerhart lieferte, der dem Kaiser von einem Engel als Vorbild empfohlen
worden war. Er erzahlte dem Kaiser sein ganzes Leben, ohne in seiner Demut zu
bemerken, wie viel Vorbildliches und Gutes er getan hatte.

Ganz kontrar dazu hatte eingangs Kaiser Otto gefunden, es sei an der Zeit, dass Gott ihm
angesichts seiner herausragenden Vorleistungen endlich zeige, wie erihn im Himmel zu
belohnen gedenke. Die demiitige Bitte um Annahme einer Gabe und die damit
verbundene Hoffnung auf Gnade wurde von Otto verkehrt in die selbstgewisse
Prasentation seiner Leistungen als Stifter, die seiner Ansicht nach Gott gar keine Wahl
lie3en, als ihn in herausgehobener Weise zu belohnen. Otto tat dies angeblich in Form
eines langen Gebets:

Ich weiz von warheit sunder wan Ich weif3 ganz sicher ohne Einbildung

Daz nu bi disen ziten dass jetzt in dieser Zeit

In allen landen witen in allen weiten Landern

Niemen also guoter ist, Es keinen so guten Menschen gibt,
der dir, vil heiliger Krist, der Dir hochheiliger Christus

so wol gedient hab als ich. So vortrefflich gedient hat wie ich.



Basis dieser Selbsteinschatzung Kaiser Ottos war seine Griindung des Erzbistums
Magdeburg, die Otto zu der Uberzeugung brachte, es gdbe auf der Welt keinen
Menschen, der Gott mehr gefallen kdnne als er selbst.

Deshalb verlangte er in dem langen Gebet, daz du viel suezer reiner got, durch diner
muoter ere mir, erzeigest waz ich sol von dir, ze lone durch min arbeit han, die ich durch
dich han getan. Gott sollte ihm er6ffnen, was ihm (Otto) von Gott als Lohn fiir sein
Bemiihen zugedacht sei.

Gott schickte ihm nach der Geschichte tatsdchlich einen Engel, und dieser brachte ihm
die Antwort Gottes: allerdings ,,ein wenic zornicliche.“

Es sei Otto in der Tat im Himmel ein Stuhl bereitet gewesen, ganz nah am Throne des
Hochsten. Diese Aussicht habe er aber jetzt durch seinen Selbstruhm verloren. Nun
misse er sich mit dem weltlichen Ruhm begniigen. Gott gebe die Krone des
Himmelreiches und ewigen Lohn nur Menschen mit ,,reines herzen muot®, also denen,
die reinen Herzens sind und keine Hoffart an den Tag legen. Otto miisse nun biifsen
durch gute Werke, ansonsten bleibe ihm der Lohn versagt, der fiir ihn vorbereitet
gewesen sei.

Die Geschichte scheint mir ein Lehrstiick fiir das Verstandnis mittelalterlichen
Stifterverhaltens: Gute Werke erbrachten in der Tat himmlischen Lohn, aber nur, wenn sie
von einer entsprechenden Gesinnung begleitet wurden. Und diese war nicht die des
Kaufmanns und seiner Kunden, die Anspriiche angesichts des Werts ihrer Gaben und
Gegengaben erheben konnten. Die Bewertung der guten Gaben und Werke hatte der
Mensch vielmehr Gott zu {iberlassen. Er konnte sich in den Heiligen und Frommen
Fiirsprecher und Bittstelle seiner Sache verschaffen. Selbst aber hatte er die Demut zu
bewahren, die nicht Gerechtigkeit forderte sondern Gnade erbat.

Um nicht missverstanden zu werden: Ich bin mir natiirlich klar dariiber, dass nicht alle
Stifter des Mittelalters solch hohem Maf3stab gerecht wurden, dass es vielmehr viele mit
dem Bewusstsein gab, das Otto dem Grof3en im Guoten Gerhart attestiert wird. Solchen
Menschen hadlt der gute Gerhart ja gerade einen Spiegel vor.

Richtschnur blieb die Demut jedoch allemal, und zumindest ihre Ausdrucksformen
benutzten die Stifter in non-verbaler und verbaler Hinsicht in grof3er Eindringlichkeit. Es
diirfte dagegen schwerfallen, Aussagen, wie sie Otto unterstellt werden, als
Selbstaussagen von Stiftern zu finden. Diese Verpflichtung zur Demut und zum Verzicht
auf den Selbstruhm gehdért daher zum mittelalterlichen Stiftungswesen ganz wesentlich
hinzu.

Meine Damen und Herren,

ich habe versucht, Ihnen Vorstellungswelten zu erldutern, die hinter mittelalterlichen
Stiftungen standen und fiir ihr Verstandnis wichtig sind. Ich hoffe, es ist deutlich
geworden, dass man nicht einfach ein reziprokes Verhaltnis von Leistung und
Gegenleistung annehmen kann. Die Vorstellungswelt war komplexer. Die Stifter des



Mittelalters, die fiir die prachtvolle Ausstattung der Kirchen und des Gottesdienstes
sorgten, sind als kiihl kalkulierende Kaufleute einseitig beschrieben. Ihre Gaben zielten
zwar auf die Gegenleistungen der Frommen wie der himmlischen Mdchte. Verpflichten
dazu konnte man aber allenfalls die Frommen auf Erden. Die Himmlischen konnte man
nur anflehen und um Fiirsprache oder Gnade bitten, dazu bedurfte es aber der Demut.

Dennoch sorgte der Wert der erstrebten Gegengabe, das ewige Seelenheil, fiir hdchste
Anstrengungen, die uns die beeindruckende sakrale Kunst einer fernen Zeit bescherten.
Wir kénnen diese Spitzenleistungen der Kiinstler bewundern, wir verstehen diese Kunst
aber erst, wenn wir die Absichten und die Angste der Stifter beriicksichtigen.

Ich lade Sie daher sehr herzlich dazu ein, diese Zusammenhange in der Ausstellung an
Hand der Originale zu liberpriifen und sich so einen Zugang zu dieser fernen und
fremden Welt zu erschlieRen.



