Jeugdcultuur in Nederland

Dr. Pauline Naber, Lector Leefwerelden van Jeugd, Hogeschool Inholland
Mmv Veerle Knippels, MSc,onderzoeker Leefwerelden van Jeugd

Is er sprake van een jeugdcultuur die als ‘Nederlands’ te omschrijven is, van subculturen en jeugdstijlen die vooral of misschien wel
alleen in Nederland te vinden zijn? Vroeger misschien, toen er nog geen radio, televisie, gsm en internet was, toen jongeren niet
massaal naar Ibiza afreisden om een danceparty bij te wonen, er nog geen digitale gamecultuur bestond waarin jongerenclans zich
wereldwijd met elkaar verbinden. Misschien véér het tijdperk van migratie en globalisering, toen Nederland begon en ophield bij de
landsgrenzen, toen jongeren via kerkelijke en politiek gebonden instituties werden ingevoegd in de maatschappelijke orde. Aan de
andere kant, als we jeugdcultuur begrijpen als culturele uiting( via muziek, kledingstijl, taalgebruik, haardracht ) van wat er onder
jongeren leeft - van de normen en waarden die ze omarmen, als hun reactie op maatschappelijke ontwikkelingen, dan kan het niet
anders dan dat jeugdcultuur in Nederland vroeger en nu ‘typisch’ Nederlandse trekken heeft.

In dit artikel beschrijven we voorbeelden van jeugdcultuur die zich vroeger in Nederland manifesteerden en die tegenwoordig
zichtbaar zijn. We gaan in op ontmoetingsvormen, muziekvoorkeuren, uitgaanstrends, kledingstijlen, vroeger en nu , waarin oude en
nieuwe generaties zich herkennen. Het artikel begint met een terugblik op ontmoetingsvormen van jongeren in de vroegmoderne
tijd, staat stil bij jong zijn in georganiseerd verband voor en na de tweede wereldoorlog, en gaat vervolgens in op het ontstaan van
ongebonden jeugdculturen vanaf de jaren zestig. Daarna worden enkele opvallende jeugdculturen en jeugdstijlen vanaf de jaren
zeventig beschreven, uitmondend in jeugdcultuur ‘anno nu’. Hoewel gebeurtenissen en ontwikkelingen in Nederland en Europa en
ook invloeden vanuit de Verenigde Staten van grote invloed zijn op de betekenis die jeugdcultuur voor jongeren heeft, op de
groepen jongeren die zich ermee verbinden, ligt de nadruk in dit artikel op de uiterlijke vormen ervan. Aan de orde komen enkele
opvallende jeugdstijlen, waarbij gebruik is gemaakt van diverse bronnen, waaronder: Wilde Jaren. Een eeuw jeugdcultuur, Tom ter
Bogt& Belinda Hibbel red. (Lemma, 2000); Alledaags leven. Hangjongeren & Dugouts, Pauline Naber (Waanders, 2010); Leefwerelden
van Jongeren, Joke Hermes, Pauline Naber & Arjan Dieleman, red. (Coutinho, 2007); Jaarboek ICT en Samenleving 2006. De digitale

generatie, Jos de Haan & Christian van 't Hof, red. (Boom, 2006).

Spinningen en kwanselbieren: historische vormen van jongerencultuur
Jongerencultuur is niet alleen een fenomeen van de 20ste en 21ste eeuw, maar is via oude prenten, geschriften, volksverhalen en
liederen in Nederland ook verder terug te vinden in de geschiedenis, met name in de vroegmoderne tijd. Gerard Rooijakkers laat in
zijn proefschrift Rituele repertoires zien hoe ongehuwde meisjes en jongens op het platteland van Noord-Brabant (in het zuiden van
Nederland) elkaar ontmoetten in de vroegmoderne periode. De speelse en uitdagende manieren waarop de jongeren destijds met
elkaar omgingen — drinken, dansen, zingen, fysieke contacten — fungeerden volgens Rooijakkers als belangrijke overgangsrituelen
naar de volwassenheid, naar een leven met huwelijk en gezin. Deze overgangsrituelen waren echter een doorn in het oog van de
klerikale elites. Ze zouden de fatsoensnormen en de kerkelijk gedicteerde gedragsregels schenden. Rooijakkers beschrijft spinningen,
labbayen en kwanselbieren als informele bijeenkomsten van jongeren en jongvolwassenen die volgens traditie, maar ongeschreven
regels verliepen.

De spinningen waren avonden waarop meisjes en vrouwen op het platteland de winteravonden doorbrachten met spinnen en
andere werkzaamheden. Tijdens het handwerk werd er veel gepraat en gelachen, werden kennis en wetenswaardigheden
uitgewisseld. Jongere meisjes werden ingewijd in de geheimen van de vrouwenwereld. Volgens goed gebruik brachten halverwege
de avond de jongens uit het dorp een bezoek aan de spinning. Er werden gezelschapsspelletjes gespeeld, gelachen en gedanst. De
bijeenkomsten boden de jongens en meisjes de gelegenheid elkaar vrijblijvend te leren kennen en tot een partnerkeuze te komen. In
de ogen van de kerk en gegoede burgerij waren dergelijke spinningen onkuis en verderfelijk, in de beleving van de jongeren ging het
om plezierige en uitdagende manieren om de andere sekse te leren kennen.

Even verderfelijk waren volgens de katholieke geestelijkheid de labbayen, ‘dartele en onbeschaamde samenkomsten van jongens en
meisjes op het platteland in herbergen of andere plaatsen, om te dansen, te drinken, plezier te maken, te kletsen’, zo schreef de
moraaltheoloog Joseph Pauwels in 1749. Hij schreef een boekje over dergelijke jongerenbijeenkomsten, om biechtvaders te

informeren en te waarschuwen voor de aard van het vermaak. Er werd gezongen en gedanst en bier gedronken, terwijl de handen
1



van de jongens en meisjes elkaar terloops betastten. Er werden kussen uitgewisseld. Het was lichtzinnig en ongeoorloofd, zo luidde
zijn oordeel. Wie eraan deelnam, hoefde niet op een absolutie in de biechtstoel te rekenen.

De kwanselbieren tot slot stonden voor het bier of de sterke drank die de jonkheid dronk ter gelegenheid van een huwelijk of
ondertrouw. Het afscheid van de jonge jaren en overgang naar het huwelijk werd gemarkeerd door het schieten met geweren bij het
huis van de bruid (‘de bruid losschieten’) en speels versperren van de weg aan het toekomstige bruidspaar opdat ze geld en drank
afstonden aan de jongelui. Het drankgebruik vond plaats op straat en dorpspleinen, en leidde niet zelden tot opleving van oude
vetes.

Dit soort rituelen werd zo goed als het ging verboden, maar bleven desondanks toch in gebruik in veel dorpen op het platteland. Het
waren manieren om als jongeren een eigen leefwereld te creéren, om als jongens en meisjes elkaar te ontmoeten en plezier te

maken op wat een ‘informele huwelijksmarkt’ genoemd zou kunnen worden.

Straatcultuur in het verleden

De straat gebruiken als ontmoetingsplek is van alle tijden. Dat deden zowel jongeren als volwassenen. Op het dorpsplein, in de
buurtwinkel of in het plantsoen werden nieuwtjes uitgewisseld en een praatje gemaakt. Zowel dorpsbewoners als stedelingen in
dichtbevolkte wijken troffen elkaar op vaste plekken. Op het platteland waren het kerkplein, de dorpswinkel en de wekelijkse markt
bekende trefpunten. Er werden er inkopen gedaan en er werd handel gedreven, maar ook was de straat de plek waar dorpsroddels
konden worden opgepikt en verspreid, berichten van geboorte en overlijden gedeeld, sociale ontmoetingen gearrangeerd. De

dorpsfeesten, kermissen, jaarmarkten en zondagse wandelingen brachten ongehuwde jongens en meisjes met elkaar in contact.

In de stad had de straat voor kleinbehuisde arbeidersgezinnen van oudsher niet alleen een sociale functie, maar fungeerde ook als
een uitbreiding van de huiskamer. Zodra het weer het toeliet om op straat te verkeren, stuurden moeders hun kinderen naar buiten
en zetten hun stoel voor de deur om tijdens het schoonmaken van groenten of doen van verstelwerkzaamheden een oogje in het zeil
te houden. De etagewoningen in de arbeiderswijken die in de buurt van de leerlooierijen, bierbrouwerijen, naaiateliers waren
gebouwd , waren klein, zeker in vergelijking met de grote grachtenpanden voor de rijke kooplui in de steden. De arbeidersgezinnen
waren groot, de ruimte klein. In de zomers hingen vaders en moeders na het werk uit de ramen om een praatje te maken met de
buren, terwijl ze intussen hun spelende kinderen toeriepen en aanmoedigden. Wie is niet bekend met het geromantiseerde beeld
van volkswijken als de Jordaan in Amsterdam, waar de was uit het raam hing of op rekken droogde, waar de deuren van de
werkplaatsen van de leerlooiers, timmerlui en smederij overdag open stonden, en waar het leven in de buurt nog echt met elkaar
werd gedeeld? De huizen stonden er zo dicht op elkaar, dat iedereen al snel van alle verwikkelingen en praatjes in de buurt op de
hoogte was. Buurtgenoten wisselden nieuwtjes uit bij de kar van de groenteman, de scharensliep, de bakker of de visboer. En als het
draaiorgel de straat inreed, gooiden moeders en dochters het werk aan de kant en haastten ze zich de trappen van de
bovenwoningen af om een dansje te maken bij het pierement. Het orgel bracht muziek op straat en mensen op de been. Wie binnen
was, deed de ramen open om te luisteren en gooide wat muntgeld in een papiertje naar buiten voor de orgelman. Mensen op straat

bleven stil staan bij het orgel. Niet zelden werd er een dansje gemaakt.



Draaiorgel: symbool van straatcultuur

Draaiorgel De Arabier is één van de bekendste Nederlandse draaiorgels en werd omstreeks 1925 gebouwd. Het was
eigendom van de familie Perlee in Amsterdam. Momenteel is het orgel beschermd nationaal cultuurbezit en te
bewonderen in het Museum van Speelklok tot Pierement in Utrecht. Op de nationale draaiorgeldag in het Nederlands
Openluchtmuseum in Arnhem zijn jaarlijks de mooiste kermis- en straatorgels te zien. En in de Amsterdamse straten is het

draaiorgel nog steeds een fenomeen, al wordt het steeds meer een attractie voor de toeristen die graag gefotografeerd

worden voor het nog altijd populaire muziekinstrument.

Dansende en zingende mensen op straat is misschien een geromantiseerd beeld, gevoed door nostalgie naar een vooroorlogs
Nederland, maar toch staat deze beeldvorming niet volledig los van het leven in de volkswijk in de grote stad aan het begin van de

20ste eeuw.

Met de toenemende verburgerlijking van de maatschappij kwamen deze omgangsvormen van de arbeidersklasse echter onder druk
te staan. Het straatleven werd als ongeciviliseerd en onbehoorlijk beschouwd. De aanleg van riolering en waterleidingen, badhuizen
en gemeenschappelijke ruimtes om de was te doen, moest de bevolking in achterstandswijken niet alleen meer gezondheid en
leefruimte geven, maar ook een nette, burgerlijke wooncultuur creéren. Hangen en dansen op straat hoorden daar niet bij. En net als
burgermeisjes en burgerjongens werden arbeidersjongeren gestimuleerd om hun vrije tijd in georganiseerd clubverband door te
brengen, onder toeziend oog van jeugdleiders en jeugdleidsters. Sport, educatie en vorming, dat was het devies, leren en
ontwikkelen, burgerlijke normen en waarden aannemen in plaats van rondlummelen in ledigheid. Zelfbewuste en georganiseerde

jongeren namen in die ontwikkeling het voortouw.

Jeugdbeweging en jongerencultuur

De eerste beweging van jonge mensen die zich afwendden van de volwassen generatie om alleen met elkaar de vrije tijd door te
brengen, waren de Duitse Wandervégel, opgericht in 1901. De naam stond voor een verzameling losse jongerengroepen die zonder
controle van ouders en leraren hun eigen gang wilden gaan. Er werd gesport, gekampeerd en gewandeld in de natuur, zonder
bemoeienis en autoriteit van volwassenen.

De Wandervigel fungeerden als een voorbeeld voor latere jongerenbewegingen. Aanvankelijk waren het uitsluitend jongens die erbij
hoorden, later mochten ook meisjes zich aansluiten. De deelnemers behoorden overwegend tot de middenklasse. Ze geloofden dat
de jeugd de toekomst had, dat de maatschappij er beter op zou worden als niet volwassenen, maar zijzelf de bron van verandering
waren. Samenzijn in de ongerepte en schone natuur als een pure omgeving om als jonge mensen met elkaar op te trekken, speelde

in deze veranderingsgedachte een belangrijke rol.

Op een vergelijkbare manier was de padvinderij een jeugdbeweging die aan het begin van de 20ste eeuw opkwam en waarin de
natuur de spil was van de vrijetijdsbesteding van jongeren. Hoewel volwassenen uiteindelijk de leiding hadden, werden de
aangesloten groepen — patrouilles — aangevoerd door iets oudere jongens. Spelenderwijs en op avontuurlijke manier maakten ze zich
allerlei vaardigheden eigen; spoor zoeken, kompas lezen, hutten bouwen, vuur stoken. Ook hier waren het aanvankelijk alleen
jongens die meededen, pas later ontstonden er ook meisjesgroepen. Er werd veel gewandeld en gezongen. Bijvoorbeeld het
padvinderslied: ‘Hoort zegt het voort, dat nu Jong Nederland niet meer teert, op de kracht van een roemrijk geslacht, maar aan het
werk gaat met eigen hand’. En de meisjes zongen: ‘Wij Hollandsche meiskes zo jong en zoo blij, in vrijheid vereenigd tezaam; wij
staan onze jeugdige broeders ter zij, de padvindster is onze naam’. Net als de Wandervigel kwamen de leden van de
padvindersbeweging vooral uit burgerlijke kring. De kleding en aanschaf van een fiets om de natuur in de gaan was voor

arbeidersjeugd niet betaalbaar.



Scouting Nederland

De padvinderij — Scouting — was en is de grootste jongerenvereniging van Nederland. Een padvinder legt bij de installatie
de gelofte af om zich aan de wet te houden, anderen te helpen en plicht te doen voor God en vaderland. Buitenstaanders
dreven wel de spot met het quasimilitaristische karakter van de Scoutingbeweging waarin jonge scouts werden ingelijfd.
Tegenwoordig hoeven scouts niet meer te kiezen voor een gelofte aan (een) God, waardoor de scouting ook openstaat
voor niet-gelovige jongeren. Scouting is ingedeeld naar leeftijdspecifieke groepen van 5 tot 23 jaar en ouder, van Bevers

tot Plus-scouts, waarin activiteiten in het buitenleven met elkaar ondernemen. Scouting is weliswaar een wereldwijde

beweging, voor de jeugd in Nederland gaat het om contact met leeftijdgenoten uit eigen stad en dorp.

Het was vooral de Arbeidersjeugdcentrale (AJC), opgericht in 1919, die zich speciaal bezighield met arbeidersjeugd en hen scholing,
vrijetijdsbesteding en politieke vorming bood. Praktisch elke dag konden de jongeren in plaatselijke afdelingen terecht bij schaak- en
damclubs, voor sportactiviteiten, muziek en volksdans, discussie en natuurtochten. Ook de AJC zocht — te voet — de natuur op om

stadse jeugd kennis te laten nemen van het buitenleven; men wandelde, zong, praatte en danste.

Aan de glorietijd van de politiek- en zuilgebonden jeugdbewegingen en jeugdorganisaties kwam na de Tweede Wereldoorlog een
einde. De ontkerkelijking schreed voort en jongeren werden steeds minder aangesproken door wandelingen in de natuur. In de stad
en op het platteland werden door de overheid club- en buurthuizen ingericht zodat jongeren recreatief hun eigen gang konden gaan
in timmerclubs, handvaardigheids- en naaiclubs. Toch vonden de meeste jongeren de activiteiten die de inmiddels groeiende
jeugdcultuur met zich meebracht, zoals bioscoop en dancing, veel spannender en aantrekkelijker. Een deel van het jeugdwerk kreeg
een meer open karakter, zoals tiener- en jongerensociéteiten waar jongeren elkaar vrijblijvend konden ontmoeten, dansen en
muziek luisteren. Maar jongeren wilden méér. In de jaren zestig eisten ze steeds meer autonomie en zeggenschap en werden er
semicommerciéle jeugdcentra als Paradiso in Amsterdam en De Kargadoor in Utrecht ingericht, waar ze hun eigen jeugdcultuur

binnenbrachten.

Paradiso: poptempel sinds de jaren zestig

Paradiso is een voormalige kerk op steenworp afstand van het Leidseplein en het Vondelpark, twee centrale
ontmoetingsplekken van jongeren — hippies - in de jaren zestig. De jongeren kraakten de kerk, werden er eerst door de
politie uitgezet, waarna het een jaar later alsnog een jongerencentrum werd. Paradiso bestaat nog steeds en is
tegenwoordig dé poptempel van Nederland. Wie daar als muziekband heeft gespeeld, als zanger of zangeres heeft

opgetreden, is écht iemand! Bekende namen hebben er opgetreden: UB40, Rolling Stones, Prince, David Bowie, Red Hot

Chili Peppers, Billy Idol, Robbie Williams, Lady Gaga.

Ook in provinciesteden verschenen in de jaren zestig jongerencentra om na schooltijd te blijven hangen voordat de tocht naar huis
werd ondernomen. Maar uiteindelijk bleef toch de straat een vanzelfsprekende en aantrekkelijke ontmoetingsplek, waar
rondhangende jongeren in het straatbeeld zichtbaar aanwezig waren met hun eigen muziek, dans en kleding. Een nieuwe bron van

jeugdvermaak maakte zijn entree.

Nozems en jeugdcultuur

De jaren vijftig en zestig van de 20ste eeuw markeerden het ontstaan van een steeds langere periode van jong zijn en de opkomst
van een bloeiende jeugdcultuur. Jongeren brachten veel tijd met leeftijdgenoten door, wat tot de creatie van een eigen leefwereld
en afgrenzing van volwassenen leidde. De toename in vrije tijd, de groeiende welvaart en de uitdijende consumptiemarkt gaven
jongeren middelen in handen om uitdrukking te geven aan wie ze waren, waar ze voor stonden, bij wie ze wilden horen en hoe ze

gezien wilden worden. Werkende jongeren, middelbare scholieren en studenten deden dat via eigen jeugdstijlen en jeugdgroepen.

Rock ‘n roll was de eerste jeugdculturele muziekstijl die, geimporteerd vanuit de Verenigde Staten, teenagers aan elkaar bond en

tegelijkertijd volwassenen shockeerde. De mix van zwarte rythm & blues en de blanke country & western leidde tot nieuwe,

4



opwindende dansmuziek en een opvallende kledingstijl. Het sprak vooral tot de verbeelding van werkende jongeren die zich na
werktijd ‘s avonds op straathoeken posteerden met hun opgevoerde brommers — ‘buikschuivers’ —, hun transistorradio’s en
opvallende uiterlijk. Jongens in korte leren jasjes, witte T-shirts en spijkerbroeken, puntschoenen en vetkuiven, meisjes met omhoog
gekamd — ‘getoupeerd’ - haar, wijde petticoats en rokken, brede ceintuurs, voeten gestoken in platte schoentjes en korte sokjes. De
‘twist' als moderne dansvorm deed z'n intrede: sexy wiegen met de heupen, de armen losjes heen en weer bewegen. De twist
waaide over uit de Verenigde Staten en werd in Nederland een rage. In dancings in de grote steden werden danswedstrijden

gehouden.

Filmhelden als Marlon Brando in ‘The Wild One’ (1953) en James Dean in ‘Rebel without a cause’ (1955) waren populaire
rolmodellen in die tijd omdat ze tegen het gezag aanschopten, in ganggevechten terechtkwamen en worstelden met het volwassen
worden. De opzwepende muziek en heupwiegende dansbewegingen van Little Richard, Bill Haley en Elvis Presley spraken jongeren
aan. Volwassenen waren bang dat de moderne dans en muziek onaangepast en onzedelijk gedrag zou oproepen. Nozem — afkorting
van Nederlands Onderdaan Zonder Enig Moraal — werd een geuzennaam voor jongeren die voor deze jeugdstijl kozen. In het linkse
weekblad Vrij Nederland (in de Tweede Oorlog opgericht als verzetskrant tegen de Duitse bezetting) gaven de journalist Jan Vrijman
en fotograaf Ed van der Elsken in jaren vijftig in hun artikelen een gezicht en spreekbuis aan deze nozems. Ze lieten zien hoe de jeugd
zich na een dag hard werken in de fabriek, de bouw of de havens ontspande in hun eigen wereld waarvoor ze dankzij gestegen
jeugdlonen de financiéle middelen hadden. Via hun jeugdcultuur zetten ze zich af tegen de burgerlijke moraal en het heersende
gezag, beleefden via hun brommers en motoren een gevoel van vrijheid. Bij de vertoning van de film ‘Rock Around the Clock’ braken
in enkele plaatsen in Nederland kleine relletjes uit. Gealarmeerd door het opruiende karakter van de film wachtte de politie de
jongeren op, wat weer reacties opriep van de kant van de jongeren. In meerdere plaatsen in Nederland werd de film verboden.

Verzet van jongeren tegen het gezag was geboren.

De nozems in Amsterdam die de Nieuwendijk als trefpunt hadden, zorgden door het scheuren op hun brommers en het sarren van
de politie voor opwinding en lawaai. De relletjes werden in de kranten breed uitgemeten, beschreven als uitingen van rebellerende
jeugd. Hoewel de nozems publiekelijk burgerlijke normen omtrent fatsoen, omgangsregels en seksualiteit provoceerden, gingen ze

elke dag naar hun werk en voegden ze zich na hun wilde teenage-jaren in de verplichtingen van huwelijk en zorg voor een gezin.

Brommer: symbool van jeugdcultuur

Amsterdamse jongeren verzamelden zich in de jaren vijftig op straathoeken bij hun favoriete vervoermiddel, de brommer.
Terwijl in heel West-Europa de bromfiets symbool werd van jeugdcultuur (elk land had z’'n eigen model) werd het
vervoermiddel in Nederland een populaire, snelle variant van de fiets. Huismoeders, boeren op het platteland,
kantoorpersoneel en arbeiders in de steden, en steeds meer jongeren die geld hadden om een eigen vervoermiddel aan
te schaffen, reden op de bromfiets. De bromfiets was onder jongeren niet alleen een vervoermiddel, maar ook een
manier om zich via model en snelheid van elkaar te onderscheiden. Terwijl de nozems met hun vetkuiven, strakke broek,
leren jack en sigaret achteloos in de mondhoek op een stoere Duitse DKW, Ziindapp en Kreidler rondreden
(voorovergebogen, handen aan het stuur, meisje achterop), kozen studenten en artistiekelingen voor een Puch of Tomos
met hoog stuur, voeten in suede schoenen, zwarte cape en lang haar wapperend in de wind. De jongeren verschilden van
elkaar in vervoermiddel en uiterlijk, in sociale achtergrond en toekomstbeeld, maar deelden hun protesthouding

tegenover de burgerlijke moraal en samenleving.

Hippies en provo’s

Een tegenhanger van de nozemcultuur van de jaren zestig, was de hippiecultuur die overwaaide uit de Verenigde Staten, waarin
jongeren afstand namen van de Amerikaanse Droom, van wereldmacht en militarisme. In plaats daarvan predikten de hippies —
gekleed in tweedehands kleding, oude spijkerbroeken, Indiase gewaden en lange haardracht — de liefde, het bezitloos samenleven,
waren ze op zoek naar het ‘echte’ bestaan. De hippiebeweging was een protest tegen de burgerlijke, geordende maatschappij, nam

afstand van de toenemende materiéle welvaart, benadrukte de geestelijke bevrijding als levensdoel. De beweging introduceerde



ook het drugsgebruik in Nederland; hasj en marihuana, LSD en later zwaardere middelen. Drugs verruimden de geest, bracht
gebruikers in contact met hun ‘diepere zelf’, maar kon ook uitmonden in een ‘bad trip’.

In Amsterdam werd het statige Vondelpark waar de gegoede burgerij in de avond en op zondagen graag een wandeling maakte over
de aangeharkte paden, dé ontmoetingsplek van hippies die vanuit de hele wereld neerstreken in het park. In de lange mooie zomer
van 1971 troffen de jongeren elkaar, gitaar spelend en dansend, lange kralenkettingen met vredessymbolen om de hals, bloemen in
het haar. Ze zwommen in de vijver, bedrecen vrije seks, blowden geestverrijkende middelen; het leven werd gevierd. Het park
groeide uit tot een hippiecamping, de gemeente richtte er w.c.’s en douches in, een hulppost voor geflipte drugsgebruikers, de
politie surveilleerde op veiligheid. Enkele jaren later werd kamperen in het park verboden en werd een voormalige meisjesschool
omgebouwd tot jeugdherberg. Zoals elke jeugdcultuur was ook de hippiebeweging met muzieksmaak en stijl verbonden. De
Amerikaanse muziekscene had grote invloed op de Nederlandse muziek, maar er waren ook Nederlandse zangers die naam maakten.
Na het Vondelpark in Amsterdam werd het Kralingse Bos in Rotterdam in de jaren zeventig een podium waar zo’n 100.000 bezoekers
naar muiziek kwamen luisteren, dansen, eten, roken en drinken. Tot aan de dag van vandaag bieden grote parken in de
zomerperiode een podium aan muziekbands en een verblijfplaats aan bezoekers die de muziek willen horen en eigentijdse vormen
van jeugdcultuur willen uiten en beleven. Dance Valley (the Woodstock of Dance) in Spaarnwoude (Noord-Holland), Pinkpop in

Landgraaf (Zuid-Limburg), Lowlands in Biddinghuizen (Flevopolder), om maar enkele voorbeelden te noemen.

Eind jaren zestig radicaliseerde een deel van de studenten in Nederland — mede onder invloed van de revolutie in Parijs en
hervormingsbeweging in Berlijn - tot wat de Provobeweging werd genoemd. Net als de hippies waren de provo’s antiautoritair en
tegen het gezag, voor verregaande democratisering, en verzet tegen het regentendom. Het witte-fietsenplan zou moeten leiden tot
gratis gebruik van fietsen in de stad als alternatief voor de vervuilende auto’s, het witte-wijvenplan tot gratis verstrekking van de
anticonceptiepil. Uiteindelijk is deze jeugdcultuur een belangrijke aanzet geweest tot democratisering van de bestuursstructuur van
de universiteiten, tot gelijkwaardiger sociale verhoudingen tussen volwassenen en jeugd, tot meer ruimte voor non-conformisme en

open communicatie. Al is Nederland geen socialistisch land geworden, zoals radicale studenten hoopten.

Van jeugdcultuur naar jeugdculturele stijlen
Vanaf de jaren zeventig is ‘de’ jeugdcultuur uiteen gevallen in vele verschillende stijlen, waarbij jongeren van diverse sociale en
etnische achtergronden hun eigen stijlvormen ontwikkelen waarin ze zich via muziek, kleding, haardracht, taalgebruik uitdrukken.

‘De’ jongere bestaat niet, ‘de’ jeugdcultuur ook niet.

Een belangrijke jeugdstijl die mede dankzij de naoorlogse immigratie uit voormalige kolonies (Suriname, de Antillen) de popmuziek
en de jeugdcultuur verrijkt heeft, is R&B (rythm & blues) die sinds de jaren tachtig populair is. Het zijn vooral Afro-Caribische
(Surinaamse en Antilliaanse) jongeren die de muziekstijl hebben ontwikkeld tot een jeugdsubcultuur. Niet protest en verzet tegen
maatschappelijke verhoudingen — zoals in de jaren zestig is het geval was, maar de muzikale stijl onderstreept het belang van liefde
en seks, geld en er goed uitzien. R&B is te typeren als een vrijetijdscultuur, als een jeugdstijl die zich in het uitgaansleven
manifesteert, er is voor de ‘fun’, waarbij jongeren grote party’s en discotheken bezoeken. Het publiek bestaat voor een groot deel uit
Surinaamse en Antilliaanse jongeren, en later ook Marokkaanse en autochtoon Nederlandse jongeren. Naast de muziek is het
uiterlijk van R&B liefhebbers van groot belang; jongens die er gespierd en macho uitzien, meisjes die zich goed en sexy kleden.
Populaire media als TMF en MTV hebben in belangrijke mate bijgedragen aan de verspreiding van R&B als populaire jeugdstijl die

veel jongeren in Nederland aanspreekt.

Een ander voorbeeld van een jeugdstijl die in Nederland veel jongeren aanspreekt is Hiphop. Van oorsprong begonnen als
straatcultuur in zwarte achterstandswijken in grote steden als Chicago, Parijs en Londen, is het sinds de jaren tachtig een invloedrijke
muziekvorm en levensstijl in Nederland. Grondlegger van de Nederlandse hiphop is de Surinaamse rapper LTH, een voorbeeld voor
veel andere zwarte jongeren om via rap, breakdance, graffiti, bewegen, taalgebruik, kleding, een eigen stijl te ontwikkelen. Via hun
rapteksten drukken de jongeren uit wat ze in hun buurt en op straat ervaren, bevatten aanklachten tegen hun levenssituatie. In de
teksten wordt straattaal gebruikt, een mix van Marokkaanse, Surinaamse, Engelse, Turkse en Nederlandse woorden. Via deze taal

onderscheiden de jongeren zich van anderen als aparte groep, via hiphop drukken jongeren hun identiteit uit, maken daarbij gebruik



van verschillende culturele contexten waartoe ze behoren: tot de Nederlandse samenleving, de Marokkaanse gemeenschap, de
islamitische religie, de allochtone minderheid. Jongeren ‘spelen’ ermee in hun muziek, taal en uiterlijk, laten zich niet in één hokje

vangen.

Hiphop

Hiphop is een muziekvorm en levensstijl die niet alleen draait om rappen, maar ook om specifieke manieren van dansen —
breakdance - , bewegen, taalgebruik, kunst (graffiti), kleding en films. Hiphop geeft jongeren — met name jongens en
meisjes in achterstandswijken grote steden — een podium waarin hun alledaagse leven op straat kunnen verwoorden. ‘De
straat’ verwijst niet alleen naar de fysieke ruimte of naar de wijk waar rappers vandaan komen, maar ook een culturele
ruimte die uitdrukking geeft aan normen en waarden, esthetiek en gedragscodes die het alledaagse leven in de wijken

vertegenwoordigen. Kenmerkend voor rappen is de straattaal die gebruikt wordt. wat een mix is van Marokkaanse,

Nederlandse, Turkse, Engelse en Surinaamse woorden. Muziek, taal en dans: een mix van (jeugd)culturele stijlen.

Naast deze twee voorbeelden van jeugdstijlen die niet uniek zijn voor Nederlandse jongeren, maar door jongeren in Nederland wel
een eigen accent, kleur en interpretatie hebben gekregen, zijn er vele andere jeugdstijlen te noemen die in Nederland opgeld doen.
Kenmerkend voor de meeste jongeren van nu echter is dat ze zich niet vastleggen op één jeugdstijl, muziekvoorkeur, kledingwijze
vastleggen, maar combinaties maken, van stijl wisselen. Trendhoppen en stijlsurfen is toegestaan, door combineren van stijlen laten
jongeren zien dat ze spelen met trends en marketinginvioeden. Jongeren in de grote steden spreken een straattaal die doorspekt is
met buitenlandse woorden, vervlechten sms en ‘chat’ taal in hun dagelijkse communicatie. Ondanks de grote invloed van (nieuwe)
media en markeringstrategieén, blijven jongeren de behoefte voelen om te laten zien wie ze zijn, waar ze voor staan, waar ze bij

willen horen. Jongerenstijlen geven uitdrukking aan die eenheid in verscheidenheid.

Hangjongeren: jeugdcultuur op straat

Hangjongeren maakten zo’n twintig jaar geleden hun entree in het Nederlands taalgebruik. Ze hadden en hebben een negatief imago
bij een breed publiek. Kranten berichten van overlast door geschreeuw, achtergelaten rommel, blowen en alcoholmisbruik of
gevoelens van onveiligheid die de jongeren oproepen. Menig dorp en stad heeft de laatste tien jaar zelfs ‘hangjongerenbeleid’
ontwikkeld. Voorschriften, regels en samenscholingsverboden geven aan wat jongeren op straat wel of niet mogen. Vaak worden in
dorpen en steden ontmoetingsplekken aangewezen waar ze ongestoord bij elkaar mogen zijn. Zo nodig worden mosquito’s
aangebracht om jongeren te verjagen. De apparaten geven een irritante hoge pieptoon af die vanwege de toonfrequentie vooral
door jongeren wordt opgevangen en hen aanspoort een andere plek op te zoeken. Pogingen van bestuurders en opvoeders om de
aanwezigheid en het gedrag van jeugd in de openbare ruimte te reguleren en in te perken zijn niet nieuw. Rondhangen en
ontmoeten op straat is van alle tijden, een uiting van eigentijdse jeugdcultuur, waar volwassenen vaak met zorg naar kijken en op
reageren. Waarin verschillen de hutten waar de dorpsjeugd van vroeger bijeen kwam van de hangketen van nu? Waren de nozems
van de jaren zestig de stadse hangjongeren van tegenwoordig? Welke jongeren gebruiken de openbare ruimte als ontmoetingsplek

en waarom eigenlijk?

Oude schuren, afgedankte afvalcontainers, keten, caravans, afdakjes: er bestaan tegenwoordig vele vormen van ‘hangplekken’ voor
jongeren in Nederland. Jongeren op het platteland gebruiken de onderkomens om elkaar te ontmoeten. Samen timmeren ze een bar
in elkaar, brengen verlichting aan of schuiven oude banken naar binnen om te kunnen zitten. Sommige ouders zijn bezorgd en vrezen
overmatig alcoholgebruik, maar andere ouders vinden juist dat keten nu eenmaal bij de jongerencultuur van het platteland horen. Ze
hebben misschien zelf ook in hun jonge jaren in hutten en schuren ontmoetingsplekken met leeftijdgenoten gebouwd. Jongeren zelf
geven aan graag bij elkaar te zitten vanwege de gezelligheid, om te kletsen, wat televisie te kijken en een biertje te drinken.
Zaterdagavond is de hangkeet een plek om ‘in te drinken’ voordat er afgereisd wordt naar een discotheek in een naburig dorp.
Geschat wordt dat er in Nederland zo’n 1.500 keten zijn die door jongeren buiten de stad gebruikt worden als ontmoetingsplek. Ook
de stadse jeugd zoekt elkaar buitenshuis op. In het buurthuis, de sportkantine, maar ook op ontelbare informele ontmoetingsplekken

in de openbare ruimte. Op de hoek van de straat, een bankje in een park of winkelcentrum, bij de lokale snackbar of rond een sport-



of speelplek in de buurt. Ze praten en roken wat, kijken wat er zoal om hen heen gebeurt, becommentariéren voorbijgangers,

bespreken elkaars kleding, nieuwe scooter of gsm.

Een hangjongere is volgens het Nederlandse Woordenboek Van Dale ‘een jongere die hangt’ of een ‘jongere die met een groepje op
straat rondhangt en soms overlast veroorzaakt’. Hoewel de volksmond en media jongeren op straat associéren met overlast en
criminaliteit, is de werkelijkheid vaak anders. Het zijn overwegend onopvallende, gewone tieners die elkaar in het alledaagse leven
op straat ontmoeten. De meerderheid van de Nederlandse jeugd ontmoet elkaar vooral thuis en in georganiseerd
verenigingsverband, een minderheid zoekt de straat op. De meesten zijn jongens, vaak (maar niet altijd) afkomstig uit gezinnen met
een laag inkomen. Ze groeien op in achterstandsbuurten, maar ook in nieuwbouwwijken en dorpen op het platteland. De hanggroep
kan groot of klein, los of hecht zijn, vooral bestaan uit spijbelaars en werkloze jongeren, maar ook uit jongeren die elkaar alleen na
schooltijd treffen. Pakweg de helft van de straatgroepen is hinderlijk en luidruchtig aanwezig in de buurt of brengt wel eens
vernielingen aan. Een klein aantal provoceert omstanders en politie, en een nog kleiner aantal brengt vernielingen aan, pleegt

vormen van geweld en criminaliteit en is niet aanspreekbaar op dit gedrag.

Jeugdcultuur en straatmuziek

Muziek was en is een onlosmakelijk onderdeel van het alledaagse leven dat zich in volkswijken vaak op straat afspeelde. Het
straatorgel bracht mensen de straat op, waar de liederen uit volle borst werden meegezongen een dansje werd gemaakt rond het
‘pierement’. Dit lijkt weinig veranderd te zijn. De jeugd vermaakt zich nog steeds met muziek en dans,hoewel dit tegenwoordig meer
als overlast ervaren wordt. Technische ontwikkelingen hebben muziek op een nieuwe manier de straat op gebracht. Zo gaf de
opkomst van de transistorradio in de jaren vijftig jongeren de mogelijkheid om hun muziek mee naar buiten te nemen en de publieke
ruimte te vullen met hun eigen muziekstijl. De kleine snoerloze radio leidde tot een revolutie in de beleving van muziek en maakte de
leefwereld en cultuur van de jeugd buitenshuis echt goed zichtbaar en hoorbaar. Teenagers lieten zich graag meevoeren met de
muziek en imiteerden de heupwiegende helden die ze op het witte doek hadden gezien. Begin jaren tachtig kwam de gettoblaster op
de markt. Het apparaat, geimporteerd vanuit de getto’s van de grote steden van de Verenigde Staten, gaf jongeren de mogelijkheid
om de muziek nog harder te laten horen en de nieuwste dansen en fysieke kunsten op straat uit te proberen. Via cassettebandjes en
later door middel van CD’s kon de eigen muziekstijl via twee flinke luidspelers over straat, strand en park schallen. In de 21%® eeuw

delen jongeren hun muziek op straat via hun mobiele telefoon of iPod.

De moderne techniek is van invloed op de manier waarop muziek in de openbare ruimte aanwezig is. Maar genieten van muziek op
straat allesbehalve een nieuw verschijnsel. Totdat de radio een vertrouwd attribuut werd, waren het straatmuzikanten, draaiorgels
en troubadours die de muziek verzorgden. Op kermissen, straatfeesten, bruiloften maar ook in het leven van alledag trokken
straatzangers en orgeldraaiers de wijken in, zodat jongens en meisjes, vaders en moeders een dansje bij het pierement konden
maken. Van oudsher werd muziek op straat gespeeld en gedeeld en werden volksliedjes door straatzangers verteld en doorgegeven.
Muziek op straat raakte in de loop van de tijd steeds meer aan regels en verordeningen gebonden. Het aanbod aan muzikanten is
groot en het geluid moet concurreren met verkeerslawaai, zodat de technisch versterkte instrumenten steeds krachtiger en luider
klinken. De stad Amsterdam maakte op 9 april 2007 op haar website bekend dat muziek maken op straat voortaan aan de volgende
regels gebonden was: ‘U mag geen geluidsversterkende apparatuur gebruiken en geen muziek maken met slaginstrumenten, zoals
bongo’s en drums. Ook is het verboden om met meer dan zes personen op te treden. Verder is het maken van muziek op de openbare
weg alleen toegestaan tussen 9.00 en 23.00 uur. Ten slotte mag u niet langer dan een half uur rond dezelfde plaats spelen.” Alleen op
Koninginnedag en op Nationale Bevrijdingsdag 5 mei mogen jong en oud, beginnelingen en beroepsmuzikanten zonder vergunning

hun muziek maken en kunsten vertonen. En als het aardig klinkt krijgen ze er van het publiek nog een muntje voor!

Van wie is de straat?

Voor de jeugd is de buitenwereld een onmisbaar leefterrein waar ze zich spelenderwijs kan ontwikkelen. Terwijl kinderen genoeg

hebben aan de eigen buurt en het woonerf, verkennen tieners andere delen van stad en andere dorpen. Steeds meer is onderkend

dat buiten spelen en optrekken met leeftijdgenoten meer is dan zinvolle vrijetijdsbesteding voor de jeugd. Het draagt bij aan de

ontwikkeling van ruimtelijk inzicht, fysieke en motorische beweging en sociale vaardigheden. Maar naarmate de jeugdperiode steeds
8



langer werd, was er steeds minder ruimte voor spelen en ontmoeten op straat. Steden raakten volgebouwd, straten werden
parkeerhavens voor auto’s en veilige en natuurlijke speelplaatsen in de woonomgeving worden schaars. Voor kinderen in
achterstandwijken worden speciale speelplekken ingericht waar ze zich onder toezicht kunnen vermaken. Er is weinig oog voor
jongens en meisjes die de schommel ontgroeid zijn. In de zomer bemoeien aangestelde sportopbouwwerkers en straatcoaches zich
in oude stadswijken met de oudere jeugd, organiseren jongerenwerkers en wijkagenten sportevenementen, ter vermaak van de
jeugd en ter bestrijding van de overlast.

Voor de meeste oudere jeugd die graag op straat is, blijft de straathoek, de naburige snackbar of het bankje bij de bushalte na
schooltijd een favoriet trefpunt en ontmoetingsplek. Voor het trappen van een balletje, oefenen met skateboard of stunten met de
fiets is weinig fysieke ruimte, maar ook weinig tolerantie in de buurt. Ballen die op auto’s terechtkomen, langsflitsende skaters,
knallende brommers en scooters: ze zijn een doorn in het oog van menig buurtbewoner. Terwijl in de jaren vijftig een vertrouwde
buurtbewoner de jeugd streng toesprak als het te gortig werd, wordt nu de politie of het jongerenwerk opgebeld en aangemaand tot

ingrijpen.

Straattaal of taal van de straat

Net als kleding en muziek is taal een manier waarop jongeren uitdrukken wie ze zijn en waar ze bij willen horen. Taalkundige René
Appel introduceerde eind jaren negentig het begrip ‘straattaal’ in Nederland als aanduiding van de eigen taal die jongeren onder
elkaar ontwikkelen en gebruiken. Terwijl ouders en leraren bang zijn dat straattaal het gebruik van correct Nederlands bedreigt,
wijzen taalkundigen juist op de creativiteit die jongeren aan de dag leggen door het veranderen en opnemen van buitenlandse
woorden in het Nederlands.

Het onderstreept de identiteit van de eigen subcultuur, vraagt actieve communicatie met vrienden om de taalregels en
woordenschat eigen te maken. Het gebruik van straattaal komt vooral in grote steden voor, waar autochtone en allochtone jongeren
experimenteren met taal en verschillende groepen hun eigen taal maken. Door het omdraaien van de woordvolgorde, expres
gebruiken van verkeerde lidwoorden, toekennen van nieuwe betekenissen aan woorden, opnemen van uitdrukkingen en woorden
uit het Engels, Surinaams, Kaapverdisch, Marokkaans, Turks en Amerikaanse slang, ontwikkelen jongeren een eigen omgangstaal. Er
is niet één jongerentaal. De straattaal bestaat niet. Er bestaan diverse varianten, wat per stad en wijk kan verschillen. Diverse
straatwoordenboeken zijn online te vinden, met een alfabet van ‘a blub ya’ (houd je bek) tot aan ‘zwinkels’ (gierig). Uitgevers van
woordenboeken en taalwetenschappers verzamelen deze woorden en uitdrukkingen en analyseren de taal die jongeren op straat
ontwikkelen. Veel jongeren vinden dat onzin; de straattaal is van hen en moet dat blijven. De laatste twintig jaar is straattaal van
jongeren breed in de belangstelling. Toch zijn al sinds de opkomst van de jeugdcultuur in de jaren zestig jongerenwoorden
geintroduceerd in het dagelijks taalgebruik. ‘Mieters’ en ‘knalfuif’ is bakvissentaal uit de jaren vijftig, ‘te gek’, ‘gaaf’ en ‘onwijs’ stamt
uit de flowerpowertijd. Elke tijd levert nieuwe woorden op. Vooral de hiphop jeugdcultuur die zich begin jaren tachtig op straat, in
parkeergarages en metrogangen ontwikkelt onder Surinaamse en Antilliaanse jongeren, leverde een nieuw jargon — hiphopjargon of
rap — op. Een hard en direct taalgebruik, geinspireerd door zwarte jongeren uit de slums van Amerikaanse steden, raps die gaan over

misstanden in hun dagelijks leven.

Graffiti als straatcultuur
Tegenwoordig is graffiti een erkende kunstvorm die in galeries te bezichtigen is en verbonden wordt met bekende namen als Keith
Haring en de Nederlandse Herman Brood. Brood combineerde rockmuziek, schilderkunst en graffiti als zijn levenskunst, werd als

musicus en schilder bekend bij een breed Nederlands publiek.



Rockheld Herman Brood

Herman Brood speelde en zong in verschillende rockbands, waaronder de Moans waarmee hij in de jaren zestig door
Duitsland toerde. Daar werd de basis voor zijn alcohol- en drugsverslaving gelegd, die hij tot aan zijn dood in 2001 zou
behouden. In Nederland werd hij bekend met de band Wild Romance. Het tweede deel van zijn leven stond in het teken
van de schilderkunst, waarvan hij de basis legde als graffitispuiter die aanvankelijk illegaal, later op verzoek trams en
andere objecten in de openbare ruimte spoot. Zijn uiterlijk — zwarte kuif, strakke broek, blote bast onder een leren jas —
illustreerde zijn levensstijl. ‘Er is maar één ding dat me echt bezighoudt in rock & roll: het puur houden. En met puur
bedoel ik: van de achterbuurten. Want daar hoort rock & roll thuis, daar is rock & roll opgegroeid’. Herman Brood liet een
grote collectie schilderijen, platen en biografieén na. Door zijn ruige leven is hij voor twee generaties een belichaming van

sex, drugs and rock & roll. Zijn werk kwam na zijn dood in overzichtstentoon-stellingen van het Stedelijk Museum in

Zwolle, Cobra Museum in Amstelveen en het Groninger Museum te hangen.

De moderne graffiti heeft zijn oorsprong in de Verenigde Staten, waar eind jaren zestig jongeren uit sloppenwijken bij wijze van
provocatie muren, metrostellen, schuttingen en gebouwen in de openbare ruimte met viltstiften bewerkten of met verf bespoten. In
de jaren tachtig maakten Nederlandse skajongeren, punks en hiphoppers in Amsterdam en Rotterdam graffiti tot stijlkenmerk van
hun subcultuur. Ze spoten boodschappen, afbeeldingen en tekeningen op straatmeubilair (bus- en tramhaltes, zitbankjes,
telefooncellen), trams en bussen, viaducten en gebouwen. Door het plaatsen van een bijnaam, letter of figuurtje als symbolische
handtekening — tag — lieten zij zien dat ze er zijn, dook hun aanwezigheid overal in de stad op. Meer ingewikkelde graffititekeningen
— pieces — vroegen meer tijd en werden goed voorbereid. Door kleur- en vormgebruik waren de spuiters voor anderen herkenbaar,

en konden ze laten ze zien hoe vaardig, creatief en origineel ze waren. De openbare ruimte werd gekleurd en opgeéist.

Hoe kunstig de tekeningen ook kunnen zijn, graffiti is verboden en wordt door gezagsdragers en eigenaren van de objecten als
vandalisme gezien. De spuitbussen zijn duur, het verwijderen van de verf trouwens ook. De graffiti is gedeeltelijk uit het illegale
straatcircuit gekomen doordat het via bekende kunstenaars wordt toegepast. Ook wordt graffiti in en op scholen en buurthuizen
gebruikt om de omgeving een jonge en eigentijdse uitstraling te geven. Jongeren maken onder begeleiding van kunstenaars of
vakdocenten een ontwerp dat ze

daarna op de muren van de school of hun clubhuis spuiten. In graffitiworkshops kan de spuitkunst geoefend worden, in sommige
steden zijn legale graffitiplaatsen ingericht waar gespoten kan worden. Daarmee verliest graffiti als protestvorm voor jongeren z’'n

spanning.

Kleur in het uitgaansleven

De toenemende culturele diversiteit onder Nederlandse jongeren die sinds de jaren zestig de schoolbanken, straatbeeld en
uitgaansleven kleurt, manifesteert zich op bijzondere wijze in het nachtelijke uitgaansleven. Terwijl een groot deel van de jeugd zich
met elkaar ‘mengt’ in clubs, lounges en disco’s, zijn er tegelijkertijd specifieke ‘smaakenclaves’ ontstaan waarin gelijkgestemden
elkaar treffen. Naast homobars, studentencafés, disco’s voor ‘ordi’s of ‘normalo’s’, zijn er in het uitgaanscircuit in de steden ook
‘etno-parties’ ontstaan waar feesten gehouden worden door en voor specifieke etnische groepen: voor Aziatische,Turkse,
Marokkaanse jongeren . De toename van deze parties hangt deels samen met het ‘deurbeleid’ in het uitgaansleven, waarbij
allochtone jongeren niet zelden de toegang wordt geweigerd, maar ook met de behoefte om eigen dansstijlen te behouden, eigen
muziek- bijvoorbeeld Rai of Tirkpop - te draaien, rekening te houden met de omgangsvormen tussen jongens en meisjes die vanuit
de oudercultuur wordt meegegeven. Terwijl de etno-parties aanvankelijk beperkt bleven tot het eigen groep, zijn ze inmiddels
commercieel zo succesvol dat grote zalen in de steden deze avonden aanbieden en een steeds diverse publiek trekken en

mainstream worden.

Digitale jeugdcultuur
Jongeren in Nederland zijn — net als jongeren elders in de westerse wereld — met internet opgegroeid. Hoewel omgaan en leven met

digitale communicatiemiddelen voor jongeren zelf vanzelfsprekend is, worden ze door marketeers en onderzoekers met een

10



diversiteit aan begrippen getypeerd: de internetgeneratie, dotcom-generatie, netwerkgeneratie, Nintendo-generatie, Einstein-
gerenatie, sms-generatie, knip-en-plak-generatie, screenagers, generation M (media) of generatie C (content), My space generation
of afleidingen van diverse andere ict-applicaties. Hoe volwassenen er ook over denken of de huidige generatie typeren, voor
jongeren zelf biedt internet vele mogelijkheden tot de vorming van nieuwe jeugdgroepen. Zo is ‘clan-based gaming’ ontstaan als
samenspelen via internet, aanvankelijk vooral tussen vriendengroepen, maar steeds tussen clans van gamers die elkaar via internet
ontmoet hebben en het serieus — fanatiek — met elkaar het spel spelen. Ook onder gamers heeft zich een eigen taalgebruik
ontwikkeld om binnen de clan te communiceren en daarvan andere clans uit te sluiten. Een grootschalige vorm van online gaming is
de Massively Multiplayer Online Role-Playing Games (MMORPG), inmiddels overvleugeld door World of Warcraft waaraan
wereldwijd miljoenen betalende deelnemers meedoen. Hiermee is duidelijk dat de digitale jeugdcultuur geen Nederlands, Europees
of Westers fenomeen is, waarin overigens ook volwassenen fanatiek meespelen. Tegelijkertijd worden er kleinschalige Local Area
Networks (LAN’s) opgericht die in een buurthuis of club een weekend met elkaar spelen, en een argon gebruiken die voor

buitenstaanders nauwelijks te begrijpen is.

Een geheel ander voorbeeld van digitale (jeugd) cultuur zijn Marokkaanse, Turkse, Antilliaans/Surinaamse websites. Een bekende
website is Maroc.nl die door jongeren van Marokkaanse afkomst is opgericht en een digitaal platform biedt aan jongeren om
ervaringen, opvattingen en ideeén te delen. De site omschrijft zichzelf als Marokkaans-Nederlandse community met een
activiteitenkalender, foto’s, games, forums, video’s, dates, chats, waar fun wordt gedeeld, maar ook serieus wordt gediscussieerd
over politieke en sociale onderwerpen, zoals de toenemende angst voor de Islam in Nederland. Deze digitale jeugdcultuur is zowel
uiting van ‘bij elkaar horen’ als Marokkaans-Nederlandse jongeren, als van (dreigende) uitsluiting uit de samenleving. Ook deze

ontwikkeling is geen specifiek Nederlands fenomeen.

Digitale jeugdcultuur allochtone jongeren

“Zelfs de ringtone is Hindoestaans’, is de aanhef van het portret van Sheetal Lachminrainsingh (16), die
dagelijks internet gebruikt om met een vriend Hindifeesten en evenementen voor jongeren te organiseren.
Soms ben ik wel vijf uur per dag actief online. Ik bereid met dj’s feesten voor, mail met zakelijke contacten.
Zonder internet zou m’n leven nog stressvoller zijn. (Jaarboek ICT, 2006, p.107).

Het ICT-gebruik van allochtone jongeren is groot, maar blijft wat achter bij dat van autochtone jongeren.
Internetgebruik is een afspiegeling van het offline gedrag: groepen die in het echte leven vooral gericht zijn
op de eigen groep, zijn dit op internet vaak ook. Het internetverkeer stelt jongeren in staat om met rollen en
identiteiten te experimenteren, zonder zich belemmerd te worden door sociale controle door het gezin of de
gemeenschap. Marokkaanse jongeren discussiéren op forums van websites zoals maroc.nl over de actualiteit,
maar ook over de Islam en gevoelige zaken zoals liefde, relaties en het huwelijk. Zij laten zich de ene keer
leiden door hun culturele en islamitische achtergrond en de andere keer door hun dagelijkse ervaringen als
Marokkaanse Nederlander. Ze verwijzen naar verchillende bindingen, loyaliteiten en dilemma’s van jongeren.
Vooral aan moslimjongeren biedt het internet een plek om met het andere geslacht in contact te komen,
aangezien de omgang tussen jongens en meisjes gebonden is aan strikte regels. Ouders hebben vaak weinig
kennis van het internet en daardoor behoren deze websites tot het eigen domein van de jongeren.

‘De’ jongere bestaat niet, ‘de’ jeugdcultuur evenmin

Wat in de jaren zestig begon als een nieuw fenomeen in Nederland, een eigen cultuur die jongeren als generatie met elkaar deelden
en ontwikkelden, is in de loop van vijftig jaar uitgewaaierd in een diversiteit aan jeugdstijlen en jeugdsubculturen.
Gemeenschappelijk voor die verscheidenheid is dat jongeren blijven zoeken naar uitingen in muziek, gedrag, dans, beweging,
kleding en haardracht, om te laten zien wie ze zijn en waar ze bij willen horen. Gemeenschappelijk is ook dat jeugdcultuur nooit een
nationaal fenomeen is geweest, altijd beinvloed door ontwikkelingen en bewegingen elders in de wereld, maar wel altijd met een

Nederlandse ‘twist’. Al wordt het steeds lastiger om vast te stellen wat dat ‘Nederlandse’ karakter eigenlijk is. Welleuk eigenlijk.

11



