
M
a

n
if

e
s

ta
ti

o
n

e
n

  
d

e
s

 Ö
ff

e
n

tl
ic

h
e

n

Publikation zum  
Master-Workshop  
mit Beiträgen von: 
 
Jana Bernhardt  
Nazaret Díaz Acosta 
Phillip Ost 
Sarah Siemens

Leitung:  
Maria Engelskirchen & 
Julius Lehmann



Maria Engelskirchen & Julius Lehmann 
Einleitung

Master-Workshop im LWL-Museum für Kunst und Kultur 
Dokumentation

Phillip Ost 
Thomas Hirschhorns Altäre. Zwischen persönlichen 
Ikonen und implizierter Öffentlichkeit

Jana Bernhardt 
Realer Akt, fiktives Theater. Streiträume bei Milo Rau 
und Christoph Schlingensief

Sarah Siemens 
Strategien der Vergegenwärtigung. Zur Sichtbar
machung der Vergangenheit bei Rachel Whiteread und 
Sol LeWitt

Nazaret Díaz Acosta 
Die Kraft der Worte. Reflexion über Vergangenheit und 
Gegenwart bei Jenny Holzer

Impressum

 
3 

6

 
 

8 

 
18 

 
 

32 

 
47 

 
56

Inhalt



3Einleitung

Ma|ni|fes|ta|ti|on, die; -, -en: 
1. Das Offenbar-, Sichtbarwerden 
2. (Rechtsw.) Offenlegung, Darlegung; Bekundung 
[…] 
(Duden)

Während sich die Welt 2020 von einem Lockdown in den nächsten hangelte und sich soziale 
Begegnungen zeitweise vollständig ins Digitale verlagerten, zeigten die Demonstrationen 
der Black Lives Matter-Bewegung (BLM) in den USA, die zivilgesellschaftlichen Proteste 
nach der Präsidentschaftswahl in Belarus oder jüngst gegen die zwangsweise Auflösung 
der NGO Memorial in Russland, aber auch die Kundgebungen gegen die Coronamaßnahmen 
der Regierungen und der Marsch zum US-amerikanischen Kapitol in Washington, D.C. im 
Januar 2021, dass der öffentliche Raum selbst unter pandemischen Bedingungen ein wirk- 
und bildmächtiger, vor allem aber ein von Antagonismen geprägter Ort ist, an dem konflikt-
reiche Thematiken sichtbar werden. Wenngleich erheblich durch die Videos und Bilder der 
Ereignisse katalysiert, die in digitale Netzwerke eingespeist und über Messengerdienste 
und andere Medien verbreitet werden, so hat der physische Raum selbst maßgeblich An-
teil an der unmittelbaren Dynamik des Geschehens. Dies hat die Soziologin Nilüfer Göle in 
Bezug auf die inzwischen ein Jahrzehnt zurückliegenden Protestbewegungen konstatiert, 
die unter dem Namen der Plätze bekannt wurden, auf denen sie stattfanden: Tahrir-Platz, 
Gezi-Park, Wall Street. „These places – public squares, parks, streets – provide a stage 
on which different actors display their ideals and perform and rehearse collectively.“1 In-
dem Menschen mit ihren unterschiedlichen Anliegen unter den Prämissen von Pluralität 
und Gerechtigkeit zusammenkommen und politische Forderungen im Hier und Jetzt stellen, 
wird der Zusammenhang von physischen Erscheinungsformen im öffentlichen Raum und 
dem Entstehen eines demokratischen Imaginären deutlich, denn ein Grundprinzip demo-
kratischer Ordnung, so argumentiert auch Paul B. Preciado, liegt in der Möglichkeit zur 
Veränderung und nicht der Erhaltung des Status quo: Im Rückgriff auf W. G. Sebalds Roman 
Austerlitz (2001) verweist er auf die Zeitgebundenheit jeglicher Monumentalität, die, indem 
sie Macht über andere demonstriert, ihre zukünftige Zerstörung bereits präfiguriert. Die 
performativen und ikonoklastischen Interaktionen mit Denkmalen und Monumenten, die im 
Zentrum der BLM-Proteste gegen Rassismus und Polizeigewalt standen, problematisierten 
bestehende gesellschaftspolitische Hierarchien, Ausschlüsse und soziale Ungleichheiten. 
Preciado führt aus, dass Statuen und Denkmale zwar eher softe Marker für die tatsächlich 
den öffentlichen Raum strukturierenden Machtverhältnisse seien, sie aber auf besonders 
ikonische Weise erfahrbar machten, welche Körper repräsentiert und welche marginalisiert 
werden.2

1	  Nilüfer Göle: Public Space Democracy, in: Eurozine, 29. Juli 2013; https://www.eurozine.com/public-space-democracy/# 
[18.01.2022]. Zu nennen wäre in diesem Zeitraum auch die Euromaidan-Bewegung in Kiew, die im November 2013 begann. Für 
eine Untersuchung der rekursiven Beziehungen zwischen digitalen Medien und aktuellen Protestbewegungen siehe Anthony 
Downey: The Future of Protest in a Post-Digital Age, in: Betti-Sue Hertz/Sreshta Rit Premnath (Hg.): The Protest and the 
Recuperation [Ausst.-Kat. Miriam and Ira D. Wallach Art Gallery, Columbia University, New York], New York: Miriam and Ira D. 
Wallach Art Gallery 2021, S. 30–48. Für diesen Hinweis danken wir Ursula Frohne.
2	  Vgl. Paul B. Preciado: When Statues Fall, in: Artforum, Dezember 2020; https://www.artforum.com/print/202009/paul-
b-preciado-84375 [20.12.2021]. Bezugnehmend auf den Brüsseler Justizpalast sinniert Jacques Austerlitz im Zwiegespräch 
mit dem Erzähler, „daß man […] ihn [den Justizpalast] bestenfalls an[staune], und dieses Staunen sei bereits eine Vorform 
des Entsetzens, denn irgendwo wüßten wir natürlich, daß die ins Überdimensionale hinausgewachsenen Bauwerke schon den 
Schatten ihrer Zerstörung vorauswerfen und konzipiert sind von Anfang an im Hinblick auf ihr nachmaliges Dasein als Ruinen.“ 
W. G. Sebald: Austerlitz, München: Carl Hanser Verlag 2001, S. 27 f.

Einleitung
Maria Engelskirchen &  

Julius Lehmann

https://www.eurozine.com/public-space-democracy/
https://www.artforum.com/print/202009/paul-b-preciado-84375
https://www.artforum.com/print/202009/paul-b-preciado-84375


4Einleitung

Diese greifbare Dimension von künstlerischen Werken und Aktionen hat uns im Rahmen des 
Oberseminars „Manifestationen des Öffentlichen in der zeitgenössischen Kunst“ im Winter
semester 2019/2020 beschäftigt. Das spätlateinische Wort manifestātio für Offenbarung, 
öffentliches Bekunden, Sichtbarmachung beinhaltet das Substantiv manus = Hand und be-
deutet wörtlich also, dass etwas zuvor Unsichtbares oder Abwesendes konkrete Form an-
nimmt und – im Vollzug – mit Händen greifbar wird. Ab der Mitte des 19. Jahrhunderts erhält 
der französische Begriff manifestation dann eine weitere Bedeutungsebene und bezeichnet 
nicht mehr bloß eine öffentliche Äußerung, sondern die Zusammenkunft mehrerer Men-
schen, Gruppen oder Parteien in der Öffentlichkeit mit dem Ziel, ihre Forderungen hör- und 
sichtbar zu vertreten.3

Die Manifestationen des Öffentlichen, die den Mittelpunkt des Oberseminars bildeten, mei-
nen in diesem Sinne nicht ausschließlich künstlerische Werke als materielle Objekte, son-
dern auch die sozialen Prozesse, die sich im Rahmen einer ästhetischen Anordnung entfalten 
und von Künstlerinnen und Künstlern festgehalten und sichtbar gemacht werden. Sie kön-
nen in diesem Sinne als Soziale Plastik fassbar werden: als Anstoßen von Handlungen und 
Veränderung gesellschaftspolitischer Wirklichkeiten durch Gestaltung.4 Ebenso können sie 
als ‚Dinge‘ im Sinne Bruno Latours verstanden werden: als Objekte mitsamt ihren sozialen, 
ökonomischen und politischen Einbettungen und historischen Veränderungen, ihren kompli-
zierten, unsauberen und uneindeutigen Verflechtungen, Abhängigkeiten und Bedingtheiten. 
Dinge sind demnach Assemblagen und gerade dadurch als matters-of-concern zu verstehen, 
als Angelegenheiten, die uns etwas angehen. Es sind die Dinge, die uns zusammenbringen, 
weil sie uns entzweien und die Streitfragen, um die herum wir uns versammeln und durch 
die plurale Öffentlichkeiten entstehen.5 Das Zusammenkommen und Einüben sozialen Han-
delns bildete auch den Schwerpunkt der Ausstellung „Trainings for the Not-Yet“ von Jeanne 
van Heeswijk in der basis voor actuele kunst (BAK) in Utrecht (14. September 2019 – 12. 
Januar 2020), die wir im Rahmen unserer Exkursion gemeinsam besucht haben. Über die 
Ausstellungsdauer wurden Künstler*innen, Aktivist*innen und Wissenschaftler*innen zur 
Erarbeitung und Durchführung von Trainings eingeladen, deren Resultate sich wiederum 
nach und nach im Ausstellungsraum materialisierten. 

Reflexionen wie diese bilden den Ausgangspunkt der hier gebündelten Beiträge, die aus dem 
Workshop hervorgegangen sind, der am 30. und 31. Januar 2020 im FORUM der Ausstellung 
„The Public Matters“ im LWL-Museum für Kunst und Kultur stattfand. So arbeitet Phillip 
Ost in seinem Beitrag heraus, dass Thomas Hirschhorns Altäre mehr als reine Hommage 
an seine persönlichen künstlerischen Ikonen sind: Die Materialassemblagen erschaffen 
das Bild einer kollektiven Anteilnahme im öffentlichen Raum und antizipieren hierdurch 
eine weitgreifende Solidarität mit den Werken von Ingeborg Bachmann oder Otto Freund-
lich. Auch Jenny Holzers Plakatierungen scheinen durch ihren appellativen Charakter zum 
Handeln aufzufordern. Am Beispiel ihrer kritischen Annäherung an Kriegerehrenmale 
untersucht Nazaret Díaz Acosta, wie Holzer im Medium des geschriebenen Wortes einen 
imaginativen Resonanzraum für die kultur- und epochenübergreifende Erfahrung mensch-
lichen Leids kreiert. Demgegenüber verdeutlicht Sarah Siemens in ihrer Analyse, dass ein 
Be-Greifen der Katastrophe des Holocausts letztlich unmöglich ist. Die Gegendenkmäler von 
Rachel Whiteread und Sol LeWitt konfrontieren uns mit diesem Bruch und fordern zugleich 
zu einer kontinuierlichen Auseinandersetzung auf. Künstlerische Reaktionen auf das politi-
sche Geschehen der Gegenwart und der jüngeren Vergangenheit sind schließlich das The-
ma des Beitrages von Jana Bernhardt. Ihre Untersuchung zu „Streiträumen“ bei Christoph 
Schlingensief und Milo Rau richtet den Fokus auf aktionistische Strategien und das politi-
sche Potenzial theatraler Inszenierungen zwischen gezielter Provokation und dem Handeln 
im symbolischen Raum des Theaters.

3	  Vgl. Lemma „Manifestation“, in: Trésor de la langue française. Dictionnaire de la langue du XIXe et du XXe siècle (1789–1960), 
Bd. 11, hg. v. Centre National de la Recherche Scientifique, Paris: Gallimard 1985, S. 316.
4	  Vgl. Isabelle Malz: Aufruf zu Alternativen, in: Susanne Gaensheimer u. a. (Hg.): Jeder Mensch ist ein Künstler. 
Kosmopolitische Übungen mit Joseph Beuys [Ausst.-Kat. Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen, Düsseldorf], Berlin: Hatje Cantz 
2021, S. 47–55, hier S. 52.
5	  Vgl. Bruno Latour: From Realpolitik to Dingpolitik or How to Make Things Public, in: ders./Peter Weibel (Hg.): Making 
Things Public. Atmospheres of Democracy [Ausst.-Kat. ZKM, Karlsruhe], Cambridge, Mass./London: The MIT Press 2005, 
S. 14–41, hier S. 23.



5Einleitung

Unser Dank gilt an erster Stelle den Teilnehmer*innen des Oberseminars für ihr großes En-
gagement und ihre Diskussionsbereitschaft sowie für den schwungvollen und zupackenden 
Einsatz bei der Durchführung des abschließenden Workshops, der die Ideen, die während des 
Semesters Form annahmen, öffentlich manifest werden ließ. Für inhaltliche Impulse, ihre 
Unterstützung bei der Organisation des Workshops und der Vorbereitung dieses Readers 
danken wir ebenso Ursula Frohne, Corinna Kühn, Franziska Kunze und Marianne Wagner.

Das FORUM im Lichthof des LWL-Museums für Kunst und Kultur während der Ausstellung „The Public Matters“ 
(28. November 2019 – 15. November 2020). Foto: LWL-Museum für Kunst und Kultur/Hanna Neander.



6Dokumentation

Dokumentation

Master-
Workshop im 

LWL-Museum 
für Kunst und 

Kultur

MANIFE
STATIO
NEN
DES 
ÖFFEN
TLICHEN
STUDENTISCHES SYMPOSIUM DER WWU |
30. + 31. JANUAR 2020 | FORUM IM LICHTHOF | 
LWL-MUSEUM FÜR KUNST UND KULTUR

IN WELCHEM VERHÄLTNIS STEHEN KUNST 

UND ÖFFENTLICHKEIT UND WELCHE ROLLE 

KANN DIE KUNST ALS KRITISCHE PRAXIS IN 

DER GEGENWART ÜBERNEHMEN? WIE KANN 

SIE AUF DER GRUNDLAGE VON STRITTIGEN 

AN GELEGENHEITEN GEMEINSCHAFTEN FOR-

MIEREN – NICHT, UM IDENTITÄT ZU STIFTEN, 

SONDERN UM ANDERE FORMEN DES GESELL-

SCHAFTLICHEN ZUSAMMENSEINS ZU ENT-

WERFEN? FRAGEN WIE DIESE WURDEN VON 

OBERSEMINAR-STUDIERENDEN AM INSTITUT 

FÜR KUNSTGESCHICHTE EIN SEMESTER LANG 

DISKUTIERT. AUSGEHEND VON DER IDEE DES 

FORUMS ALS ORT DER VERSAMMLUNG UND 

DEBATTE WERDEN DIE ERGEBNISSE UND 

PERSPEKTIVEN DIESES ARBEITSPROZESSES 

ÖFFENTLICH VORGESTELLT.

Eintritt frei

LWL-Museum für Kunst und Kultur
Domplatz 10
48143 Münster

Kontakt: maria.engelskirchen@uni-muenster.de
Graphik: Jana Bernhardt & Sara Hirschmüller

Institut für  
Kunstgeschichte

Skulptur Projekte 
Archiv 

PROGRAMM

30. JANUAR

15.00 UHR MARIA ENGELSKIRCHEN & JULIUS LEHMANN 

BEGRÜSSUNG & EINFÜHRUNG 

  INNEN & AUSSEN
15.15 UHR ALINE KRAHN 

MONUMENTE UND DER ÖFFENTLICHE RAUM |  

ZEITGENÖSSISCHE OBELISKEN IM FOKUS  

ÖFFENTLICHER KONTROVERSEN

16.00 UHR PHILLIP OST 

THOMAS HIRSCHHORNS ALTÄRE ZWISCHEN  

PERSÖNLICHEN IKONEN UND IMPLIZIERTER  

ÖFFENTLICHKEIT 

16.45 UHR KAFFEEPAUSE 

     KEYNOTE
17.15 UHR ANNA BRUS (UNIVERSITÄT ZU KÖLN)

    ENGAGING STRANGERS |  

GEGEN ERZÄHLUNGEN AUSSTELLEN

31. JANUAR

  DAGEGEN & DAFÜR
10.00 UHR JANA BERNHARDT  

THE PEOPLE VS. THE PUBLIC | STREITRÄUME  

BEI MILO RAU UND CHRISTOPH SCHLINGENSIEF

10.45 UHR SARA HIRSCHMÜLLER  

WORKSHOPS | PARTIZIPATION, INTERAKTION, 

KONFLIKT

11.30 UHR KAFFEEPAUSE

  GESTERN & HEUTE
12.00 UHR SARAH SIEMENS

    RACHEL WHITEREAD | ZUR SICHTBARMACHUNG  

VON GESCHICHTE UND ERINNERUNG

12.45 UHR NAZARET DÍAZ ACOSTA

    DIE KRAFT DER WORTE | REFLEXION ÜBER  

VERGANGENHEIT UND GEGENWART BEI  

JENNY HOLZER

Plakate und Programm des öffentlichen Master-Workshops am 30. und 31. Januar 2020



7Dokumentation



8Thomas Hirschhorns Altäre 

Der Altar ist ein transkultureller, in nahezu allen Religionen und Völkern präsenter Op-
fer- und Sammlungsort, dem auch innerhalb der Liturgie der christlichen Kirche integrale 
Bedeutung zukommt: Er dient zur Feier des Abendmahls, auf ihm liegt die Heilige Schrift 
und auf ihn sind die Augen der Gemeinde gerichtet. Mit dieser hochgradig formalisierten, 
hierarchisierten und spirituell aufgeladenen Form haben Thomas Hirschhorns Altäre wenig 
bis gar nichts gemein. Vielmehr sind sie Ausdruck einer sehr persönlichen und durchaus 
radikalen künstlerischen Praxis, in deren Zentrum ein Bruch mit den oben genannten Para-
metern des christlichen und gleichzeitig transreligiösen Altars steht. Sein Altar ist der einer 
modernen Konsum- und Informationsgesellschaft, temporär, flüchtig und gerade nicht auf 
Ewigkeit angelegt. 

Zwischen 1997 und 1998 realisierte Hirschhorn vier Altäre, die jeweils einer für ihn per-
sönlich wichtigen Künstlerpersönlichkeit gewidmet waren: Piet Mondrian, Otto Freund-
lich, Ingeborg Bachmann und Raymond Carver.1 Diese eklektische Zusammenstellung von 
Künstlern und Literaten weist bereits darauf hin, dass es sich bei Thomas Hirschhorns Al-
tären um eine subjektive und vor allem sehr persönliche skulpturale Manifestation han-
delt, die eng mit seinem Konzept von Kunst und Künstler verbunden ist. Hirschhorn, der vor 
seiner künstlerischen Karriere als Grafikdesigner arbeitete, entschloss sich, Künstler zu 
werden, um Verantwortung für sein Tun und demnach auch sein Werk zu übernehmen. Da 
diese Form der hundertprozentigen Verantwortung in der Klienten-Dienstleister-Logik des 
Berufs des Grafikdesigners nicht möglich war, wurde er Künstler. Hirschhorn hatte zwar 
nach eigener Auskunft bereits während seiner Zeit als Grafikdesigner beschlossen, Grafik-
designer für sich selbst zu sein, also für sich selbst, nicht für andere; beschlossen hatte er 
aber vor allem, unabhängig zu arbeiten. Jedoch musste er erkennen, dass auch eine ver
änderte Herangehensweise am Dilemma des Grafikdesigners als zwischen eigenem An-
spruch und Kundenauftrag Schwebendem nichts ändern konnte.2 So war die Entscheidung, 
Künstler zu werden, für ihn letztlich eine befreiende:

1	  Vgl. Thomas Hirschhorn: Altars (2003/2006), in: Lisa Lee/Hal Foster (Hg.): Critical Laboratory – The Writings of Thomas 
Hirschhorn, Cambridge/London: The MIT Press 2013, S. 47–49.
2	  Vgl. Alison M. Gingeras: „Quality, No! Energy, Yes!” Thomas Hirschhorn on Why Confrontation Is Key When Making Art 
for the Public, in: Artspace, 18. November 2016; https://www.artspace.com/magazine/art_101/book_report/phaidon-thomas-
hirschhorn-interview-54368 [29.09.2020].

Thomas 
Hirschhorns 

Altäre 
Zwischen 

persönlichen 
Ikonen und 
implizierter 

Öffentlichkeit
Phillip Ost

https://www.artspace.com/magazine/art_101/book_report/phaidon-thomas-hirschhorn-interview-54368
https://www.artspace.com/magazine/art_101/book_report/phaidon-thomas-hirschhorn-interview-54368


9Thomas Hirschhorns Altäre 

„I realized that I had to make the choice to be an artist because only as an artist 
could I be totally responsible for what I did. The decision to be an artist is the 
decision to be free. Freedom is the condition of responsibility.”3

Dem Transitionsprozess vom Designer zum Künstler lag dabei jedoch ein klarer Topos zu 
Grunde: das Politische. Zwar hatte Hirschhorn unter dem Einfluss russischer Avantgarde-
künstler wie El Lissitzky, der in seinem Werk wiederum Kunst, grafische Gestaltung und die 
politische Dimension verband, zunächst noch versucht, politischen Anspruch und Grafik-
design in Einklang zu bringen, doch konnte er als Künstler von der neugewonnenen Frei-
heit und Unabhängigkeit sehr viel direkter Gebrauch machen.4 Ganz im Sinne von Oliver 
Marcharts Kritik an der inflationären Verwendung des Begriffs der künstlerischen Position5 
positioniert Hirschhorn sich und seine Arbeit im Hinblick auf das Politische und in Abgren
zung zum wiederum inflationären Gebrauch von Begriffen wie ‚politische Kunst‘, ‚engagierte 
Kunst‘ und ‚politischer Künstler‘. Im Text Kunst politisch machen: Was heisst das, den er im 
Dezember 2008 mit manifesthaftem Charakter verfasst, legt Hirschhorn seine ganz persön-
liche Sichtweise auf die politische Dimension seiner Arbeit dar. Diese fußt in Anlehnung an 
Jean-Luc Godard darauf, Kunst politisch und nicht politische Kunst zu machen.6

Doch was bedeutet das? Zunächst einmal bedeutet es für Hirschhorn, seiner Kunst eine 
Form zu geben. Und zwar eine solche, an deren Ausgangspunkt die Frage steht: Wie kann 
ich eine Form geben, die eine Position bezieht? Seine Antwort darauf besteht in der Eins-
werdung von Form und Künstler, einer Formgebung, die nur von ihm gesehen, verstanden 
und gekannt werden kann und die er hochhalten, behaupten und verteidigen will.7 Für ihn 
stellt die Formfrage die wichtigste aller künstlerischen Fragestellungen dar. Dieser grund-
sätzlich subjektivistische Ansatz durchzieht sein gesamtes Konzeptpapier und dient ihm als 
Folie zur konsequenten Selbstbefragung und Selbstüberprüfung. Neben den unbedingten 
Schaffensdrang und den Willen zur positiven Positionierung zur Wirklichkeit tritt hier auch 
die explizite Entscheidung für die über die Form hinausgehende Aufladung seiner Kunst: Für 
ihn gilt, dass seine Kunst auch immer die Felder von Liebe, Politik, Philosophie und Ästhetik 
berühren müssen.8 Nicht gleichmäßig, aber doch als conditio sine qua non.

Darüber hinaus wirft Hirschhorn jedoch auch weitere kunstimmanente Fragestellungen auf, 
die nicht mehr nur den Künstler, sondern auch das Feld des Betrachters betreffen. So fragt 
er unter anderem:

„Hat meine Arbeit die Fähigkeit ein Ereignis zu erzeugen? […] [K]ann – durch 
meine Arbeit – etwas kennengelernt werden? […] [B]esitzt meine Arbeit die 
Dynamik für einen Durchbruch? […] Widersteht meine Arbeit der Tendenz des 
Hermetischen?“9

Mit diesen Fragen wird Hirschhorn die Kunst gleichermaßen zum Werkzeug und zur Platt-
form, einerseits, um sich mit der Wirklichkeit zu konfrontieren, andererseits aber auch, um 
den Kontakt, den Dialog und möglicherweise die Konfrontation mit dem Betrachter durch 
das Werk zu suchen. Hirschhorn arbeitet, wie er ausführt, für den Anderen, eine multipel 
zu besetzende Entität, die sowohl in ihm selbst existiert als auch Teil des nicht-exklusiven 
Publikums ist, eine Entität, die er in seiner Arbeit nicht mitgedacht oder erwartet hat, die er 
aber unbedingt einschließen will.10 Diese Formulierung ist insofern bedeutsam, als sie die 
Vielgestaltigkeit des Publikums berücksichtigt und Hirschhorns anti-hierarchische Kunst
konzeption unterstreicht. Letztere manifestiert sich dabei nicht nur im Anspruch, Arbeiten 
nicht anhand ihres Präsentationsrahmens zu unterscheiden, sondern insbesondere auch in 
der expliziten Materialästhetik: 

3	  Zit. nach ebd.
4	  Vgl. ebd.
5	  Vgl. Oliver Marchart: „There is a Crack in Everything …” Public Art als politische Praxis, in: Christoph Schenker/Michael 
Hiltbrunner (Hg.): Kunst und Öffentlichkeit. Kritische Praxis der Kunst im Stadtraum Zürich, Zürich: JRP Ringier 2007, S. 235–244, 
hier S. 242f.
6	  Vgl. Thomas Hirschhorn: Kunst politisch machen: Was heisst das, 2008; http://www.thomashirschhorn.com/kunst-
politisch-machen-was-heisst-das/ [29.09.2020].
7	  Vgl. ebd
8	  Vgl. ebd.
9	  Ebd.
10	  Vgl. ebd.

http://www.thomashirschhorn.com/kunst-politisch-machen-was-heisst-das/
http://www.thomashirschhorn.com/kunst-politisch-machen-was-heisst-das/


10Thomas Hirschhorns Altäre 

Die Verwendung vorgefundener Materialien, das heißt solcher, die ihn bereits umgeben, ist 
seine Art und Weise, die Hierarchisierung und Auratisierung des Kunstwerks zu konter-
karieren.11 Durch die Verwendung profanster Materialien wie Pappe, Klebeband, Paletten-
holz, Filzstift oder Plastikfolie agiert er aus, was ihn selbst an den Präsentations- und ma-
teriellen Erscheinungsformen der Kunst gestört hat und was in seiner Wahrnehmung zu 
Einschüchterung und Exklusion der Betrachter*innen führen kann. Seine Materialien sind 
prekär, billig und entbehren jeder spirituellen und materialikonografischen Aufladung, sind 
andererseits aber auch jedem vertraut und versuchen so, die Betrachter*innen auf mög-
lichst niedriger Schwelle zu involvieren und auratische Hürden zu beseitigen. Sie bedürfen 
keiner Erklärung und sind Teil einer „poor art“,12 die mit etablierten Wertvorstellungen der 
Kunst bricht, dem Künstler gleichzeitig aber auch den Spielraum zur Definition eigener Qua-
litätskriterien lässt.13 Der Bruch vollzieht sich dabei jedoch nicht nur auf der materialikono-
grafischen Ebene, sondern gleichzeitig auch mit den etablierten Wertesystemen der Kunst, 
deren Sicherheit er ganz bewusst konterkariert und ins Wanken zu bringen versucht.14

Abbildung 1: Thomas Hirschhorn, Raymond Carver Altar, 1999, Fribourg © VG Bild-Kunst, Bonn 2022. 

Das anti-auratische und anti-hierarchische Moment, welches in seiner Aussage „I do hate 
hierarchy, every hierarchy“15 zum Ausdruck kommt, kennzeichnet ganz zentral auch sei-
ne Altar-Arbeiten: Sie versammeln beklebte und beschriebene Pappschilder, Absperrband, 
Plüschtiere, aus Zigarettenschachteln gebastelte Spruchbilder und anderes Material zu 
spontan wirkenden Memorialdisplays, deren Anmutung Anschluss an pop- und konsum-
kulturelle Erscheinungsformen sucht. So erinnern die Altäre nicht von ungefähr an eine 
uns allen geläufige Memorialkultur, nämlich die nach tragischen Ereignissen als Zeichen 
der Solidarität am Ort des Geschehens errichteten Erinnerungsorte.16 Hier akkumulieren 
sich ungeordnet Gegenstände, Spruchbänder und andere Devotionalien zu einem Altar im 
öffentlichen Raum.17 Das Moment der Tragik transportiert auch Thomas Hirschhorn in sei-

11	  Vgl. Gingeras 2016.
12	  Zit. nach ebd. 
13	  Vgl. ebd.
14	  Vgl. ebd.
15	  Ebd.
16	  Vgl. Hirschhorn 2013.
17	  Vgl. Jan Estep: Reading Hirschhorn. A Problem of (his) Knowledge, or Weakness as a Virtue, in: Afterall. A Journal of Art, 
Context and Enquiry, Nr. 9, 2004, S. 83–89, hier S. 85.



11Thomas Hirschhorns Altäre 

nen Altären, widmet er sie doch Gestalten der Kunst- und Literaturgeschichte, deren Leben 
Tragik nicht entbehren:18 Otto Freundlichs Ermordung im Konzentrationslager19 sowie die 
Tabletten- und Alkoholsucht Bachmanns20 und Carvers21 verbinden die Protagonisten mit 
anderen memorialen Solidaritätsbekundungen öffentlichen Raum.  

Der öffentliche Raum ist dabei von integraler Bedeutung für die Altäre Hirschhorns: Ge-
nau wie ihre spontan eingerichteten Pendants finden sich Hirschhorns Versionen an uni
versellen, aber gleichzeitig peripheren Orten der Stadt. Sie sind nicht strategisch, sondern 
quasi zufällig und folgen der Spontaneität des tragischen Augenblicks.22 Dieser vollzieht 
sich ungeplant unhierarchisch und entspricht damit ganz der künstlerischen Herangehens-
weise Hirschhorns: Auch er platziert seine Altäre an öffentlichen Orten wie Straßenecken, 
Unterführungen und U-Bahnhöfen und damit an Transit-Orten des Alltags, die weder Orte 
der Kunst noch Orte der Andacht sind. Viel mehr sind es Orte, die das Kunstwerk und damit 
auch den Künstler der Unkalkulierbarkeit des Öffentlichen aussetzen: Konfrontation und 
Ignoranz sind genauso möglich wie Vandalismus und Diebstahl.23 

Die Vielfältigkeit der Reaktionen auf seine Altäre lässt sich exemplarisch am Beispiel des 
Ingeborg-Bachmann-Altars von 2006 nachvollziehen: Dieser war auf Initiative der Berliner 
neuen Gesellschaft für bildende Kunst (nGbK) zusammen mit Werken von Ayşe Erkmen 
und Christine Hill für etwa einen Monat im U-Bahnhof Alexanderplatz installiert, einem 

18	  Vgl. Benjamin H. D. Buchloh: An Interview with Thomas Hirschhorn, in: October, Nr. 113, Sommer 2005, S. 77–100, hier S. 
84.
19	  Vgl. Denise Vernerey-Laplace: Otto Freundlich zwischen Licht und Dämmerung. Galerien, Freundschaften und Solidarität, 
in: Julia Friedrich (Hg.): Otto Freundlich. Kosmischer Kommunismus [Ausst.-Kat. Museum Ludwig, Köln], München/London/New 
York: Prestel 2017, S. 196–204, hier S. 203.
20	  Vgl. Richard Kämmerlings: Die vielen Lieben der Ingeborg Bachmann, in: Die Welt, 9. Januar 2018; https://www.welt.de/
kultur/literarischewelt/article172281980/Ingeborg-Bachmann-und-ihre-vielen-Lieben.html [29.09.2020]
21	  Vgl. Sara Kornfeld Simpson: Alcohol, Emotion, and Tension in Raymond Carver’s Fiction, in: WR. Journal of the CAS Writing 
Program, Nr. 7, 2014/2015, S. 43–55.
22	  Vgl. Hal Foster: An Archival Impulse, in: October, Nr. 110, Herbst 2004, S. 3–22, hier S. 8.
23	  Vgl. Hirschhorn 2013.

Abbildung 2: Thomas Hirschhorn, Ingeborg Bachmann Altar, 2006, U-Bahnhof Alexanderplatz, Berlin  
© VG Bild-Kunst, Bonn 2022. Foto: Karin Laakes/Wikimedia Commons.

https://www.welt.de/kultur/literarischewelt/article172281980/Ingeborg-Bachmann-und-ihre-vielen-Lieben.html
https://www.welt.de/kultur/literarischewelt/article172281980/Ingeborg-Bachmann-und-ihre-vielen-Lieben.html


12Thomas Hirschhorns Altäre 

schlechthinnigen Ort des Übergangs und des Vorbeiströmens. Bettina Klix widmet in ihrem 
Beitrag „Berliner Suchbilder“ für das Literaturmagazin offenes feld dem Ingeborg-Bach-
mann-Altar einen ganzen Abschnitt und gibt hierin interessante Einblicke in das Geschehen 
rund um Hirschhorns Werk:

„Ist hier jemand gestorben?, fragen sich zwei. Genau so sieht es aus! Ker-
zen brennen, Plüschtiere schauen traurig, gebastelte Schilder in ungelenker 
Schrift mit Herzen und Sternen künden von Trauer, aber auch von Verehrung. 
Fotos und Zeitungsausschnitte scheinen auf einen gerade erst erlittenen 
Verlust hinzudeuten. Menschen, die die Person nicht kennen, bleiben be-
troffen stehen. ‚Ingeborg – Du fehlst uns‘ oder ‚Dein Buch in meinem Herz‘. 
Aber selbst der Schriftzug ‚Ingeborg Bachmann For Ever‘ löst für die meisten 
Passanten nicht das Rätsel, wenn sie auf dem U-Bahnhof Alexanderplatz am 
Übergang von der U8 zur S-Bahn stehen geblieben sind. Sie fragen mich, wer 
das ist, weil ich wohl so betrübt schaue, als wüsste ich es. Wir kommen ins 
Gespräch. Ich muss selbst nach den Daten schauen, da stehen sie mit Ed-
dingstift auf Karton: 1926–1973. Auch ein Schüler kennt sie nicht. (Ich habe im 
Deutschunterricht noch ihr Gedicht Reklame deuten müssen)

Das Ensemble sieht wirklich so aus, als sei es spontan entstanden und wenn man die ein-
zelnen ‚Beiträge‘ ins Auge nimmt, wirken sie allesamt rührend und nicht ironisch. Manches 
eben niedlich, ungeschickt. Dass es nicht genau die Art von Straßenaltar ist, der spontan 
und anonym entsteht, erkennt man erst später daran, dass es vier Zugaben gibt, Kästchen, 
die rund um die Gedenkstätte stehen und in denen sich Bücher der Dichterin befinden – zwar 
an Ketten gelegt, aber als ich einige Tage später wiederkam, waren doch schon einige ‚be-
freit‘ worden. ‚Die Wahrheit ist dem Menschen zumutbar‘ springt einem ihr bekanntester 
Satz entgegen.“24

24	  Bettina Klix: Berliner Suchbilder, in: Offenes Feld, Jg. 2, Nr. 4, 2015, S. 13–14.

Abbildung 3: Thomas Hirschhorn, I Love Otto Freund-
lich, Souvenir from the Otto Freundlich Altar 1998, 1998, 
Filzstift und ausgeschnittene Fotokopien auf Karton, 
40 x 26,7 cm, Museum of Modern Art, New York. 
http://www.moma.org © VG Bild-Kunst, Bonn 2022.

Abbildung 4: Jessica Zaydan, Nick und Jessica, die ein 
Fan der Backstreet Boys war (aus der Serie  
Never Break Your Heart), 2015/16 © Jessica Zaydan.



13Thomas Hirschhorns Altäre 

Ganz ähnliches berichtet auch Claudia Wah-
judi in ihrem Beitrag für den zur Alexander-
platz-Ausstellung erschienenen kleinen Kata-
log. Auch sie verweist auf den zum Innehalten 
anstiftenden Charakter des Altars. Menschen 
verweilen, geraten ins Gespräch und legen so-
gar neue Devotionalien nieder, die in der Zahl 
ungefähr den bereits entwendeten entspre-
chen.25

Dennoch geht es Hirschhorn nicht in erster 
Linie um die Partizipation der Betrachter*in-
nen, sondern vielmehr um dessen Implikation. 
Damit setzt er sich nicht nur von interaktiven 
künstlerischen Praktiken ab und behauptet die 
Autonomie seines Werks, sondern impliziert 
die Konfrontation genauso wie die Missachtung. 
Das Publikum, zumeist zufällig vorbeieilend, 
kann verweilen, kontemplieren oder achtlos 
vorübergehen, für den Künstler unterteilen 
diese Reaktionen sein Werk nicht in Erfolg und 
Misserfolg.26 Wie bereits in seiner frühen Ar-
beit Jemand kümmert sich um meine Arbeit von 
1992 exponiert er sein Werk und damit unwei-
gerlich auch sich selbst einem unkontrollier-
baren öffentlichen Raum und damit auch der 
Gefahr, dass die Müllabfuhr seine prekären 
Objekte einfach entfernt und entsorgt.27

Dass er dabei in den Altären nicht nur das phy-
sische Kunstwerk, sondern auch einen Teil seines Selbst in die Öffentlichkeit stellt, liegt 
auf der Hand. So lässt er durch die wenig repräsentative und sehr persönliche Auswahl 
der verehrten Künstler*innen nicht nur seinen intellektuellen Referenzrahmen aufscheinen, 
sondern bekennt gleichzeitig auch seine Liebe zu diesen Personen. Diese äußert sich in ge-
radezu teenagerhafter Verehrung: I love Otto Freundlich und Wir vergessen dich nicht! ist dort, 
dekoriert mit Herzchen und Peace-Zeichen, zu lesen. Solcherlei affekthafte Äußerungen 
würde man eher in Jugendzimmern der späten 1990er-Jahre vermuten, wie sie auch von der 
Leipziger Fotografin Jessica Zaydan in ihrem Projekt Never Break Your Heart thematisiert 
werden,28 doch sind sie Teil der künstlerischen Strategie Hirschhorns: Das zur Schau ge-
tragene Fantum ist Stärke und Schwäche zugleich.

Eine Schwäche ist es insofern, als es der Verwundbarkeit eine Form gibt, die in ihrer pre
kären Ästhetik und ihrer Anlehnung an Straßenaltäre für nahezu jede*n lesbar und an-
schlussfähig ist. Andererseits schützt ihn die Absolutheit des Fantums vor der Notwendig-
keit zur tiefergehenden Begründung seiner Verehrung und damit auch vor der übermäßigen 
Aufladung seiner Altäre mit Bedeutung.29 Sie sind demnach in ihrer Erscheinung nicht nur 
antihierarchisch, sondern vor allem auch antimonumental: Aus billigem Material assem
bliert und mit popkulturellen Versatzstücken dekoriert sind sie flüchtige, der Kurzlebigkeit 
der Gegenwart entsprechende skulpturale Manifestationen, die weder darlegen, warum der 
jeweiligen Person gehuldigt wird, noch durch ihre materielle Erscheinung einen Hinweis auf 
die Bedeutung des Verehrten geben. Der bzw. die Verehrte erscheint als Name-Drop, dessen 
Bedeutung sich allein im Vertrauen auf die wohlfeile Auswahl durch den Künstler legitimiert. 

25	  Vgl. Claudia Wahjudi: Drei Haltepunkte im Transitraum, in: Neue Gesellschaft für Bildende Kunst (Hg.): U2 Alexanderplatz 
[Ausst.-Kat. U-Bahnhof Alexanderplatz, Berlin], Berlin: Vice Versa 2006, S. 18–21, hier S. 19.
26	  Vgl. Gingeras 2016.
27	  Vgl. Bice Curiger: Mit der Leidenschaft des Anderen. Ein Kurzführer durch das Werk von Thomas Hirschhorn, in: Corina 
Caduff/Anne-Kathrin Reulecke/Ulrike Vedder (Hg.): Passionen. Objekte – Schauplätze – Denkstile, München: Fink 2010, S. 105–
119.
28	  o. A.: Jessica Zaydan. Never Break Your Heart, in: Kultur-Online, 10. Februar 2016; https://kultur-online.net/inhalt/
jessica-zaydan-never-break-your-heart [29.09.2020].
29	  Vgl. Gingeras 2016.

Abbildung 5: Martin Kippenberger, Einer von Euch, 
unter Euch, mit Euch, Porträt Martin Kippenberger 
(Übermalung mit Wasserfarben von Jochen Krüger), 
1977, Offsetlithographie auf Papier, 59,5 x 42 cm 
© Estate of Martin Kippenberger, Galerie Gisela 
Capitain, Cologne.

https://kultur-online.net/inhalt/jessica-zaydan-never-break-your-heart
https://kultur-online.net/inhalt/jessica-zaydan-never-break-your-heart


14Thomas Hirschhorns Altäre 

Der emotionale Impuls überlagert das rationale und intellektuelle Verständnis und schließt 
damit an die heutige Kultur an: Die Überfülle an Informationen und Sinneseindrücken, die 
über die verschiedensten medialen Kanäle auf Rezipient*innen einprasseln, lassen kaum 
mehr Zeit zur intensiven Rezeption eines gegebenenfalls auch tragischen Künstlerlebens. 
Der mediale Überfluss spiegelt sich auch in der schieren Masse der agglomerierten Mate-
rialien Hirschhorns wider, die Zusammenhang suggerieren, die Betrachter*innen jedoch vor 
allem in überfordertes Staunen versetzen.30 

Dieser Konnex zwischen Künstler und Publikum verdient Aufmerksamkeit: Hirschhorn 
agiert hier nicht anders als die Betrachter*innen, denn auch er ist Teil der medialen Über-
flussgesellschaft. Anstatt den Rezipient*innen eine hierarchisierte und gleichsam künstler
isch aufgearbeitete Version eines Altars zu liefern, verharrt auch er in der Position dessen, 
der keine klare Antwort geben kann. Durch die unhierarchische und chaotische Präsen
tation wird Hirschhorn zu einem Wiedergänger Martin Kippenbergers, der in einem Porträt 
bekennt, Einer von Euch, unter Euch, mit Euch zu sein und durch dessen Werk sich ein steter 
Austausch mit Künstlerkollegen, den Zeitläufen, dem Publikum zieht.31

Hirschhorn widersetzt sich einem didaktischen Anspruch und verleiht dem möglicherweise 
lakonischen Achselzucken der Betrachter*innen Ausdruck. So bekennt er: 

„As an artist, I don’t think I have to resolve paradoxes and contradiction or to 
fight confusion; I myself feel confused and full of contradictions. I make affir-
mations without being certain of their validity.”32

Hirschhorn akzeptiert seine eigene Konfusion und Limitiertheit und impliziert damit ein 
auch den Betrachter*innen nicht unbekanntes Gefühl.33

Hierin drückt sich gleichfalls ein Moment der Verweigerung aus: Hirschhorn gibt keine kla-
ren Antworten, er bietet keine vorgefertigten Interpretationsmuster an und verweigert sich 
der didaktischen und hierarchisierten Wissensvermittlung.34 Er akzeptiert die Tatsache, 
dass einfache Antworten kaum noch zu geben sind und befindet sich damit auch zwei Jahr-
zehnte nach der initialen Konzeption seiner Altararbeiten auf der Höhe der Gegenwart. Wäh-
rend der seit ein paar Jahren weltweit grassierende politische Populismus suggeriert, dass 
einfache Antworten auf globale Probleme zu geben sind und so der Polarisierung und Spal-
tung der Gesellschaft Vorschub leistet, konfrontiert Hirschhorn sich und die Öffentlichkeit 
mit der Ambiguität der Gegenwart. Er agiert dabei beinahe wie ein embedded artist,35 der 
den Betrachter*innen in Konfusion verbunden ist.

Verweigerung ist überhaupt ein Motiv, das in Hirschhorns Arbeit an verschiedenen Stellen 
aufscheint und auch im Hinblick auf das Thema der Öffentlichkeit von Bedeutung ist: In sei-
ner Absage an einfache Antworten und das didaktische Heranführen der Betrachter*innen 
an seine Arbeit verweigert er sich auch dem häufig in öffentlichen Arbeiten eingeschrie
benen Anspruch der Interaktion und der Vervollständigung des Werkes durch die Inter
aktion mit den Betrachter*innen.36 

„Rather than triggering the participation of the audience, I want to implicate 
them. I want to force the audience to be confronted with my work. This is the 
exchange I propose. The artworks don’t need participation; it’s not an inter-
active work. It doesn’t need to be completed by the audience; it needs to be an 
active, autonomous work with the possibility of implication.”37

30	  Vgl. Estep 2004, S. 85.
31	  Vgl. Susanne Kleine: Kosmos Kippenberger, in: Lisa Franzen/Lena Ipsen/Susanne Kleine (Hg.): Martin Kippenberger. 
Bitteschön, Dankeschön [Ausst.-Kat. Bundeskunsthalle, Bonn], Köln: Snoeck  2019, S. 27–79, hier S. 27.
32	  Zit. nach Estep 2004, S. 87.
33	  Vgl. ebd.
34	  Vgl. ebd., S. 84.
35	  Vgl. Jörg Scheller: The Embedded Artist. Zur Heimholung der Künste in Kultur und Gesellschaft durch künstlerische 
Forschung, in: Ruedi Widmer (Hg.): Laienherrschaft – 18 Exkurse zum Verhältnis von Künsten und Medien, Zürich: diaphanes 2014, 
S. 201–212.
36	  Vgl. Gingeras 2016.
37	  Gingeras 2016.



15Thomas Hirschhorns Altäre 

Hirschhorns Öffentlichkeit ist die einer implizierten, einer stets mitgedachten, dabei in ihrer 
Komplexität und Vielgestaltigkeit integrierten Öffentlichkeit. Anknüpfend an seine Kon-
zeption von der politisch gemachten Kunst und der damit verbundenen Einbeziehung des 
von ihm sogenannten Anderen macht Hirschhorn in seinen Altararbeiten Angebote an die 
Betrachter*innen und den öffentlichen Raum, sich mit dem Werk, der Gegenwart und sich 
selbst auseinanderzusetzen. Dabei bezieht er nicht die Position des antwortgebenden und 
wissenden Künstlers, sondern wird eins mit seinem Werk und damit der Öffentlichkeit, von 
der er sich nicht separiert, sondern sie, wie bereits beschrieben, impliziert.

Dass Hirschhorn sich hier nicht zu einer wie auch immer gearteten lösungsorientierten Aus-
sage an das Publikum wendet, kann man ihm sicherlich zum Vorwurf machen. Aber es wäre 
vor der Folie seiner expliziten Künstlertheorie inkonsequent. Für ihn vollzieht sich politische 
Kunst im öffentlichen Raum nicht als agitatorische und einfach lesbare skulpturale Praxis, 
sondern als offenes Reflexionsangebot, das vielmehr mit als für den Betrachter denkt.

Nicht unerwähnt bleiben sollte, dass die Altäre Teil einer genealogischen Reihe im Werk 
Hirschhorns sind, wie Hal Foster äußerst schlüssig darlegt. Seine seit dem Jahr 1999 in ver-
schiedenen Varianten und an verschiedenen Orten installierten Monumente verbinden den 
devotionalen Charakter der Altäre mit dem informierenden Duktus der Kioske. Letzteren 
installierte Hirschhorn u. a. im Jahr 1999 in der Universität Zürich und widmete es ebenfalls 
Ingeborg Bachmann.

Die hier beispielhaft miteingebrachte Auswahlliteratur kombiniert Hirschhorn in den Monu-
menten mit der Verehrung von Granden der Philosophiegeschichte: Baruch Spinoza, George 
Bataille, Gilles Deleuze und Antonio Gramsci. Analog zu den Altären huldigt Hirschhorn hier 
persönlichen Ikonen, tut dies aber erneut an mehr oder weniger peripheren Orten und in der 
für ihn typischen prekären Ästhetik: So platziert er beispielsweise das Spinoza-Monument 
im Amsterdamer Rotlichtviertel und das Bataille-Monument während der documenta 11 in 
einem mehrheitlich von Migrant*innen bewohnten Viertel Kassels.38

In seiner Konzeption geht Hirschhorn jedoch über den vor allem persönlichen Charakter der 
Altäre hinaus: Wie er selbst sagt, sind seine Monumente „community commitments“, wohin-
gegen die Altäre „personal commitments“ sind.39 Der Aspekt der Community ist dabei ganz 
grundsätzlich Teil der Konzeption seiner Monumente, die genau wie seine Altäre eben keine 
Monumente im herkömmlichen Sinn sind: 

„The Monument is different because it requires the help of the neighbors; it is 
created with the assistance of other people.”40

Die Monumente werden nicht von oben herab auf die Community oktroyiert, sondern zusam-
men mit der lokalen Gemeinschaft gebaut und betrieben. So verbindet der Künstler lokales 
Engagement mit der dezidierten Kritik an der historischen Praxis des Monuments.41 Da-
durch, dass Monumente zumeist durch die in einer Gesellschaft Macht Besitzenden instal
liert werden, sind sie für Hirschhorn auch immer Ausdruck der herrschenden Ideologie und 
eines Status quo,42 den er damit attackiert:

„My exhibition is not about hope, or about creating points of stabilization; it is 
about showing my disgust with the dominant discourse and showing my con-
tempt for the fascination with power.”43

Doch neben diesen gesellschaftskritischen Aspekt tritt in den Monumenten ein, vor allem 
im Kontrast zu den Altären, sehr viel umfassenderer Informationsanspruch zutage: So 
wird das den betreffenden Denker zeigende skulpturale Werk vom sogenannten Informa-

38	  Vgl. Foster 2004, S. 8f.
39	  Thomas Hirschhorn: Statement. Monuments, 2003; http://www.thomashirschhorn.com/statement-monuments/ 
[29.09.2020].
40	  Zit. nach Buchloh 2005, S. 85.
41	  Vgl. Jasmina Llobet/Luis Pons: Contemporary Sculpture in Public Space. A Missed Opportunity, 2019, unveröffentlichtes 
Manuskript, 9 Seiten, hier S. 6–7.
42	  Vgl. Estep 2004, S. 88.
43	  Zit. nach ebd.

http://www.thomashirschhorn.com/statement-monuments/ 


16Thomas Hirschhorns Altäre 

tionsteil flankiert, der zum Verweilen, doch vor allem zum Studium der dort ausliegenden 
philosophischen Schriften einlädt. Der Informationsteil erhält insbesondere in den auf das 
Spinoza-Monument folgenden Arbeiten eine immer extensivere Bedeutung.44 Während also 
in den Altären vor allem die Frage des Wer beantwortet wird, wird in den Monumenten auch 
die Frage des Warum beantwortet.45 Den so angebotenen Mehrwert der Monumente richtet 
Hirschhorn auf die Aktivierung der Betrachter*innen: Die Kraft zur Reflexion und die Kraft 
zu Denken möchte Hirschhorn durch die philosophischen Werke in den Betrachter*innen in-
stallieren, denn diese Kräfte sind das Bleibende, auf das der Künstler hofft. Schließlich sind 
auch die Monumente keine klassischen Monumente, denn auch sie sind lediglich temporär 
und ihre Bestandteile werden nach Ende der örtlichen Intervention unter den Anwesenden 
verteilt bzw. der örtlichen Müllabfuhr übergeben. 

Das über die prekäre, antihierarchische Konzeption hinausgehende verbindende Moment 
von Altären und Monumenten ist dabei wiederum die Verehrung der in ihnen Geehrten 
durch den Künstler: Hirschhorn investiert zunächst seine Liebe und seine Verbundenheit, 
um zur Reflexion und zum kritischen Denken anzuregen. Ihm geht es dabei um die Über-
tragung der von ihm selbst gemachten Erfahrungen mit dem Denken und den Werken der 
in den Altären und Monumenten geehrten Künstler, Literatinnen und Philosophen: nicht im 
Sinne einer didaktisch strikten Konzeption, sondern vielmehr im Sinne einer Aktivierung 
zum kritischen Denken. Und dieses Moment verbindet einmal mehr Altäre und Monumente: 
Hirschhorn geriert sich auch in den Monumenten nicht als belehrender und allwissender 
Künstlerdidaktiker, sondern überlässt erneut den Betrachter*innen das Denken, statt für 
sie zu denken.

Literatur

o. A.: Jessica Zaydan. Never Break Your Heart, in: Kultur-Online, 10. Februar 2016;  
https://kultur-online.net/inhalt/jessica-zaydan-never-break-your-heart [29.09.2020].

Buchloh, Benjamin H. D.: An Interview with Thomas Hirschhorn, in: October, Nr. 113, Sommer 2005, 
S. 77–100.

Curiger, Bice: Mit der Leidenschaft des Anderen. Ein Kurzführer durch das Werk von Thomas 
Hirschhorn, in: Corina Caduff/Anne-Kathrin Reulecke/Ulrich Vedder (Hg.): Passionen. Objekte – 
Schauplätze – Denkstile, München: Fink 2010, S.105–119.

Estep, Jan: Reading Hirschhorn. A Problem of (his) Knowledge, or Weakness as a Virtue, in: Afterall. 
A Journal of Art, Context and Enquiry, Nr. 9, Frühjahr/Sommer 2004, S. 83–89.

Foster, Hal: An Archival Impulse, in: October, Nr. 110, Herbst 2004, S. 3–22.

Gingeras, Alison M.: “Quality, No! Energy, Yes!” Thomas Hirschhorn on Why Confrontation Is Key 
When Making Art for the Public, in: Artspace, 18. November 2016; https://www.artspace.com/
magazine/art_101/book_report/phaidon-thomas-hirschhorn-interview-54368 [29.09.2020].

Hirschhorn, Thomas: Statement. Monuments, 2003; http://www.thomashirschhorn.com/statement-
monuments/ [29.09.2020].

Hirschhorn, Thomas: Kunst politisch machen: Was heisst das, 2008; http://www.thomashirschhorn.
com/kunst-politisch-machen-was-heisst-das/ [29.09.2020].

Hirschhorn, Thomas: Altars (2003/2006), in: Lisa Lee/Hal Foster (Hg.): Critical Laboratory – The 
Writings of Thomas Hirschhorn, Cambridge/London: The MIT Press 2013, S. 47–49.

44	  Vgl. Hirschhorn 2003.
45	  Vgl. ebd.

https://kultur-online.net/inhalt/jessica-zaydan-never-break-your-heart
https://www.artspace.com/magazine/art_101/book_report/phaidon-thomas-hirschhorn-interview-54368
https://www.artspace.com/magazine/art_101/book_report/phaidon-thomas-hirschhorn-interview-54368
http://www.thomashirschhorn.com/statement-monuments/
http://www.thomashirschhorn.com/statement-monuments/
http://www.thomashirschhorn.com/kunst-politisch-machen-was-heisst-das/
http://www.thomashirschhorn.com/kunst-politisch-machen-was-heisst-das/


17Thomas Hirschhorns Altäre 

Kämmerlings, Richard: Die vielen Lieben der Ingeborg Bachmann, in: Die Welt, 9. Januar 2018; 
https://www.welt.de/kultur/literarischewelt/article172281980/Ingeborg-Bachmann-und-ihre-
vielen-Lieben.html [29.09.2020].

Kleine, Susanne: Kosmos Kippenberger, in: Lisa Franzen/Lena Ipsen/Susanne Kleine (Hg.): Martin 
Kippenberger. Bitteschön, Dankeschön [Ausst.-Kat. Bundeskunsthalle, Bonn], Köln: Snoeck 2019, 
S. 27–79.

Klix, Bettina: Berliner Suchbilder, in: Offenes Feld, Jg. 2, Nr. 4, 2015, S. 5–14.

Kornfeld Simpson, Sara: Alcohol, Emotion, and Tension in Raymond Carver’s Fiction, in: WR. Journal 
of the CAS Writing Program, Nr. 7, 2014/2015, S. 43–53.

Llobet, Jasmina/Pons, Luis: Contemporary Sculpture in Public Space. A Missed Opportunity, 2019, 
unveröffentlichtes Manuskript, 9 Seiten.

Marchart, Oliver: „There is a Crack in Everything...“ Public Art als politische Praxis, in: Christoph 
Schenker/Michael Hiltbrunner (Hg.): Kunst und Öffentlichkeit. Kritische Kunst im Stadtraum Zürich, 
Zürich: JRP Ringier 2007, S. 235–244.

Scheller, Jörg: The Embedded Artist. Zur Heimholung der Künste in Kultur und Gesellschaft durch 
künstlerische Forschung, in: Ruedi Widmer (Hg.): Laienherrschaft – 18 Exkurse zum Verhältnis von 
Künsten und Medien, Zürich: diaphanes 2014, S. 201–212.

Vernerey-Laplace, Denise: Otto Freundlich zwischen Licht und Dämmerung. Galerien, 
Freundschaften und Solidarität, in: Julia Friedrich (Hg.): Otto Freundlich. Kosmischer 
Kommunismus [Ausst.-Kat. Museum Ludwig, Köln], München/London/New York: Prestel 2017, 
S. 196–204.

Wahjudi, Claudia: Drei Haltepunkte im Transitraum, in: Neue Gesellschaft für Bildende Kunst (Hg.): 
U2 Alexanderplatz [Ausst.-Kat. U-Bahnhof Alexanderplatz, Berlin], Berlin: Vice Versa 2006, 
S. 18–21.

https://www.welt.de/kultur/literarischewelt/article172281980/Ingeborg-Bachmann-und-ihre-vielen-Lieben.html
https://www.welt.de/kultur/literarischewelt/article172281980/Ingeborg-Bachmann-und-ihre-vielen-Lieben.html


18Realer Akt, fiktives Theater

Realer Akt, 
fiktives Theater

Streiträume 
bei Milo Rau 

und Christoph 
Schlingensief

 Jetzt kommen wir zu dem Akt, der real ist. Ich sage 
es noch einmal: Es ist eine Wiener Festwochen 
Inszenierung. Es ist ein Schauspieler. Es ist absolut die 
Wahrheit.“1 – Christoph Schlingensief

Christoph Schlingensief (1960–2010) und Milo Rau (*1977) sind, wie es der Theaterwissen-
schaftler Benjamin Wihstutz jüngst formulierte,2 prototypisch für zwei unterschiedliche He-
rangehensweisen an die Anforderungen politischen Theaters: Während der eine den Konflikt 
mit dem Publikum austrägt und im typischen Habitus der 1990er-Jahre auf Provokationen 
setzt, um einen Streit anzuzetteln, schafft der andere einen Safe Space, einen Ort, an dem 
das Problem angesprochen und durchexerziert werden kann, um aus dem hierbei erarbei-
teten Konsens heraus einen Aktivismus außerhalb des geschützten Theaterraumes zu in-
itiieren. Wenngleich sich ihre Arbeitsweisen unterscheiden, sind beide Musterbeispiele für 
Künstler*innen, die Streiträume3 erschaffen. Sie führen gezielt Konflikte moralischer, poli-
tischer und gesellschaftlicher Natur herbei, die sie im symbolisch kodierten Raum,  welchen 
sowohl Theater als auch Kunst bieten, verhandeln. Der Streitraum bietet eine schützende 
Hülle und kreiert einen Ort, an dem Kontroversen ausgetragen, Debatten geführt und Uto-
pien ohne Rücksicht auf Konsequenzen erprobt werden können. Er ist eine Art „Zwischen-
welt […], die es nirgendwo gibt außer in einer Kunst, die ihre Grenzen zugleich einhält und 
überschreitet.“4 Schlingensiefs Bitte liebt Österreich – Erste österreichische Koalitionswoche 
(kurz: Bitte liebt Österreich) (2001)5 und Raus Das Kongo Tribunal (2015)6, die im Folgenden als 

1	  Christoph Schlingensief in: Ausländer raus. Schlingensiefs Container (R: Paul Poet, A 2002, DVD: Bonusfilm).
2	  Wihstutz formulierte diesen Gedanken im Rahmen eines öffentlichen Workshops des Sonderforschungsbereichs 1385 
Recht und Literatur an der WWU Münster (Teilprojekt: Schau-Prozesse. Inszenierungen des Rechts als soziale Praxis) mit 
dem Titel Schau-Prozesse. Gericht und Theater als Bühnen des Politischen am 22.09.2020, dessen Verschriftlichung in Form eines 
Sammelbands noch aussteht.
3	  Der Begriff des Streitraums wird bei Wihstutz auf Grundlage von Chantal Mouffes politischer Theorie (Vgl. Chantal 
Mouffe: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, 7. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp 2017, insb. S. 30.) für 
das Theater adaptiert: „Laut Mouffe besteht daher die Hauptaufgabe einer demokratischen Politik darin, entgegen einer 
konsensuellen Ausrichtung den konstitutiven Antagonismus in einen ‚gezähmten‘ Agonismus umzuwandeln und mithin der 
Gesellschaft politische Streiträume zu Verfügung zu stellen, in denen unvereinbare Konflikte hegemonialer Perspektiven 
zugelassen werden können und sich die Opponenten des Streits als legitime Gegner anerkennen.“ Benjamin Wihstutz: Der 
andere Raum. Politiken sozialer Grenzverhandlung im Gegenwartstheater, Zürich: diaphanes 2012, S. 128. Hier soll er als eine Art 
Gattungsbegriff eben jene künstlerischen Praxen bezeichnen, die einen derart organisierten Raum erschaffen. 
4	  Carl Hegemann: Ästhetische Praxis im öffentlichen Raum. Warum Christoph Schlingensiefs Aktionskunst heute 
wahrscheinlich keine Chance mehr hätte, in: Vanessa Höving/Katja Holweck/Thomas Wortmann (Hg.): Christoph Schlingensief. 
Resonanzen, Müchen: edition text + kritik 2020, S. 37–44, hier S. 40.
5	  Grundlage für die folgende Fallstudie ist vorrangig Paul Poets dokumentarischer Film Ausländer raus. Schlingensiefs 
Container. Als Belege für bestimmte Aussagen sind deswegen an entsprechender Stelle die jeweiligen Filmsequenzen 
angeführt.
6	  Wenn im Folgenden vom Kongo Tribunal gesprochen wird, meint dies ausschließlich die Aufführungen, die als Bukavu 
Hearings (29.–31. Mai 2015, Collège Alfajiri, Bukavu, Demokratische Republik Kongo) und Berlin Hearings (26.–28. Juni 2015, 
Sophiensæle, Berlin, Deutschland) bezeichnet werden. Am 8. Oktober 2020 veröffentlichten Milo Rau und das International 

Jana Bernhardt

“



19Realer Akt, fiktives Theater

exemplarisch untersucht werden, fallen in eben jene Kategorie künstlerischer Praxen. In 
der Gegenüberstellung dieser beiden Fallbeispiele sollen im Folgenden die grundlegenden 
Konzepte der beiden Ansätze analysiert und gezeigt werden, in welchem Spektrum Streit-
räume ausagiert werden können.

Im Sommer 2000 steht während der Wiener Festwochen direkt vor der ehrwürdigen 
Oper, mitten auf dem Herbert-von-Karajan-Platz ein provisorisches Camp aus gestapel-
ten und umzäunten Containern [Abb. 1], das sowohl Gefängnis als auch Festung zu sein 
scheint. Auf dem Transparent, das auf eines der Containerdächer montiert wurde, heißt es:  

„AUSLÄNDER RAUS!“, während die Bauzäune, die das provisorisch errichtete Asylbe
werber*innenheim umgeben, mit Fahndungsplakaten, Parolen und Schlagzeilen beklebt 
sind. Sie verkünden Aussagen und Forderungen der Freien Partei Österreich (kurz: FPÖ), 
die im Februar 2000 als erste rechtspopulistische Partei in eine europäische Regierung ein-
gezogen ist sowie Schlagzeilen der Kronenzeitung, einem populistischen Tageblatt. In eben 
jene Container ziehen am ersten Tag der sechstägigen Aktion zwölf Asylbewerber*innen ein, 
die allesamt als Geflüchtete verschiedenster Nationen in einem »Big Brother«-ähnlichen 
Livestream-Format ausgestellt werden sollen. Sechs fest installierte Kameras werden ihr 
tägliches Leben überwachen und live auf eine Webseite übertragen, auf der zudem weitere 
Informationen zu den einzelnen Bewohner*innen wie ihre Herkunft, ihr Beruf, ihre Lebens-
ziele etc. zu finden sein werden.7 Außerdem kann man auf der Seite mittels eines einfachen 
Klicks abstimmen8 und darüber mitentscheiden, wer das Containerdorf verlassen und ge-
mäß des Szenarios aus Österreich ausgewiesen werden soll. Wer am Ende der sechs Tage 

Institute for Political Murder (IIPM) auf einem ihrer Kanäle in den sozialen Medien zudem die dritte Sitzung des Kongo 
Tribunals: die Kolwezi Hearings. Am 25. Oktober 2020, heißt es, wurden die über 20 Anhörungen im Schauspielhaus Zürich 
zusammengefasst, diskutiert und ein vorläufiges Urteil gefällt. Die finale Sitzung und Beratung des Tribunals fänden Ende 
Februar 2021 vor Ort in Kolwezi statt (vgl. Milo Rau/IIPM: https://www.instagram.com/p/CGj_CcIpT6C/?utm_source=ig_
web_copy_link, 20.10.2020 [11.04.2021]. Sowohl der Vortrag, der als Grundlage für diesen Aufsatz genutzt wurde, als auch 
der Aufsatz selbst sind im Wesentlichen vor dieser Ankündigung entstanden. Die Kolwezi Hearings werden deswegen für die 
Argumentation nicht berücksichtigt. Ein besonderer Fokus wird stattdessen auf die Bukavu Hearings gesetzt, die vor der 
Aufführung in Berlin stattgefunden haben, einen starken lokalen Bezug aufweisen und zudem besser dokumentiert sind. Unter 
dem Titel Das Kongo Tribunal sind darüberhinaus ein dokumentarischer Film (Das Kongo Tribunal (R: Milo Rau, D/CH 2017, DVD: 
Fruitmarket und Langfilm)) sowie ein begleitendes Buch zu Film und Aufführung erschienen (Milo Rau: Das Kongo Tribunal, 
Berlin: Verbrecher Verlag 2017). Da es sich bei dem Film um den einzigen Mitschnitt der Aufführungen handelt und zudem 
kein Dramentext zum Kongo Tribunal existiert, kann er als Ausgangspunkt für sämtliche Rückschlüsse auf die Aufführungen 
respektive die nachfolgende Analyse gesehen werden.
7	  https://www.schlingensief.com/backup/wienaktion/ [10.04.2021].
8	  Eine weitere Möglichkeit, an der Abstimmung teilzunehmen, bieten die an die Zäune plakatierten Telefonnummern. Hier 
erfolgt das Votum, indem die entsprechende Nummer, die dem*r jeweiligen Insass*in zugeordnet ist, angerufen wird. 

Abbildung 1: Christoph Schlingensief, Bitte liebt Österreich – Erste österreichische Koalitionswoche, 2000 © david 
baltzer/bildbuehne.de.

https://www.instagram.com/p/CGj_CcIpT6C/?utm_source=ig_web_copy_link
https://www.instagram.com/p/CGj_CcIpT6C/?utm_source=ig_web_copy_link
 https://www.schlingensief.com/backup/wienaktion/


20Realer Akt, fiktives Theater

noch im Dorf wohnt, hat gewonnen und soll die Staatsbürger*innenschaft erhalten. Ganz so, 
als wäre das Fernsehformat »Big Brother« ins echte Leben getreten und das soziale Spek-
takel eine passende Kategorie für den Umgang mit politischen Fragen. Während der sechs 
Tage, an denen Bitte liebt Österreich ‚läuft‘, werden die Container zudem mit einem fort
laufenden Programm bespielt: Wir sehen Kundgebungen mit Persönlichkeiten des politi-
schen und öffentlichen Lebens, wie z. B. dem damaligen Vorsitzenden der PDS-Bundestags
fraktion Gregor Gysi (AR, 00:31:20–00:32:21) und der Schriftstellerin Elfriede Jelinek, eine 
Art Einbürgerungsunterricht für die Insass*innen der Installation (AR, 00:17:22–00:17:39) 
oder Christoph Schlingensief, der, mit einem Megaphon bewaffnet, vor der Einzäunung die 
Aufmerksamkeit der Passant*innen sucht: „Kommen Sie, meine Damen und Herren. Gehen 
Sie jetzt hier rein hinten in die Peepshow und schauen sich Ihren Asylbewerber an und das 
ist absolut kostenlos.“ (AR, 00:06:43–00:06:52) Man muss sich lediglich ein wenig krumm 
machen, um durch einen der schmalen Sehschlitze schauen zu können, die den Blick ins 
Innere des Containers freigeben. Schlingensief lädt zur modernen Völkerschau ein, bei der 
jede*r Passant*in zum*r Voyeur*in werden kann. Es braucht nicht lange, bis sich die Em-
pörung, die bereits an den ersten Tagen unter den unfreiwilligen Rezipient*innen zu spüren 
ist, von wütendem Aktionismus abgelöst und die ‚Asylanten-Peepshow‘ zum Anlass öffent-
lichen Ärgernisses wird.

Unter der Frage „Kann er das wirklich ernst meinen?“ formiert sich ein großes Medienecho 
(AR, 00:43:25–00:43:33) und offenkundige Anfeindungen, wenngleich jene, die Schlingensief 
provozieren will, nämlich FPÖ und Kronenzeitung, sich nicht äußern: 

„Schlingensief hatte beispielsweise vermutet, dass das Transparent ‚Auslän-
der raus‘, irgendwann von den Rechten abgerissen würde. Denn die fühlten 
sich durch diese dermaßen direkte Zuschaustellung ihrer Ziele bedroht und 
beleidigt. Es waren dann aber linke Demonstrantinnen und Demonstranten 
der jede Woche stattfindenden ‚Donnerstagsdemo‘ gegen die schwarzblaue 
Regierung, die, um ein politisches Zeichen zu setzen, das Containerdorf 
stürmten und damit ihren politischen Gegnern die Arbeit abnahmen und Ös-
terreich vor ‚Beschmutzung‘ schützten, obwohl das ihren eigenen politischen 
Absichten völlig widersprach.“9 

Die Empörung, die sich an Schlingensiefs Arbeit10 entlädt, gilt jedoch eigentlich dem, was sie 
offenlegt und dem Umstand, dass sie es überhaupt tut. Im Format einer populären Reality-

-TV-Show zerrt Schlingensief den Skandal aus dem Schatten und spielerisch in die Mitte 

9	  Hegemann 2020, S. 39.
10	  Schlingensiefs Bitte liebt Österreich agiert jenseits konstruierter Gattungsgrenzen. Während der Begriff des 
Theaterstücks zu kurz greift und Schlingensief das Theater Hegemann zufolge sogar abschafft (vgl. Carl Hegemann: 
Das Theater retten, indem man es abschafft? Oder: Die Signifikanz des Theaters, in: Martina Leeker (Hg.): Maschinen, 
Medien, Performances. Theater an der Schnittstelle zu digitalen Welten, Berlin: Alexander Verlag 2001, S. 638–649), scheint 
die Inszenierung eine entscheidende Rolle zu spielen. Schließlich fällt das Geschehen in und rund um das Containerdorf 
eindeutig in Martin Seels Definition „absichtsvoll ausgeführte[r] oder eingeleitete[r] sinnliche[r] Prozesse, die vor einem 
Publikum dargeboten werden und zwar so, daß sich eine auffällige spatiale und temporale Anordnung von Elementen ergibt“, 
sie also zu einem Ereignis machen (vgl. Martin Seel: Inszenieren als Erscheinenlassen. Thesen über die Reichweite des 
Begriffs, in: Josef Früchtl/Jörg Zimmermann (Hg.): Ästhetik der Inszenierung. Dimensionen eines künstlerischen, kulturellen und 
gesellschaftlichen Phänomens, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001, S. 48–62, hier S. 51). Die Mehrheit der Literatur spricht 
deswegen von Aktionen (vgl. z.B. Franziska Schößler: Wahlverwandtschaften: Der Surrealismus und die politischen Aktionen 
von Christoph Schlingensief, in: Ingrid Gilcher-Holtey/Dorothea Kraus/dies. (Hg.): Politisches Theater nach 1968. Regie, Dramatik 
und Organisation, Frankfurt am Main/New York: Campus Verlag 2006, S. 269–293; Philip Ursprung: „Experimentelle Kunst 
ist niemals tragisch“: Kunst und Leben seit den 1960er Jahren, in: Erika Fischer-Lichte/Kristiane Hasselmann/Markus 
Rautzenberg (Hg.): Ausweitung der Kunstzone. Interart Studies – Neue Perspektiven der Kunstwissenschaften, Bielefeld: transcript 
2010, S. 91–110; Verena Krieger: Ambiguität & Engagement. Zur Problematik politischer Kunst in der Moderne, in: Cornelia 
Klinger (Hg.): Blindheit und Hellsichtigkeit. Künstlerkritik an Politik und Gesellschaft der Gegenwart, Berlin: De Gruyter 2014, 
S. 159–188; Hegemann 2020), was zum einen ein gewisses Maß an Fluidität zulässt und Bitte liebt Österreich zum anderen 
in die Nähe der Aktionskunst der 1960er- und 1970er-Jahre rückt. Tara Forrest stellt zudem einen Zusammenhang mit 
Joseph Beuys‘ Konzept der Sozialen Plastik her (vgl. Tara Forrest: Realism as Protest. Kluge, Schlingensief, Haneke, Bielefeld: 
transcript 2015, insb. S. 69–94), was sowohl das interaktive als auch das politische Potenzial von Schlingensiefs Arbeit 
betont. Als letzter Begriff taucht außerdem das „Spiel“ auf, durch das Hegemann die Entgrenzung betont und einen Bogen zu 
Schillers Theatertheorie schlägt: „Das ‚fröhliche Reich des Spiels‘ (Schiller) konnte sich hier an einem kunstfernen Ort unter 
Einbeziehung der Bevölkerung entfalten, obwohl es seine Grenzen häufig überschritt […] Vielleicht war das das Entscheidende 
an dieser ästhetischen Weltveränderungsaktion, dass sie für sieben Tage und Nächte eine Zwischenwelt hervorbrachte, 
die es nirgendwo gibt außer in einer Kunst, die ihre Grenzen zugleich einhält und überschreitet.“ (Hegemann 2020, S. 40) 
Schlingensief selbst spricht u. a. von einem „Projekt“ oder einer „Aktion“ (vgl. Christoph Schlingensief: Containerreport (I), 
in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 13. Juni 2000 , Nr. 135, S. 54). Vor diesem Hintergrund werden im Folgenden drei Begriffe 



21Realer Akt, fiktives Theater

der Gesellschaft.11 Er stellt nicht nur das Votum, sondern auch den Gegenstand, über den 
entschieden werden soll, zur Schau. Den privilegierten Europäer*innen ist es wie in einer 
altertümlichen Freakshow erneut möglich, die Fremden zu betrachten, ihr Verhalten zu stu-
dieren und über sie zu entscheiden. Dem Publikum wird ein Mitbestimmungsrecht verspro-
chen und der Schein einer direkten, demokratischen Einflussnahme erzeugt. Bei Schlingen-
siefs Abstimmung wird die Anonymität des Internets zum unsichtbaren Schutzmantel, der 
die Urteilsprechenden von den Verurteilten trennt. Menschlichkeit und Mitgefühl werden 
vom Individuum separiert und obliegen nicht länger juristischem Schutz. Die Referenzmen-
ge derjenigen, die stimmberechtigt sind ebenso wie das Prozedere selbst bleiben intrans-
parent, sodass sich das Verfahren als demokratische Fata Morgana erweist. Vielmehr be-
stand der einfache und wirkungsvolle Kunstgriff in der „Koppelung dreier antihumanitärer 
Dispositive: des Asylbewerberverfahrens, der Peepshow und der Big Brother-Show, wobei 
die schlagende Wirkung der Aktion in der Brutalität ihres Zusammenspiels lag“12, wie Ve-
rena Krieger diagnostiziert. Schlingensief bezeichnet sein Projekt selbst als eine „Bilder-
störungsmaschine“ (AR, 00:09:43–00:09:46): Seine Aktion , die den urbanen Raum besetzt, 
soll ein Bewusstsein für die Parolen eben jener Partei schaffen, die zu diesem Zeitpunkt in 
Österreich mit an der Macht ist, deren menschenfeindlichen Aussagen, die von der Kronen-
zeitung täglich reproduziert werden, und es soll die Aufmerksamkeit auf eine Institution 
lenken, die sonst außerhalb des Sichtfeldes verbleibt, aber trotz ihrer Marginalisierung ein 
Bestandteil der Gesellschaft ist. 

Das Containerdorf ist ein Störfaktor, 
der sich in den Weg eines*r jeden stellt, 
der*die auf der Meile flanieren und 
eines der zahlreichen Ladenlokale der 
Innenstadt aufsuchen will. Die zentrale 
Positionierung in der Innenstadt auf der 
Achse der Kärntner Straße tut ihr Übri-
ges: Von der einen Seite strömen Pas-
sant*innen aus der U-Bahn-Station in 
die Konsumtempel und von der anderen 
Seite in umgekehrter Richtung wieder 
in die Station hinein. Schlingensiefs Ar-
beit wird zum Hindernis, steht im Weg 
und bietet zugleich ein Spektakel, das 
zahlreiche Menschen dazu veranlasst, 
ihren Schritt zu verlangsamen und ste-
hen zu bleiben, falls sie nicht ohnehin 
von Schlingensief und seinem Mega-
phon gestoppt und adressiert wurden: 

„Das ist das Neue, meine Damen und Herren. Das ist Ausländer raus. Das ist Wien. Das ist 
Nazi. Das bist du. Das bin ich, sind Sie, meine Damen und Herren.“ (AR, 00:06:17–00:06:25) 
Schlingensief bespielt mit seinen Ansprachen die Bühne, die er sich selbst auf dem öffent-
lichen Platz errichtet hat, performt in seiner Rolle als Künstler und überschreitet bewusst 
die Grenze, die Spiel und Realität, Beteiligte und Unbeteiligte trennt. Denn „Sie sind ab sofort 
im Widerstand, meine Damen und Herren“ (AR, 00:07:08–00:07:10) bedeutet nichts anderes 
als dass die Zuschauer*innen trotz ihrer Verweigerung zum Schauspiel beitragen. Ob es 
sich dabei um eine aktive oder passive Haltung handelt bleibt zweitrangig. Die „Arbeit am 
Skandal“ erfordert lediglich den Impuls der Interaktion und das Potenzial durch Empörung 
oder Wut Selbstreflexion oder -kritik anzustoßen und die „spielerische öffentliche Regelver-
letzung“ um den realen Skandal aufscheinen zu lassen.13 

genutzt, die verschiedene Aspekte von Bitte liebt Österreich hervorheben sollen. Der Begriff Arbeit, der als wertfreier 
Werkbegriff gedacht ist und einen Bezug zum Kunstkontext herstellt, der Begriff Aktion, der eben jene Verbindungen zum 
Politischen akzentuiert, und der Begriff Spiel, der jenes wechselhafte Verhältnis zwischen Realität und Fiktion markiert.
11	  Zum Skandal und der „Skandalisierung des Skandals“ als Form der Kritik bei Christoph Schlingensief vgl. Ingrid Gilcher-
Holtey: Skandalisierung des Skandals. Christoph Schlingensief in der Rolle des Intellektuellen, in: Lore Knapp/Sven Lindholm/
Sarah Pogoda (Hg.): Christoph Schlingensief und die Avantgarde, Paderborn: Fink 2019, S. 273–292.
12	  Krieger 2014, S. 177.
13	  Vgl. Gilcher-Holtey 2019, S. 278f.

Abbildung 2: Paul Poet/Christoph Schlingensief, Ausländer 
raus – Schlingensiefs Container, Filmstill, 2015 © Paul Poet.



22Realer Akt, fiktives Theater

Die Übergabe des Megaphons an den „österreichischen Patrioten“, der in Paul Poets Doku-
mentation Ausländer raus! Schlingensiefs Container prominent in Szene gesetzt wird, holt den 
alten Herrn hingegen mit ins Spiel (AR, 00:08:26–00:09:15, 00:09:46–00:10:24) [Abb. 2]. Er 
spielt von nun an eine Rolle, wenngleich diese nicht von seiner privaten Persona abweicht. Er 
hat die Vierte Wand durchschritten, wenngleich ihm das ironische Ausmaß seines Auftritts 
trotz einvernehmlicher Teilhabe am Geschehen nicht bewusst zu sein scheint. Gleiches gilt 
für eine ältere Dame, die in ihrer Empörung Schlingensief als „Piefke“ beschimpft [O-Ton: 

„Schleich di ham, Piefke!“],14 ihn handgreiflich attackiert und versucht, das Containerdorf zu 
demolieren (AR, 00:25:54–00:27:27, 00:30:01–00:30:39). Beide sind Musterbeispiele für das 
Verschwimmen von Fiktion und Realität und die Unsicherheit, die die Performanceinstalla-
tion provoziert.

„Die ganze Aktion lebte von solchen missverständlichen und undurchsichtigen 
Vorgängen […] Ein Schild, das die Leitung der Wiener Festwochen am Con-
tainer anbringen ließ, erklärte das Ganze zwar zur antifaschistischen Kunst
aktion im Rahmen der Wiener Festwochen. Dieses Schild wurde aber auf 
Geheiß Schlingensiefs umgehend wieder entfernt, weil diese Erklärung den 
Ausbruch der Kunst aus ihrem Gehäuse wieder rückgängig gemacht hätte. 
Die Aktion auf der Kippe zur Realität, mit echten Asylwerberinnen [sic!] und 
Asylbewerbern aus verschiedenen Ländern, aber mit gefakten Biografien, die 
Mischung aus Schauspielerinnen und Schauspielern, die eine Rolle spielten, 
wie im Theater und echten Politikerinnen und Politikern, Künstlerinnen und 
Künstlern, die sich persönlich engagierten, sogar mit einem Schlingensief-
Double, auf das Schlingensief verbotene oder geschmacklose Äußerungen, 
die ihm zugeschrieben wurden, schieben konnte, schaffte Verwirrung bei 
Freund und Feind, bei den ahnungslosen Passantinnen und Passanten und 
nicht zuletzt bei den Akteurinnen und Akteuren selber, die zwar Teil der In-
szenierung waren, aber trotzdem keine Ahnung hatten, wie sich die Sache ent-
wickeln würde.“15

Schließlich scheint es trotz Kostümierung für die Passant*innen nicht geklärt, ob es sich 
bei den Insassen des hier errichteten Asylbewerber*innenheims tatsächlich um Geflüchtete 
oder doch nur um Schauspieler*innen handelt. Schlingensiefs Auftreten als künstlerischer 
Agitator ist zwar ein Marker, der den artifiziellen Rahmen aufzeigen und das Spektakel als 
Spiel kennzeichnen könnte, wird jedoch gleichzeitig durch sein Double und den „Ausbruch 
der Kunst aus ihrem Gehäuse“ konterkariert. Das Spiel soll ein Unsichtbares zu bleiben, in 
dem die Rolle des*der kunstinteressierten Theaterzuschauer*in, wie Augusto Boal in sei-
nen Aufzeichnungen zum Unsichtbaren Theater festhält, nicht vakant ist, weil sie schlicht-
weg nicht existiert. Das Publikum weiß nicht, dass es ein Publikum ist, sondern bezeugt 
etwas scheinbar Reales, während es unwissentlich zu jeder Zeit auch eine Rolle annimmt. 
Ob diese sich durch Verweigerung oder Intervention auszeichnet ist irrelevant. Jede*r Pas-
sant*in verwandelt sich in eine Zuschauspieler*in, wie Boal es nennt, der*die – wie eben 
jener Patriot oder jene alte Dame – zur Protagonist*in der Handlung werden kann, ohne sich 
dessen bewusst zu sein.16 

Am vierten Tag kommt es schließlich zu einem handfesten Konflikt, bei dem linke Akti-
vist*innen versuchen, die Geflüchteten aus ihrem Schaukäfig zu befreien (AR, 00:32:23–
00:36:58). Sie stürmen den Container und sprechen mit den Insassen. Aus Rezipient*innen 
sind endgültig Akteur*innen geworden, die sich nicht länger als passive Gruppe Rezipie-
render denken, „die allein über ihren Status als Anschauungsobjekt oder Empfänger von 
theatraler Kommunikation bestimmt werden“,17 sondern sich im Moment politischen Han-

14	  „Schleich di ham, Piefke!“ [„Schleich dich Heim, Piefke!“] (vgl. Matthias Lilienthal/Claus Philipp: Schlingensiefs Ausländer 
raus – „Bitte liebt Österreich“. Eine Dokumentation von Matthias Lilienthal und Claus Philipp, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, 
S. 54.) „Piefke, der“ ist in der (nord-)deutschen Umgangssprache abwertend gleichbedeutend mit „eingebildeter Angeber, 
dümmlicher Wichtigtuer“, während es im Österreichischen ebenso abwertend „(Nord-)Deutsche“ meint (vgl. o. A.: Piefke, in: 
https://www.duden.de/rechtschreibung/Piefke [10.04.2021]).
15	  Hegemann 2020, S. 39.
16	  Vgl. Augusto Boal: Übungen und Spiele für Schauspieler und Nicht-Schauspieler, hg. und aus dem brasilianischen 
Portugiesisch von Till Baumann, 3. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp 2018, insb. S. 63f.
17	  Julia Bodenburg: Aktivierte Zuschauer und politisches Theater, in: Promotionskolleg Literaturtheorie als Theorie der 
Gesellschaft (Hg.): Literatur, Macht, Gesellschaft. Neue Beiträge zur theoretischen Modellierung des Verhältnisses von Literatur und 
Gesellschaft, Heidelberg: Winter 2015, S. 217–236, hier S. 220.

https://www.duden.de/rechtschreibung/Piefke


23Realer Akt, fiktives Theater

delns zu emanzipieren versuchen. Schlingensiefs Performanceinstallation bietet ihnen 
hierfür die nötige Angriffsfläche. Sie soll als Arendt’scher Erscheinungsraum18 oder eben 
als eine theatrale Bühne des Gemeinsamen, von der Rancière in seiner Theorie zum Politi-
schen in der Literatur spricht, 19 genutzt werden. Tatsächlich unterläuft der Aktionismus 
jedoch jene Umverteilung des Sinnlichen, die Rancière beschreibt,20 da er die alte Ordnung 
nicht abschafft, sondern ihr zuträglich ist. Indem die Aktivist*innen bei Schlingensiefs Per-
formanceinstallation intervenieren, die rechtsfreundlichen Parolen überschreiben und jene, 
denen scheinbar Unrecht getan wird, befreien wollen, erhalten sie die bestehende Ordnung. 
Während Schlingensiefs Aktion die Präsenz des rechtspolitischen Lagers sichtbar macht 
und die marginalisierte Gruppe geflüchteter Personen ins Zentrum stellt, sucht die anti-
faschistische Intervention nach ihrer Verdrängung. Die agonistische Beziehung, die Mouf-
fe als ein Moment der Gegnerschaft von der historisch belasteten Freund-Feind-Relation 
Carl Schmitts abgrenzt21 und die eine Voraussetzung für politische Aushandlungen ist, wird 
unterbunden. Anstatt das Problem anzuerkennen und zu debattieren, wird versucht, das 
Bild einer liberalen, heilen Gesellschaft wiederherzustellen und vom Schmutz des rechts-
politischen Lagers zu bereinigen. Das Ergebnis ist die Unterdrückung des Konflikts und 
dessen politischen Potenzials, das die Möglichkeiten böte, die bestehende Ordnung zu hin-
terfragen, zu reorganisieren oder gegebenenfalls sogar zu stürzen. Schlingensief gibt dem 
Drängen jedoch nicht nach. Die Befreiung scheitert und die Asylbewerber*innen, die in der 
Volksabstimmung noch nicht abgewählt wurden, verlassen nur kurzzeitig den Container. Die 
Intervention bleibt ohne Konsequenz und wird zum 3. Akt des Dramas, seiner Peripetie, de-
gradiert, die den Verlauf der Tragödie jedoch niemals aufzuhalten vermag. Das Spiel geht 
anschließend weiter. Schlingensief erneuert sogar den Schriftzug auf dem Dach, der am 
selben Tag Vandalismus zum Opfer gefallen war, und lässt mit einem Augenzwinkern das 

18	  Vgl. Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tätigen Leben, 18. Aufl., München/Berlin/Zürich: Piper 2016, S. 251–270.
19	  Vgl. Jacques Rancière: Politik der Literatur, aus dem Französischen von Richard Steurer, Frankfurt am Main: Passagen 
Verlag 2011.
20	  „Das Subjekt […] muss so tun, als ob die Szene existierte, als ob es eine gemeinsame Welt der Argumentation gäbe, was 
höchst vernünftig und höchst unvernünftig, höchst weise und entschieden untergrabend ist, denn diese Welt existiert nicht. 
Die Streiks […] sind erpicht darauf zu zeigen, […] dass die Tat […] nicht ein Lärm, eine gewalttätige Reaktion auf eine Situation 
ist, sondern dass sie einen Logos ausdrückt, der nicht einfach der Zustand eines Kräfteverhältnisses ist, sondern eine 
Demonstration ihres Rechts und des Rechten bildet, die von der anderen Partei verstanden werden kann.“ Jacques Rancière: 
Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, aus dem Französischen von Richard Steurer, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002, 
S. 64 (Hervorhebungen im Original).
21	  Vgl. Chantal Mouffe: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, aus dem Englischen von Niels Neumeier, 
7. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp 2017, S. 18–20. 

Abbildung 3: Christoph Schlingensief, Bitte liebt Österreich – Erste österreichische Koalitionswoche, 2000 © 
david baltzer/bildbuehne.de.



24Realer Akt, fiktives Theater

letzte „S“ von „Kampf dem Rassismus“, mit dem das Schild übersprüht worden war, stehen 
(AR, 00:40:18–00:40:37). Dort heißt es nun „AUSLÄNDER RAUSS“, womit der Schriftzug ein-
mal mehr auf die nationalistischen Tendenzen der FPÖ und Kronenzeitung referiert und 
zusätzliches Provokationspotenzial gewinnt.22

Während Schlingensief 2000 ein bekanntes Reality-TV-Format beschwört, bringt Milo Rau 
2015 wortwörtlich eine Gerichtsbarkeit23 – einen Streitraum par excellence – auf die Bühne 
und vereint so die schon von Friedrich Schiller besprochene Verschränkung von unernstem 
Spiel und bitterem Ernst: „Die Gerichtsbarkeit der Bühne fängt an, wo das Gebiet der welt-
lichen Gesetze endigt.“24  

Für Das Kongo Tribunal [Abb. 4] reiste Rau in die zentralafrikanische Republik, die zu diesem 
Zeitpunkt von Amnesty International in einem Artikel als „der gefährlichste Ort der Welt“25 
bezeichnet wurde. Seit dem Genozid in Ruanda 1994,26 mit dem Rau sich bereits 2011 für 
Hate Radio beschäftigte,27 dauern die Bürgerkriege im Kongo an. Zahlreiche Kampfhand-
lungen an unterschiedlichen Schauplätzen zerrütten das Land ebenso wie die Ausbeutung 
durch transnationale Großkonzerne, die sich die unübersichtliche Sicherheitslage zunutze 

22	  Schlingensief hatte sein Projekt ursprünglich nicht Erste österreichische Koalitionswoche, sondern Erste österreichische 
Konzentrationswoche nennen und somit Bezug zu den nationalsozialistischen Konzentrationslagern nehmen wollen (vgl. 
Helen Roth: Christoph Schlingensief. Vom Provokateur zum Erbauer einer Sozialen Plastik, Würzburg: Königshausen & Neumann 
2018, S. 111–112.). Dies wurde jedoch bereits im Vorhinein vom zuständigen Schauspieldirektor Luc Bondy abgewendet (vgl. 
Hegemann 2020, S. 38). Ab dem vierten Tag wird diese Assoziationskette von dem „SS“ (kurz für Schutzstaffel) am Ende des 
Ausrufs bedient.
23	  Alltagssprachlich werden die Begriffe Gericht und Tribunal zumeist synonym verwendet, wenngleich ihre 
Anwendungsbereiche sich in der Praxis unterscheiden. So wird bei gesellschaftsrechtlichen Fragen wie Volksverbrechen 
(z.B. Nürnberger Prozesse) meist von Tribunalen gesprochen, während bei Gerichtsverhandlungen diverse Themen wie 
z.B. Verwaltungsrecht, Kriminalrecht oder Verfassungsrecht im Fokus stehen können. Da es aus europäischer Sicht für die 
heutige Rechtsprechung keinen Unterschied macht, ob die verfasste Rechtsform ein Gericht oder ein Tribunal ist und selbst in 
juristischen Wörterbüchern keine terminologische Trennung vorgenommen wird (vgl. Gerhard Köbler: Juristisches Wörterbuch. 
Für Studium und Ausbildung, 17., neubearbeitete Aufl., München: Vahlen 2018.), soll auch hier überwiegend nicht zwischen 
Tribunal und Gericht unterschieden werden. In den Fällen, wo die Unterscheidung von Gericht und Tribunal die Argumentation 
jedoch stützt oder begrenzt, wird hierauf dezidiert hingewiesen werden.
24	  Friedrich Schiller: Was kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken? (1784), in: Schillers Werke, hg. von Hans 
Mayer und Golo Mann, Bd. 4: Schriften. Kleinere theoretische Schriften, die großen Abhandlungen, Rezensionen, historische 
Schriften, Frankfurt am Main: Insel Verlag 1966, S. 7–19, hier S. 11.
25	  Simone Schlindwein: Der gefährlichste Ort der Welt, in: Amnesty Journal, 28. Januar 2013; https://www.amnesty.de/
journal/2013/februar/der-gefaehrlichste-ort-der-welt [10.04.2021].
26	  Zur Einführung in die Themen rund um die aktuelle politische Situation in Ruanda und im Kongo siehe: o. A.: Gedenken 
an den Völkermord in Ruanda, 2. April 2020; https://www.bpb.de/politik/hintergrund-aktuell/307318/voelkermord-in-ruanda 
[10.04.2021] und Nadine Ansorg: Demokratische Republik Kongo, 5. Oktober 2020; https://www.bpb.de/internationales/
weltweit/innerstaatliche-konflikte/54628/kongo [10.04.2021].
27	  Eine Übersicht von Raus Projekten, die er mit dem International Institute of Political Murder (kurz: IIPM) entwickelt 
und insbesondere Angaben zu seinem Stück Hate Radio finden sich unter http://international-institute.de/hate-radio-2/ 
[10.04.2021].

Abbildung 4: Milo Rau/IIPM, Das Kongo Tribunal, Bukavu Hearings, 2015 © Real Fiction Filme / IIPM.

https://www.amnesty.de/journal/2013/februar/der-gefaehrlichste-ort-der-welt
https://www.amnesty.de/journal/2013/februar/der-gefaehrlichste-ort-der-welt
https://www.bpb.de/politik/hintergrund-aktuell/307318/voelkermord-in-ruanda 
 https://www.bpb.de/internationales/weltweit/innerstaatliche-konflikte/54628/kongo
 https://www.bpb.de/internationales/weltweit/innerstaatliche-konflikte/54628/kongo
http://international-institute.de/hate-radio-2/


25Realer Akt, fiktives Theater

machen, um Kobalt und Coltan, zwei Rohstoffe, ohne die kaum ein Handy funktionieren kann, 
abzubauen und gewinnbringend zu exportieren.28 Die prekären Arbeitsbedingungen der 
Schürfer, Land Grabbing und Korruption sind nur einige der vielen Symptome der postkolo-
nialen Wirtschaftsstrukturen, die Rau im Kongo Tribunal thematisieren will. Es soll sichtbar 
machen, welchen Anteil die Konzerne, aber auch Institutionen wie die UN oder die Weltbank 
an der Instabilität der Region haben und wer die Nutznießer*innen der dauernd schwelen-
den Unruhen sind. In einer alten Jesuitenschule in Bukavu, der Provinzhauptstadt Sud-Ki-
vus im Osten Kongos, hält Milo Rau im Mai 2015 die Bukavu Hearings, die erste Aufführung 
seines Le Tribunal sur le Kongo, ab. Dort werden drei exemplarische Fälle verhandelt, die „die 
Tragödie des kongolesischen Volkes“29, wie Rau es nennt, veranschaulichen sollen. Es geht 
in zwei Fällen um die Vertreibung der Landbevölkerung durch Rohstoffminen und im dritten 
Fall um ein Massaker in einem kleinen ost-kongolesischen Dorf namens Mutarule, bei dem 
Rau und sein Team noch vor der UN vor Ort waren.30 An diesen Exempeln soll zum einen 
gezeigt werden, inwieweit der Erzabbau und die Regierung direkt oder indirekt an „Chaos 
und Unsicherheit in der Region“31 beteiligt sind und zum anderen, inwieweit die zwecks Sta-
bilisierung stationierten Truppen und die internationale Gemeinschaft zur Verbesserung der 
Lage beitragen. Während einer zweiten Aufführung in Berlin geht es hingegen vor allem um 
die Verantwortlichkeit des Globalen Nordens32 an den Wirtschafts- und Menschenrechts-
verbrechen, die im Kongo stattfinden. Hierfür stehen die Beteiligung der Weltbank und an-
derer internationaler Unternehmen sowie der EU und Vereinten Nationen zur Debatte. 2020 
und 2021 untersuchen die Kolwezi Hearings außerdem 

„the responsibility of political elites, multinational companies and the inter-
national community in a series of human rights violations, cases of environ-
mental pollution and corruption in the Katanga region in southern D.R. Congo, 
where the Swiss raw materials giant Glencore operates two of the world’s 
largest copper and cobalt mines.”33 

Der Ablauf der Bukavu Hearings, auf denen in diesem Text der Fokus liegen wird, entspricht 
in etwa dem, was man bei einem Tribunal erwarten würde. Im Verlauf der Verhandlung 
werden Aussagen aufgenommen, Beweisstücke diskutiert und Plädoyers vorgebracht. Mit 
juristischem Handwerkszeug nähert man sich der Thematik an, stellt Sachverhalte fest und 
entfaltet anhand dreier Präzedenzfälle exemplarisch die Ausmaße des Unrechts. Die einzel-
nen Parteien im Tribunal besetzt Milo Rau mit unmittelbar Beteiligten. So ist der anonyme 
Zeuge, der aufgerufen wird, tatsächlich ein Zeuge seines Falls, so sind die Anwälte der Groß-
konzerne tatsächlich deren Anwälte, die Rebellen sind Rebellen, die Schürfer sind Schürfer 
und so fort. Vorsitzender des Tribunals ist in beiden Sitzungen Jean Louis Gilissen, ein Mit-
glied des Internationalen Gerichtshofs in Den Haag, der den „strikt legalen und formalen 
Ablauf des Tribunals“34 gewährleisten soll. Das Gericht, das Rau auf der Bühne inszeniert, 
soll den Anschein einer rechtskräftigen Institution erwecken und mit Hilfe theatraler Mittel 
dort eingreifen, wo die Judikative des Kongos zu versagen scheint. Rau vereint mit Theater 
und Gericht zwei Instanzen, die in ihren historischen und performativen Dimensionen seit 
jeher eng verbunden sind. In der antiken polis wird „das Gericht […] zunächst am selben Ort 
aufgeführt wie die Tragödie“35 und löst sich erst, als „die Tragödie mit der Skene ihren ent-
scheidenden Umbau erfuhr“.36 Bei Schiller heißt es, dass die Schaubühne dort ansetzen 
soll, wo die Justiz nur die Objektivität kennen will und somit verfrüht endet.37 Das Theater, 
dass anders als Gesetze und Moral bei den Affekten und Gefühlen ansetzt und „der gro-
ßen Klasse von Toren den Spiegel vorhält, vermöge „tiefer und dauernder“38 zu wirken. Die 

28	  Vgl. Ansorg 2017.
29	  Milo Rau/Rolf Bossart: Wiederholung und Ekstase. Ästhetisch-politische Grundbegriffe des International Institute of Political 
Murder, Zürich: diaphanes 2017, S. 230.
30	  Rau 2017, S. 182–227.
31	  Ebd., S. 242.
32	  Der Begriff des Globalen Nordens (und demgegenüber der Begriff des Globalen Südens) soll im Folgenden als Alternative 
zu jenen gebräuchlichen Begrifflichkeiten genutzt werden, die eine Hierarchisierung von Staaten und Ländern vornehmen (z.B. 
Erste-/Zweite/Dritte-Welt Länder oder [Nicht-]Industrieländer).
33	  Vgl. Rau/IIPM 2020.
34	  Rau/Bossart 2017, S. 231.
35	  Cornelia Vismann: Das Drama des Entscheidens, in: dies./Thomas Weitin (Hg.): Urteilen/Entscheiden, München/
Paderborn: Fink 2006, S. 91–100, hier S. 98–99.
36	  Ebd.
37	  Vgl. Schiller 1966, insb. S. 14.
38	  Schiller 1966, S. 12.



26Realer Akt, fiktives Theater

Schaubühne unterstütze die weltliche Gerechtigkeit nicht nur, denn „tausend Laster, die jene 
ungestraft duldet, straft sie; tausend Tugenden wovon jene schweigt, werden auf der Bühne 
empfohlen.“39 Sie sei letztlich „mehr als jede andere öffentliche Anstalt des Staates eine 
Schule der praktischen Weisheit, ein Wegweiser durch das bürgerliche Leben, ein unfehlba-
rer Schlüssel zu den geheimsten Zugängen der menschlichen Seele.“40 Gericht und Theater 
sind zwar unterschiedliche Instanzen, doch sind ihr Ursprung und ihr Ziel dieselben. Die 
Ähnlichkeit und wechselseitige Hingezogenheit der beiden Instanzen bilden sich mitunter im 
Interesse des Theaters an der Gerichtsbarkeit als Stoff ab. Die Orestie, Kleists Zerbrochener 
Krug oder Peter Weiss‘ Die Ermittlung sind dabei nur drei willkürlich ausgewählte Beispiele, 
in denen auf der Bühne Gericht gespielt wird, wenngleich sich das symmetrische Verhältnis 
von Vorführen und Aufführen auch wenden lässt. So sind es im Gericht die mündlichen Zeu-
genaussagen, die rituellen Handlungen (z. B. das sich Erheben, sobald der Richter den Saal 
betritt), die Kostümierung und die öffentliche Wirksamkeit, die einer gewissen Theatralität 
nicht entsagen können.41 

Während sich das Gericht auf die vorliegende verbindliche Gesetzeslage beruft, ist Raus Tri-
bunal mit dem Problem der Rechtslosigkeit konfrontiert. Als Tertium Comparationis zieht er 
deswegen den Ausspruch „Vérité et Justice“ heran, welcher auf einem Banner über Bühne 
und Zuschauerraum prangt [Abb. 5]. Die Behänge, die die Forderung nach Wahrheit und Ge-
rechtigkeit stellen, bringen jenes Gemeinsame in den Raum, auf das sich alle einigen: „Damit 
ein Konflikt als legitim akzeptiert wird, muss er eine Form annehmen, die die politische 
Gemeinschaft nicht zerstört. Das heißt, es muß zwischen den miteinander in Konflikt lie-
genden Parteien eine Art gemeinsamen Bandes bestehen, damit sie den jeweiligen Gegner 
nicht als zu vernichtenden Feind betrachten, dessen Forderungen illegitim sind.“42 Zudem 
nimmt Gilissen den Expert*innen und Zeug*innen vor ihrer Aussage einen Eid ab: „‚Ich bitte 
Sie, den Eid zu sprechen. Wenn Sie wollen, können Sie nur sagen: ich schwöre‘ – ‚Ich werde 
vor dem Kongo Tribunal nichts als die Wahrheit sagen.‘“ (KT, 00:35:18–00:35:32) Wahrheit und 
Gerechtigkeit werden zu den grundsätzlichen Maximen des Tribunals, die in den Sprech-
akten von Vereidigung und Schwur Anschluss an bekannte Gerichtspraxen finden und als 
realistische Bezugsgrößen die Glaubwürdigkeit und Authentizität des Tribunals implizieren. 
Sie rechtfertigen das Als ob, in dem das Stück agiert. 

Die Schein-Seriosität der juristischen Inszenierung geht sogar so weit, dass ein Zuschauer 
seinen eigenen Fall darlegen möchte, als sich der Vorsitzende an das Publikum richtet. Der 
Zuschauer erklärt, dass er und seine Familie vertrieben worden seien und dadurch „Flücht-

39	  Ebd.
40	  Ebd., S. 14.
41	  Vgl. Vismann 2006, S. 100.
42	  Mouffe 2017, S. 29.

Abbildung 5: Milo Rau/IIPM, Das Kongo Tribunal, Bukavu Hearings, 2015 © Real Fiction Filme / IIPM.



27Realer Akt, fiktives Theater

linge in unserem eigenen Land“ wurden. Er wolle jedoch in seine Heimat zurückkehren 
und habe alle offiziellen Unterlagen mitgebracht, damit er sie dem Tribunal vorlegen und 
dieses sie prüfen könne (KT, 00:48:37–00:49:43). Gilissen hatte zuvor die Beweisaufnahme 
für beendet erklärt und den anschließenden Dialog mit dem Publikum als kollektives An-
liegen gekennzeichnet. Mit diesem Ablegen des strengen Protokolls, welches die Kommu-
nikationsformen in Gericht und Tribunal üblicherweise dominiert, und dem Adressieren der 
Zuschauer*innenschaft offenbart sich die Bedeutung der Öffentlichkeit für Raus Vorhaben. 
Das Publikum, das Rau zur Anschauung geladen hatte, soll nicht nur rezipieren, was im Kon-
go Tribunal geschieht, sondern auf einer sekundären Ebene auch bezeugen, dass etwas und 
was genau bezeugt wurde. Die Bühnen von Gericht und Theater sind dabei gleichermaßen 
ein Schau-Platz, ein Ort, an dem die Aushandlung von Öffentlichkeit erlebt und angeschaut 
werden kann, wenngleich das Tribunal noch einmal eine gesonderte Stellung einnimmt. Das 
Tribunal ist per definitionem eine offene Versammlungsstätte, bei der Öffentlichkeit zum 
konstitutiven Faktor wird. Sie verleiht dem Tribunal seine Signifikanz: 

„Schaut niemand hin, versinkt ein Tribunal in Bedeutungslosigkeit. Um eine Sa-
che von Relevanz zu werden, muss ein Tribunal darum bemüht sein, dass alle 
schauen. Ein Tribunal ist daher ein Schau-Prozess im wörtlichsten Sinn“.43 

Cornelia Vismann spricht von Schau-Prozessen, die nichts mit politisch instrumentalisier-
ten Machtdemonstrationen wie Stalins Moskauer Prozessen oder Schnellverfahren wie 
der militärgerichtlichen Verurteilung Elena und Nicolae Ceaușescus zu tun haben müssen. 
Stattdessen bietet das Tribunal einen Rahmen, in dem der Antagonismus, den Chantal Mouf-
fe fordert, gezähmt und in produktiven Agonismus umgewandelt werden kann. Denn die 
Aufgabe einer pluralen Demokratie liege, so Mouffe, in der Anerkennung und Legitimierung 
des Konflikts sowie in der Schaffung ebensolcher Institutionen, in denen diese Konflikte als 
Gegnerschaft artikuliert44 und – laut Vismann – nun auch angeschaut werden können.

Am Ende des Kongo Tribunals kommt es zu einem Urteil, das zwar das Ende des Stücks, nicht 
jedoch das Ende der Auseinandersetzung markiert. Schließlich wird zwar über das Maß der 
Beteiligung einzelner Parteien an der gesellschaftlichen Instabilität entschieden, aber nie-
mand wird verurteilt. Man könnte sogar behaupten, der Streit wäre trotz des Gerichtspro-
zesses noch nicht beigelegt. Stattdessen hinterlässt das Tribunal vor allem Fragen: Wann 
wird die Republik Verantwortung für das Schicksal ihrer Bevölkerung übernehmen? Warum 
werden die Konzerne nicht zur Rechenschaft gezogen? Und wie kann es sein, dass es kei-
ne Institution gibt, die diese Probleme verhandelt bzw. verhandeln kann? Der Prozess geht 
nicht zugunsten einer Seite aus, denn es hat nie zwei sich bekämpfende Parteien gegeben. 
Er endet. Mit einem letzten Fall des Hammers ist nicht nur das Stück vorbei und die Ver-
handlung beendet, sondern auch die Institution verschwunden. 

Mit den abschließenden Worten, die Rau am Ende der Aufführung an das Publikum richtet, 
holt er alle wieder in die Wirklichkeit zurück: 

„Sie wissen genau, dass dieses Tribunal fiktiv ist. Es wurde nicht von einem 
Staat ausgerichtet oder von einer internationalen Organisation. Im Gegenteil, 
es ist ein unabhängiges Tribunal. Ein symbolisches Tribunal. Ein Volkstribunal, 
das ausschließlich der öffentlichen Meinung verpflichtet ist. Dieses Tribunal 
wird seine Legitimation in der Zukunft haben. Und zwar durch den Beitrag, 
den es zur Entwicklung dieses schönen Landes, des Kongo, leisten wird. Und 
es setzt sich kein anderes Ziel, als die Wahrheit, nichts als die Wahrheit be-
kannt zu machen.“ (KT, 01:32:25–01:33:16) 

Das, was auf der Bühne geschehen ist und was im Verlauf durchaus als realistisch wahr-
genommen werden konnte, löst sich in Fiktion auf. Nicht nur, dass Rau als Regisseur auf die 
Bühne tritt und damit den Produktionsrahmen aus der Peripherie ins Zentrum der Aufmerk-
samkeit bringt, sondern auch durch seinen Sprechakt vollzieht Rau die Trennung von Reali-
tät und Fiktion. Er macht in seiner Rolle als Autor und Regisseur des Stücks die Inszenie-

43	  Cornelia Vismann: Medien der Rechtsprechung, hg. von Alexandra Kemmerer und Markus Krajewski, Frankfurt am Main: 
Fischer 2011, S. 151.
44	  Vgl. Mouffe 2017, S. 42.



28Realer Akt, fiktives Theater

rung sichtbar und zerbricht das Schema der Guckkastenbühne, das eine passive Rezeption 
zulassen würde. In dem Moment, in dem die eigene Rezeptionsperspektive hinterfragt wird, 
erfolgt jene Aktivierung der Zuschauer*innen, die Julia Bodenburg zum politischen Moment 
des Theaters erklärt und die wir von Schlingensiefs Inszenierung bereits kennen.45 

Die Aufführungen des Kongo Tribunals verbleiben jedoch als ein rein symbolischer Akt. Mit 
dem Einsetzen der Darstellung fehlt die höhere Instanz und somit die Grundlage, die Verfeh-
lungen zu verfolgen und die Verantwortlichen festzusetzen.46 Die symbolische Ordnung, die 
Vismann bereits dem ‚regulären‘ Gerichtsprozess nachsagt,47 muss hier eine andere sein. 
Bei einer realen Gerichtsverhandlung handelt es sich um eine vergleichsweise simple Trans-
formation, die auf Grund ihrer Offensichtlichkeit zumeist trivialisiert wird. Im Prozess, der 
zur Entscheidung über Schuld oder Unschuld des Täters führen soll, wird die reale Tat bzw. 
das Verbrechen oder die Rechtswidrigkeit in den symbolischen Körper der Sprache über-
führt. Vismann nennt dies, in Anlehnung an Legendre und de Luca, die „Transformation vom 
Realen in die symbolische Ordnung“.48 Die Tat wird nicht nachgespielt, aber nacherzählt. 
Auch bei Rau kommt es zur Nacherzählung des Tatbestandes durch Zeuginnen und Exper-
tinnen, doch ist dieser Repräsentationsgehalt von der theatralen Dimension überformt. Wie 
wir festgestellt haben, ist es eben kein Gerichtsprozess, den wir verfolgen, sondern nur die 
Darstellung dessen. Das Tribunal ist nicht real, sondern nur realistisch erzählt. Durch diese 
fehlende Autorität, die Bachmann am spielerischen Sprechakt festmacht,49 bleibt das Urteil 
unvollständig. Es manifestiert sich zwar sprachlich, wird jedoch nicht in die Realität über-
setzt. So kann in diesem Rahmen die fiktive Utopie erprobt und für den Zeitraum der Auf-
führung kurz real werden, ohne an Konsequenzen oder reale Parameter wie beispielsweise 
die Rechtslage gebunden zu sein: 

„Im Kongo Tribunal […] haben wir durchgespielt, wie eine internationale 
Wirtschaftsgerichtsbarkeit aussehen könnte. Die Schuldigen wurden vor die 
Schranken des Tribunals zitiert, aber am Ende wurde natürlich niemand ein
gesperrt, es gab keine Rechtsfolge. Und genau deshalb hat Das Kongo Tribunal 
funktioniert: weil es in diesem artifiziellen Rahmen stattgefunden hat. Für den 
Internationalen Gerichtshof in Den Haag wäre das alles völlig unmöglich ge
wesen.“50 

Ähnlich wie bei Jasper Johns‘ Enkaustik-Gemälde Flag (1954–55), bei dem sich die Frage 
stellt, ob es nun eigentlich ein Bild oder doch die amerikanische Flagge ist, die wir betrach-
ten, hat sich im Kongo Tribunal die Fiktion über die Wirklichkeit gelegt. Es ist, als ob die Uto-
pie für einen kurzen Moment bereits real gewesen wäre. Raus Bühne war für einen kurzen 
Moment ein Erscheinungsraum. Dort konnten die politisch Unsichtbaren, also diejenigen, 
die sich – mit Rancière gesprochen – im Unvernehmen befinden, auftreten, als ob sie bereits 
politische Subjekte wären. Die Unsichtbaren, deren Anliegen im globalen Gefüge nicht ge-
hört werden, ergreifen das Wort. Sie agieren, als ob sie bereits eine Stimme hätten, die nicht 
nur im Lärm der Massen untergeht.51

Sicherlich kann sowohl Schlingensief als auch Rau ein Hang zu Affekt und Pathos vorgewor-
fen werden. Rau bediene sich, laut Robert Walther-Jochum, aller Hebel einer „Ökonomie der 
Empörung, die darauf abzielt, politischen Aktivismus zu befördern“52 – wohlgemerkt be-
fördern, nicht jedoch betreiben. Die Bühne ist nur ein Teil des Stücks, das als Aufhänger für 
jegliches Potenzial dient. In der Aufführung manifestiert sich der performative Umriss einer 
Institution, die nur für den Moment existiert und mit dem eigenen Ende in sich zerfällt. Ihre 
eigentliche Macht entfaltet sie jedoch in ihren diversen Erscheinungsformen. Wer nicht am 

45	  Vgl. Bodenburg 2015.
46	  Vgl. Rau/Bossart 2017, S. 43.
47	  Vgl. Vismann 2011, S. 31–33. 
48	  Ebd. S. 33. 
49	  Vgl. Michael Bachmann: Spiele mit Zeugen. Zur Gerichtsbarkeit der Bühne im Gegenwartstheater, in: Sybille Krämer/ 
Sibylle Schmidt (Hg.): Zeugen in der Kunst, Paderborn: Wilhelm Fink 2016, S. 211–226, hier S. 214.
50	  Rau/Bossart 2017, S. 43.
51	  Vgl. Juliane Rebentisch: Zur Unterscheidung von Politik und Politischem, in: Hendrik Blumentrath u. a. (Hg.): Techniken 
der Übereinkunft. Zur Medialität des Politischen, Berlin: kadmos 2009, S. 99–112, hier S. 110.
52	  Robert Walther-Jochum: (P)Reenacting Justice. Milo Raus Tribunale als Theater der Empörung, in: Adam Czira u. a. (Hg.): 
Performance zwischen den Zeiten. Reenactments und Preenactments in Kunst und Wissenschaft, Bielefeld: transcript 2019, S. 
159–178, hier S. 174.



29Realer Akt, fiktives Theater

Tribunal in Bukavu teilnehmen konnte, hat beispielsweise in Berlin die erneute Chance dazu. 
Rau trägt die Dramaturgie seines Tribunals zurück in den globalen Norden, um es dort wie 
einen Zeugen erneut aufzurufen. Es ist die erste Wiederholung des Tribunals, das zudem 
durch einen Film und – erweitert um zusätzliche Interviews, Rechercheberichte und Ana-
lysen – in einem Buch dokumentarisch festgehalten wird.53 Buch und Film sollen den Be-
deutungswert des Projektes bewahren, duplizieren und in ein verbreitbares Gut umwandeln. 
Sie sind die Vehikel, die Raus Ideen verbreiten und Anlass geben sollen, in die „extremis-
tische Lebensform“ einzutreten, die Rau fordert.54 Man solle schließlich aus dem Trauma 
keine akademische Kritik, sondern praktische Solidarität und neue, machtvolle Handlungs-
formen nach einem Arendt’schen Paradigma generieren. Auch bei Schlingensief bleiben ein 
Dokumentarfilm, der über das berichtet, was in den sechs Tagen Containerdorf geschah und 
als Grundlage für die meisten Analysen – auch diese hier – genutzt wird, und ein Buch55. In 
einem der Interviews, die im besagten Film zwischen die Szenen von Bitte liebt Österreich 
geschnitten wurden, beschreibt er den Container als „Virus“ (AR, 00:15:45–00:16:06): Was 
als einfaches Störbild begann, schob sich immer weiter in die Gesellschaft. Er habe nur ein 
Idealprodukt im marktwirtschaftlichen Sinne erzeugt, das sich, einmal eingeführt, wie im 
Schneeballsystem immer weiter ausbaut.

Doch was bedeutet dies für den Streitraum, den ich zu Beginn als Kategorie für beide Arbei-
ten vorgeschlagen habe? Die Distinktion, die Wihstutz bei Rau und Schlingensief erkennt, 
kann zum einen als Symptom gesellschaftlicher Veränderungen und zum anderen als Shift 
in den Ansprüchen politisch-aktivistischer Kunst gesehen werden. Hegemann unterstellt 
zeitgenössischer Kunst rein moralische, politische und ökonomische Legitimationen.56 

„Ästhetische Praxis[, die] per definitionem den geltenden Regeln nicht entsprechen muss“57, 
sei durch „sakrosankte Verwaltungsakte“58 indirekt zensiert und in die Konsensfähigkeit 
gezwungen. Wenn die Kunst die gesellschaftlichen Regeln befolgt bzw. befolgen muss, führt 
dies schlussendlich zur „Beschneidung der ästhetischen Freiheit“59 und zu einer „Gefähr-
dung der Demokratie“60, wie er resümiert. Schlingensiefs Bitte liebt Österreich auf der Gren-
ze von Kunst und Leben sei ultimativ, deckt es doch diese Gefährung der Demokratie auf. 

Raus Kongo Tribunal bietet hingegen den zeitgenössischen Gegenvorschlag. Anstatt die Re-
geln und Normen der Demokratie zu brechen, macht er sie zur Voraussetzung. Er etabliert 
mit Hilfe künstlerischer Praxen (Theater) eine künstliche Institution (Tribunal), um die Ein-
hegung demokratischer Grundbegriffe in einer gesetzlosen Gesellschaft in Gang zu setzten 
und zu unterstützen. Indem das Kongo Tribunal einen Raum schafft, in dem gestritten wer-
den kann, wird die Abwesenheit eines realen Abbilds dieses Raumes offenbar. Das Theater 
ist, wie schon Schiller es beschrieben hat, die Möglichkeit Moral und Gesetze zu verlängern. 
Vielmehr noch tragen die Konsequenzen des Kongo Tribunals – die Entlassung des Innen- 
und des Minenministers der Provinz Sud-Kivu und das Engagement zur Errichtung eines 
Gerichtshofs nach Vorbild des Kongo Tribunals (KT, 01:36:47–01:37:09) – dazu bei, eine Nation 
zu formen, die durch mehr als 25 Jahre Krieg zerrüttet und zersplittert ist.

53	  Rau/IIPM 2015; Rau 2017.
54	  In seiner zweiten Poetikvorlesung am Germanistischen Institut der Universität Münster am 1. November 2019 mit dem 
Titel Lob des Extremismus oder Eine kurze Geschichte der Revolte schlug Milo Rau fünf Strategien vor, um die fünf Reiter der 
Posthistoire, die er in der ersten Vorlesung vorgestellt hatte, zu überwinden. Unter „4. Praktische Solidarität“ deklarierte er 
dabei Extremismus als die einzige humane Lebensform, die die reale Utopie potenziell möglich mache. Eine überarbeitete 
Version der Vorlesung soll unter dem Titel Die Rückeroberung der Zukunft. Ein Manifest im Rowohlt Verlag erscheinen.
55	  Lilienthal/Philipp 2000.
56	  Vgl. Hegemann 2020, S. 40.
57	  Ebd., S. 43.
58	  Ebd.
59	  Ebd., S. 44.
60	  Ebd. 



30Realer Akt, fiktives Theater

Literatur

Ansorg, Nadine: Demokratische Republik Kongo, 5. Oktober 2020; https://www.bpb.de/
internationales/weltweit/innerstaatliche-konflikte/54628/kongo [12.04.2021].

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, 18. Aufl., München/Berlin/Zürich: Piper 2016.

Bachmann, Michael: Spiele mit Zeugen: Zur Gerichtsbarkeit der Bühne im Gegenwartstheater, 
in: Sybille Krämer/Sibylle Schmidt (Hg.): Zeugen in der Kunst, Paderborn: Wilhelm Fink 2016, 
S. 211–226.

Bodenburg, Julia: Aktivierte Zuschauer und politisches Theater, in: Promotionskolleg 
Literaturtheorie als Theorie der Gesellschaft (Hg.): Literatur, Macht, Gesellschaft. Neue Beiträge 
zur theoretischen Modellierung des Verhältnisses von Literatur und Gesellschaft, Heidelberg: Winter 
2015, S. 217–236.

Forrest, Tara: Realism as Protest. Kluge, Schlingensief, Haneke, Bielefeld: transcript 2015.

Foucault, Michel: Andere Räume, aus dem Französischen von Walter Seitter, in: Karlheinz Barck u. 
a. (Hg.): Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer anderen Ästhetik, 3. Aufl., Leipzig: 
Reclam 1991, S. 34–46.

Gilcher-Holtey, Ingrid: Skandalisierung des Skandals. Christoph Schlingensief in der Rolle des 
Intellektuellen, in: Lore Knapp/Sven Lindholm/Sarah Pogoda (Hg.): Christoph Schlingensief und 
die Avantgarde, Paderborn: Fink 2019, S. 273–292.

Hegemann, Carl: Das Theater retten, indem man es abschafft? Oder: Die Signifikanz des Theaters, 
in: Martina Leeker (Hg.): Maschinen, Medien, Performances. Theater an der Schnittstelle zu digitalen 
Welten, Berlin: Alexander Verlag 2001, S. 638–649.

Hegemann, Carl: Ästhetische Praxis im öffentlichen Raum. Warum Christoph Schlingensiefs 
Aktionskunst heute wahrscheinlich keine Chance mehr hätte, in: Vanessa Höving/Katja Holweck/
Thomas Wortmann (Hg.): Christoph Schlingensief. Resonanzen, Müchen: edition text + kritik 2020, 
S. 37–44.

Lilienthal, Matthias/Philipp, Claus: Schlingensiefs Ausländer raus – „Bitte liebt Österreich“. Eine 
Dokumentation von Matthias Lilienthal und Claus Philipp, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000.

Köbler, Gerhard: Juristisches Wörterbuch. Für Studium und Ausbildung, 17., neubearbeitete Aufl., 
München: Vahlen 2018.

Krieger, Verena: Ambiguität & Engagement. Zur Problematik politischer Kunst in der Moderne, in: 
Cornelia Klinger (Hg.): Blindheit und Hellsichtigkeit. Künstlerkritik an Politik und Gesellschaft der 
Gegenwart, Berlin: De Gruyter 2014, S. 159–188.

Mouffe, Chantal: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, aus dem Englischen von Niels 
Neumeier, 7. Aufl., Frankfurt am Main: Suhrkamp 2017.

o. A.: Gedenken an den Völkermord in Ruanda, 2. April 2020; https://www.bpb.de/politik/
hintergrund-aktuell/307318/voelkermord-in-ruanda [12.04.2021].

o. A.: Piefke, in: https://www.duden.de/rechtschreibung/Piefke [10.04.2021].

Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, aus dem Französischen von Richard 
Steurer, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2002.

Rancière, Jacques: Politik der Literatur, aus dem Französischen von Richard Steurer, Frankfurt am 
Main: Passagen Verlag 2011.

Rau, Milo: Das Kongo Tribunal, Berlin: Verbrecher Verlag 2017. 

https://www.bpb.de/internationales/weltweit/innerstaatliche-konflikte/54628/kongo
https://www.bpb.de/internationales/weltweit/innerstaatliche-konflikte/54628/kongo
https://www.bpb.de/politik/hintergrund-aktuell/307318/voelkermord-in-ruanda
https://www.bpb.de/politik/hintergrund-aktuell/307318/voelkermord-in-ruanda
https://www.duden.de/rechtschreibung/Piefke


31Realer Akt, fiktives Theater

Rau, Milo/Bossart, Rolf: Wiederholung und Ekstase. Ästhetisch-politische Grundbegriffe des 
International Institute of Political Murder, Zürich: diaphanes 2017.

Rau, Milo/IIPM: https://www.instagram.com/p/CGj_CcIpT6C/?utm_source=ig_web_copy_link, 
20.10.2020 [11.04.2021].

Rebentisch, Juliane: Zur Unterscheidung von Politik und Politischem, in: Hendrik Blumentrath u. a. 
(Hg.): Techniken der Übereinkunft. Zur Medialität des Politischen, Berlin: kadmos 2009, S. 99–112.

Roth, Helen: Christoph Schlingensief. Vom Provokateur zum Erbauer einer Sozialen Plastik, Würzburg: 
Königshausen & Neumann 2018.

Schiller, Friedrich: Was kann eine gute stehende Schaubühne eigentlich wirken? (1784), in: Schillers 
Werke, hg. von Hans Mayer und Golo Mann, Bd. 4: Schriften. Kleinere theoretische Schriften, die 
großen Abhandlungen, Rezensionen, historische Schriften, Frankfurt am Main: Insel Verlag 1966, 
S. 7–19.

Schlindwein, Simone: Der gefährlichste Ort der Welt, in: Amnesty Journal, 28. Januar 2013;  
https://www.amnesty.de/journal/2013/februar/der-gefaehrlichste-ort-der-welt [12.04.2021].

Schlingensief, Christoph: Containerreport (I), in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 13. Juni 2000, 
Nr. 135, S. 54.

Schößler, Franziska: Wahlverwandtschaften: Der Surrealismus und die politischen Aktionen von 
Christoph Schlingensief, in: Ingrid Gilcher-Holtey/Dorothea Kraus/dies. (Hg.): Politisches Theater 
nach 1968. Regie, Dramatik und Organisation, Frankfurt am Main/New York: Campus Verlag 2006, 
S. 269–293.

Seel, Martin: Inszenieren als Erscheinenlassen. Thesen über die Reichweite des Begriffs, in: Josef 
Früchtl/Jörg Zimmermann (Hg.): Ästhetik der Inszenierung. Dimensionen eines künstlerischen, 
kulturellen und gesellschaftlichen Phänomens, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2001, S. 48–62.

Ursprung, Philip: „Experimentelle Kunst ist niemals tragisch“: Kunst und Leben seit den 1960er 
Jahren, in: Erika Fischer-Lichte/Kristiane Hasselmann/Markus Rautzenberg (Hg.): Ausweitung 
der Kunstzone. Interart Studies – Neue Perspektiven der Kunstwissenschaften, Bielefeld: transcript 
2010, S. 91–110.

Vismann, Cornelia: Das Drama des Entscheidens, in: dies./Thomas Weitin (Hg.): Urteilen/Entscheiden, 
München/Paderborn: Fink 2006, S. 91–100.

Vismann, Cornelia: Medien der Rechtsprechung, hg. von Alexandra Kemmerer und Markus Krajewski, 
Frankfurt am Main: Fischer 2011.

Walther-Jochum, Robert: (P)Reenacting Justice. Milo Raus Tribunale als Theater der Empörung, 
in: Adam Czira u. a. (Hg.): Performance zwischen den Zeiten. Reenactments und Preenactments in 
Kunst und Wissenschaft, Bielefeld: transcript 2019, S. 159–178.

Wihstutz, Benjamin: Der andere Raum. Politiken sozialer Grenzverhandlung im Gegenwartstheater, 
Zürich: diaphanes 2012.

Filmografie

Ausländer raus. Schlingensiefs Container (R: Paul Poet, A 2002, DVD: Bonusfilm) [AR].

Das Kongo Tribunal (R: Milo Rau, D/CH 2015, DVD: Fruitmarket und Langfilm) [KT].

https://www.instagram.com/p/CGj_CcIpT6C/?utm_source=ig_web_copy_link
https://www.amnesty.de/journal/2013/februar/der-gefaehrlichste-ort-der-welt


32Strategien der Vergegenwärtigung 

Wie können Vergangenheit und Verlust sichtbar gemacht werden? Und wie lässt sich eine 
Thematik wie der Holocaust künstlerisch behandeln? Braucht es dafür eindeutige Bilder 
oder sind nicht gerade fein inszenierte künstlerische Eingriffe das wirkungsvollere Mittel, 
um zum Nachdenken anzuregen und eine anhaltende Auseinandersetzung zu initiieren? Ist 
die Vergegenwärtigung sogar eindringlicher, wenn sie durch die Sichtbarmachung einer 
fortbestehenden Leerstelle – inmitten des öffentlichen Lebens – angeregt wird?

Sowohl Rachel Whitereads im Jahr 2000 fertiggestelltes Holocaust-Mahnmal auf dem Wie-
ner Judenplatz als auch Sol LeWitts konzeptueller Beitrag Black Form (Dedicated to the Mis-
sing Jews) im Rahmen der Skulptur Projekte in Münster 1987 sind Beispiel einer künstleri-
schen Auseinandersetzung mit Vergangenheit, die nicht darauf abzielt, die Verbrechen des 
Nationalsozialismus und den Tod Millionen europäischer Juden abzubilden und damit zu 
historisieren, sondern vielmehr auf die bis heute fortdauernden Folgen aufmerksam ma-
chen. Beide Arbeiten lenken den Blick der Betracher*innen auf den stets fortgeschriebenen 
Verlust innerhalb der Gesellschaft, der – für viele zunächst wenig spürbar – auf diese Weise 
gegenwärtig wird. 

Das Œuvre der 1963 in London geborenen Künstlerin Rachel Whiteread ist geprägt von der 
Sichtbarmachung des eigentlich Unsichtbaren. Zu Beginn der 1980er-Jahre nutzte Whitere-
ad zunächst vornehmlich private und intime Gegenstände, die sie nicht selten in Trödelläden 
erstand, wie Wärmflaschen, Badewannen, aber auch Matratzen und Schränke, von denen 
sie Abgüsse aus Gips, Harz oder Gummi anfertigte.1 In den meisten Fällen wurde dann das 
immaterielle Innere dieser Objekte zum Kunstwerk.2 Denn anders als viele andere Künst-
ler arbeitet Whiteread nicht mit einer ‚verlorenen Form‘, vielmehr mit einem ‚verlorenen 
Gegenstand‘. Anstatt das Objekt selbst, gießt sie den Raum, der von diesem umschlossen 
wird, ab. Auf diese Weise lässt Rachel Whiteread Formen und Volumen entstehen, die erst 

1	  Leitfaden/Erklärungen zu Rachel Whiteread „Untitled (Books)“ für Führungen im LWL-Museum, 1997, LWL-Museum für 
Kunst und Kultur, Skulptur Projekte Archiv, Projektakte Rachel Whiteread, 1997, S. 1–3, hier S. 1. 
2	  Lisa Dennison: Ein Haus ist nicht ein Haus. Rachel Whitereads Skulpturen, in: dies./Craig Houser (Hg.): Rachel Whiteread. 
Transient Spaces [Ausst.-Kat. Deutsche Guggenheim, Berlin], Ostfildern: Hatje Cantz 2001, S. 31–46, hier S. 31.  

Strategien der 
Vergegen
wärtigung 

Zur Sichtbar
machung der 

Vergangenheit bei 
Rachel Whiteread 

und Sol LeWitt

Sarah Siemens



33Strategien der Vergegenwärtigung 

durch die Abwesenheit des eigentlichen Gegenstandes und in der Neukontextualisierung 
als ästhetisches Objekt sichtbar werden.3 Ziel dieses Vorgehens war es, die Einzigartigkeit 
der individuellen Spuren an alltäglich genutzten Gegenständen sichtbar zu machen. Dazu 
Rachel Whiteread: 

„I always use second hand things, because there ś a history to them.”4 

Wie wichtig ihr die ‚Lebensgeschichte‘ dieser Dinge und damit verbunden auch ein Bezug zu 
den Menschen dahinter sind, wird durch ihre Arbeiten mit Möbeln aus den Londoner Kriegs-
jahren deutlich. Auch hier goss Whiteread Schränke und Schubladen mit Gips aus und zer-
störte nach dem Trocknungsprozess bewusst die Außenhülle. Zum Vorschein kamen nun 
Innenräume aus einer längst vergangenen Zeit.5 

Dieses Prinzip übertrug sie schließlich mit Arbeiten wie Ghost (1990) (Abb. 1) oder House 
(1993) im größeren Maßstab auf das Ausgießen und Abformen architektonischer Innen-
räume und ganzer Gebäude im öffentlichen Raum. So wird in der Umwandlung des Raum-
volumens in massive, hermetische Form ein leerer (Wohn-) Raum physisch manifest, das 
eigentlich Unsichtbare wird materialisiert; eine Verfahrensweise, die der US-amerikanische 
Kunsthistoriker James Romaine als „Sculpting the Unseen“6 bezeichnet. Die Innenwände der 
ehemals bewohnten (Privat-) Räume werden hierbei nach außen gekehrt, Hinweise auf die 
ehemaligen Bewohner, wie Fußspuren im Boden, Kratzer und Furchen in den Wänden wer-
den sichtbar, wodurch die menschliche Abwesenheit ebenso spürbar wird, wie die Ausge-
schlossenheit des Betrachters.  

3	  Vgl. Doris von Drahten: Rachel Whiteread: Gefundene Form – verlorener Gegenstand, in: Parkett, Heft 35, 1993, S. 22–26, 
hier S. 22. 
4	  Barbara Engelbach: Rachel Whiteread. Untitled (Books), 1997, in: Das Kunstwerk des Monats, Nr. 12, Dezember 1998, 
Westfälisches Landesmuseum für Kunst und Kultur Münster, S. 1–4, hier S. 4. 
5	  Von Drathen, S. 23. 
6	  Vgl. James Romaine: Sculpting the Unseen: Rachel Whiteread´s Incomprehensible Art, in: Arts. The Arts in Religious and 
Theological Studies, Jg. 31, Nr. 1, 2019; https://www.societyarts.org/in-the-study-sculpting-the-unseen.html [11.04.2021]. 

Abbildung 1: Rachel Whiteread, Ghost, 1990, Gips, Stahlkonstruktion, 269 x 355,5 x 317,5 cm © Rachel Whiteread, 
Courtesy of the artist and Gagosian, London.

https://www.societyarts.org/in-the-study-sculpting-the-unseen.html


34Strategien der Vergegenwärtigung 

Einerseits zeigt Ghost durch den Kontext der Wohnung einen engen und vertrauten Zusam-
menhang zwischen Menschen und ihrem Lebensraum, der durch jedes Individuum mit Le-
ben erfüllt und mittels Abformung selbst körperhaft wird, andererseits entsteht gleichzei-
tig auch ein gespenstischer Eindruck, der sich besonders in der Ausgeschlossenheit des 
Betrachters, durch das erzeugte Spannungsverhältnis von An- und Abwesenheit, von Nähe 
und Ferne niederschlägt.7 Die ungewohnten Raumerfahrungen, die Rachel Whiteread durch 
die Massivität ihrer Werke hervorruft, bewirken außerdem, dass die abgegossenen Gegen-
stände und Räume ihren Bezug zur Realität und Relativität zumindest teilweise verlieren, 
indem die Grenzen von innen und außen aufgehoben werden.8 Sie stellt dem Betrachter 
eine Antirealität entgegen, eine andere Dimension, die in hohem Maße fremdartig wirkt.9 
Nicht zuletzt durch dieses plastische ‚Greifbarwerden‘ des Unsichtbaren kommt es zu einer 
Dislozierung von Räumlichkeit und einer Herstellung neuer Raumverhältnisse: Das Innere 
gelangt nach außen, Privates wird öffentlich. 

Rachel Whitereads Holocaust-Mahnmal in Wien

Als sich Architekt, Publizist und Schriftsteller Simon Wiesenthal, selbst österreichischer 
Shoah-Überlebender und jahrzehntelang Kämpfer für eine gerechte Bestrafung der Tä-
ter*innen, 1994 öffentlich für die Errichtung eines Mahnmals zur Erinnerung an die durch die 
Nationalsozialisten getöteten Jüdinnen und Juden Österreichs einsetzte, übte er damit glei-
chermaßen Kritik an einem Werk Alfred Hrdlickas, welches 1988 auf dem zentral gelegenen 
Albertinaplatz in Wien errichtet wurde und dort an die „Opfer von Krieg und Faschismus“ 
erinnert (Abb. 2).10 Vor diesem Hintergrund gilt es zunächst kurz das Werk Alfred Hrdlickas 
zu betrachten, da dieses einen nicht unerheblichen Einfluss auf das spätere Mahnmal von 
Rachel Whiteread gehabt hat. Es zeigen sich in beiden Ausführungen die sehr unterschied-
lichen Auffassungen von Darstellungsweisen und den grundsätzlichen künstlerischen Um-
gang mit Erinnerungsmonumenten. Zu beachten gilt aber auch, dass die Intention bei Whi-
teread eine andere ist als bei Hrdlicka, da sie mit ihrem Werk explizit auf die Erinnerung der 
ermordeten jüdischen Bevölkerung Österreichs im Nationalsozialismus abzielt. 

Hrdlicka wählte für sein antifaschistisches Denkmal schlaglichtartige Schreckensbilder 
aus, die, teils figürlich, teils symbolisch, auf Ereignisse aus der Zeit des Anschlusses Öster-
reichs an das Dritte Reich ab 1938 und den Zweiten Weltkrieg erinnern und die entlang einer 
räumlichen Achse aufeinanderfolgend positioniert sind.11 Der Mord an tausenden Men-
schen durch NS-Ärzte wird hier ebenso thematisiert wie das Sterben der Soldaten auf den 
Schlachtfeldern. An einer Stelle nimmt Alfred Hrdlicka auch auf das Leid der jüdischen Be-
völkerung in dieser Zeit Bezug. Eine knapp 70 cm hohe Bronzeskulptur zeigt einen am Boden 
kauernden straßenwaschenden Juden (Abb. 3). Insgesamt zeichnet das Bildprogramm des 
mehrteilig angelegten Mahnmals chronologisch den Weg Österreichs von der menschen-
verachtenden Diktatur der Nationalsozialisten über den Zweiten Weltkrieg bis hin zu einem 
freien und demokratischen Staat nach, wobei der Stein der Republik, ein rund siebeneinhalb 
Meter hoher Granitblock, der das gesamte Ensemble am Ende der Blickachse überragt, 
den Schlusspunkt bildet. Darauf eingemeißelt befindet sich die österreichische Unabhängig-
keitserklärung vom 27. April 1945, auf der allerdings der Passus, welcher auf die österrei-
chische Mitschuld verweist, fehlt.12 

Alles in allem wird den jüdischen Opfern der nationalsozialistischen Verfolgung nur wenig 
Raum gegeben. Dieses Mahnmal ist durch seine vielfältigen Bezüge eher unspezifisch und 
erinnert vielmehr an die zahlreichen Kriegstoten, denen aber gerade die Jüdinnen und Ju-
den kaum zuzurechnen sind.13

7	  Vgl. von Drahten, S. 23. 
8	  Vgl. ebd., S. 24. 
9	  Vgl. ebd., S. 25. 
10	  Vgl. Martin Winstone/Martin Gilbert: The Holocaust Sites of Europe. An Historical Guide, London: I. B. Tauris 2010, S. 135. 
11	  Vgl. Dinah Wijsenbeek: Denkmal und Gegendenkmal. Über den kritischen Umgang mit der Vergangenheit auf dem Gebiet der 
bildenden Kunst, München: Martin Meidenbauer Verlagsbuchhandlung 2010, S. 231. 
12	  Vgl. Holger Thünemann: Holocaust-Rezeption und Geschichtskultur. Zentrale Holocaust-Denkmäler in der Kontroverse. Ein 
deutsch-österreichischer Vergleich, Idstein: Schulz-Kirchner Verlag 2005, S. 180–181. 
13	  Vgl. ebd., S. 180–181. 



35Strategien der Vergegenwärtigung 

Für die jüdische Kultusgemeinde war im Wesentlichen aber die Bronzeplastik, die sockellos 
direkt auf dem Straßenpflaster aufliegt und den straßenwaschenden Juden abbildet, der Stein 
des Anstoßes. Diese leicht überlebensgroße Skulptur zeigt einen Mann mit Bart, der mit 
einer Scheuerbürste in der Hand am Boden kauert. Die Figur, deren Bewegung wie erstarrt 
scheint, ist nur grob modelliert, wirkt in sich geschlossen und blockhaft.14 Weiterhin ist sie 
mit stereotypen Attributen wie einer großen Nase und einem langen Bart dargestellt. Auf 
dem Kopf trägt sie eine Kippa. 

Diese Darstellung ist im gesamten Denkmal die einzige, die explizit auf die nationalsozialis-
tischen Demütigungen zur Zeit des Anschlusses Österreichs an das Deutsche Reich in den 
Jahren 1938 bis 1945 erinnert. Der Hintergrund dieser Darstellung liegt in einer historischen 
Begebenheit, die sich im März 1938 zugetragen hatte. Damals zwangen viele Wiener ihre jü-
dischen Mitbürger*innen, egal welchen Alters, ob gesund oder krank, in sogenannten „Rei-
bepartien“ mit Wurzel- oder sogar Zahnbürsten kniend das Straßenpflaster zu schrubben, 
während sich Schaulustige um sie herum scharten und sie verhöhnten. Anscheinend diente 
diese Demütigung der allgemeinen Erheiterung.15 

Alfred Hrdlicka hatte diese Darstellung, die sich an zeitgenössischen Fotografien orientier-
te, als ganz bewusste Provokation gewählt, um jahrzehntelang Verdrängtes wieder nach 
oben zu holen, denn so finden sich vor allem nicht-jüdische Betrachter*innen unwillkür-
lich in der Rolle des „Gaffers“ wieder.16 Für Simon Wiesenthal und andere Mitglieder der 
jüdischen Gemeinde wurde aber besonders diese Darstellung als Fortschreibung der De-
mütigung verstanden und das Mahnmal daher auch als „Denkmal der Erniedrigung“ be-
zeichnet.17 Er nannte es „ein Symbol des erniedrigten Juden, welches aber nicht den Tod von 
so vielen Tausenden symbolisieren kann, die vergast, verschleppt und exekutiert wurden“.18 
Wiesenthal warf Hrdlicka vor, keinerlei Rücksicht auf jüdische Befindlichkeiten zu nehmen. 
Er stellte weiterhin fest, dass dieses Denkmal „für die meisten Juden kein adäquates Denk-
mal für das größte Verbrechen dieses Jahrhunderts, den Holocaust“ sei, da es die Shoah 
lediglich durch eine „jüdische Beigabe“ am Rande thematisiere.19 Tatsächlich waren aber 
auch anderslautende Stimmen aus der jüdischen Gesellschaft zu vernehmen, wie etwa die 
des jüdischen Schriftstellers Ephraim Kishon, der das Denkmal als einen richtigen Schritt 
hin zu einer längst überfälligen Bewältigung der Vergangenheit bezeichnete:  

14	  Vgl. ebd., S. 231–232. 
15	  Vgl. ebd. 
16	  Vgl. ebd., S. 232–233. 
17	  Astrid Peterle: „Ein Denkmal, dass dem Verständnis von uns Juden entspricht…“ Simon Wiesenthal und das Mahnmal 
für die jüdischen Opfer der Schoa am Wiener Judenplatz, in: Jüdisches Museum Wien (Hg.): Wiesenthal in Wien [Ausst.-Kat. 
Jüdisches Museum, Wien], Wien: Metroverlag 2015, S. 103–107, hier S. 105; Mechtild Widrich: The Willed and the Unwilled 
Monument: Judenplatz Vienna and Riegl’s Denkmalpflege, in:  Journal of the Society of Architectural Historians, Jg. 72, Nr. 3, 
2013, S. 382–398, hier 384. 
18	  Thünemann 2005, S. 183. 
19	  Wijsenbeek 2010, S. 233. 

Abbildung 2: Alfred Hrdlicka, Mahnmal gegen 
Krieg und Faschismus, Albertinaplatz, Wien, 
1988 © Schaub-Walzer / PID.

Abbildung 3: Alfred Hrdlicka, Mahnmal gegen Krieg und 
Faschismus, Detail: straßenwaschender Jude © Peter Diem 
(austriaforum.org).



36Strategien der Vergegenwärtigung 

„Daß man hier den bodenwaschenden Juden sieht, ist für mich eine Genug
tuung, denn genau das war es – und wenn die Menschen vielleicht auch tat
sächlich nichts Genaues von den Konzentrationslagern wußten, die Juden, die 
man auf der Straße in die Knie gezwungen hat, die haben sie gesehen.“20 

Auch Alfred Hrdlicka selbst verteidigte seine Arbeit in ähnlicher Weise gegenüber Wiesen-
thals Kritik:

„Was den straßenwaschenden Juden betrifft: Jeder kann sagen, was in Au
schwitz passiert ist, das weiß ich nicht, aber was in Wien passiert ist, das ha
ben die Wiener wissen müssen, das hat jedes Kind sehen können.“21

Grundsätzlich bleibt Hrdlicka in seiner Aussage aber weitgehend unkonkret, wenn er in 
seiner künstlerischen Interpretation die jüdisch-österreichischen Opfer der Massenver-
nichtung mit den nichtjüdischen Opfern symbolisch auf eine Stufe stellt und von Faschis-
mus, aber nicht vom Nationalsozialismus spricht. Mit seinem Mahnmal vermied es der 
Künstler, den Finger allzu sehr in die ‚nationalsozialistische Wunde‘ der österreichischen 
Gesellschaft zu legen. Denn ähnlich wie in der jungen Bundesrepublik gab es auch im Ös-
terreich der Nachkriegszeit einen Verdrängungsmechanismus der jüngeren Geschichte. In 
den frühen Jahren der Zweiten Republik wurde der Mythos erschaffen, Österreich sei das 
„erste Opfer Hitler-Deutschlands“ gewesen; dieses Narrativ hatte so über Jahrzehnte als 
Legitimationsgrundlage und identitätsbildendes Mittel in der österreichischen Gesellschaft 
gewirkt.22 Bereits in der Unabhängigkeitserklärung im April 1945 stellte die erste proviso-
rische Regierung die Macht- und Willenlosigkeit des österreichischen Volkes gegenüber der 
Annexion durch die deutsche Reichsregierung unter Adolf Hitler heraus und gleichzeitig jede 
Mitverantwortung an dem Geschehenen in Abrede.23 In der Geschichtswissenschaft ist es 
inzwischen weitgehend unbestritten, dass es auf der österreichischen Seite ein hohes Maß 
an Mitverantwortung sowohl für das Erstarken der NS-Ideologie als auch für die Verbrechen 
selbst gab.24 Schon in den 1960er-Jahren hatte Simon Wiesenthal darauf hingewiesen, dass 
zahlreiche Österreicher an Schaltstellen des NS-Vernichtungsapparates saßen und dazu 
folgende provokante These aufgestellt: „Mindestens drei Millionen ermordete Juden gehen 
zu Lasten der an den Verbrechen beteiligten Österreichern.“25

Anders als Hrdlicka wurde Simon Wiesenthal sehr konkret in seiner Aussage, als er im 
Dezember 1994 davon sprach, dass ein neues, „wahres“ Holocaust-Mahnmal, dass „den Na-
tionalsozialismus […] beim Namen nennt“, errichtet werden sollte.26 

Rachel Whiteread: Holocaust-Mahnmal  
auf dem Judenplatz, Wien

Im Januar 1995 erhielt Simon Wiesenthal die Zusage, mit der Finanzierung durch die Stadt 
Wien ein Denkmal für die ermordeten österreichischen Jüdinnen und Juden errichten zu 
können, über dessen Ausführung – anders als beim Hrdlicka-Denkmal, bei dem der Künst-
ler selbst mit seinem Vorschlag an die Stadt herangetreten war – in einem Wettbewerb ent-
schieden werden sollte.27  Zu dem folgenden Wettbewerb wurden insgesamt neun interna-
tional bekannte Künstler*innen und Architekt*innen eingeladen, unter ihnen VALIE EXPORT, 
Karl Prantl, Ilya Kabakov und Peter Eisenman sowie Rachel Whiteread. Die Entwürfe sollten 
sowohl den künftigen Aufstellungsort am Judenplatz gestalterisch einbeziehen als auch 
insbesondere die „Sichtbarkeit, Wahrnehmbarkeit und Einprägsamkeit des Mahnmals“ be-

20	  Ebd. 
21	  Ebd. 
22	  Thünemann 2005, S. 62. 
23	  Vgl. ebd., S. 65. 
24	  Vgl. ebd. 
25	  Ebd., S. 63; vgl. auch Winstone/Gilbert 2010, S. 129. 
26	  Thünemann 2005, S. 184. 
27	  Vgl. Wijsenbeek 2010, S. 234. 



37Strategien der Vergegenwärtigung 

rücksichtigen.28 Weitere ausdrückliche Vorgaben waren die Anbringung einer Inschrift, die 
auf die von den Nationalsozialisten ermordeten Juden hinweisen sollte, sowie die Nennung 
der Orte, an denen die Mehrzahl der österreichischen Holocaust-Opfer ums Leben gekom-
men war.29

Die Planungen für das Wiener Mahnmal fielen in die Zeit eines sich verändernden gesell-
schaftlichen Klimas, in der sich sowohl in Österreich als auch in Deutschland neue For-
men einer kollektiven Erinnerung in der Gesellschaft ausgebildet hatten. Es standen nicht 
mehr eine nur nachträgliche Heroisierung der Opfer und Sinnstiftung des erlittenen Leides 
durch den Völkermord im Vordergrund, um einen Gedanken der Kultur- und Literaturwis-
senschaftlerin Aleida Assmann aufzugreifen, sondern die Anerkennung und Überwindung 
von lähmenden Nachwirkungen. Ganz grundlegend kam es dabei zu einer neuen Verarbei-
tung der Schuld der Täter. Dies war auch auf einen Sinneswandel innerhalb der Generation 
der Nachkommen zurückzuführen, welche die dunklen Kapitel ihrer Geschichte nicht mehr 
übergehen wollten und konnten, sondern sie im kollektiven Gedächtnis zu stabilisieren und 
in ein nationales Selbstbild zu integrieren suchten.30

Mit dem Judenplatz in der Wiener Altstadt war ein Aufstellungsort gefunden worden, der für 
die Geschichte jüdischen Lebens in der Stadt eine nicht unerhebliche Rolle gespielt hatte. Bis 
ins Jahr 1421 hatte sich an diesem Ort eine Synagoge befunden, die in einem Pogrom durch 
Brandschatzung zerstört und deren Fundamentreste zufällig bei Grabungen im Vorfeld des 
Bauvorhabens im Erdreich gefunden wurden.31 An diese Geschichte des freien Platzes in-
mitten der umgebenden großbürgerlichen Architekturen erinnerte bis zur Errichtung des 
Holocaust-Mahnmals lediglich ein katholisches Wandrelief an einer der Barockfassaden, 
welches die Taufe Christi im Jordan zeigt, versehen mit einer antisemitischen Inschrift in 
Latein, die besagt, „daß das Feuer von 1421 Wien von den Juden gereinigt habe, so wie das 
Wasser Christus reinige.“32 Mit seiner Geschichte bildet der Judenplatz die Bühne für eine 
Form der räumlichen Inszenierung, um an dieser Stelle abermals mit Aleida Assmann zu 
sprechen: 

„Räumliche Inszenierungen sind anders als museale Ausstellungen an eine 
Bühne gebunden, die zugleich ein historischer Schauplatz ist. Historische Ge-
denkstätten und sogenannte ‚heritage centers‘ inszenieren in diesem Sinne 
historische Orte, die sie zu einer Bühne von Geschichte machen. Der Begriff 
‚Inszenierung‘ ist technisch gemeint im Sinne von Aufbereitung eines Ortes 
zum Zweck von Informationsvermittlung, Erfahrungsmöglichkeiten und Han-
delsangeboten; er ist keineswegs auf fiktionale und unterhaltsame ‚theme-
parks‘ […] beschränkt.“33 

Rachel Whitereads Siegerentwurf zeigt einen Abguss in Beton eines von Büchern umge-
benden Hohlraums, einer Art Bibliothek, bei der das Innere nach außen gewendet scheint. 
Jedoch blicken die Betrachter*innen nicht auf die Buchrücken und den Titel, sondern auf 
die Schnittflächen der Bücher (Abb. 4).34 Warum sie gerade diesen Weg gewählt hat, legte 
Whiteread in einem Interview im Jahr 2001 dar:

„Ein Mahnmal soll es dem Betrachter nicht allzu leicht machen. Er soll schau-
en, fragen, denken. Löst es keine dieser Reaktionen aus, wird es seiner Inten-
tion nicht gerecht.“35

28	  Ebd., S. 235. 
29	  Ebd. 
30	  Vgl. Aleida Assmann: Individuelles und kollektives Gedächtnis – Formen, Funktionen und Medien, in: Kurt Wettengl (Hg.): 
Gedächtnis der Kunst. Geschichte und Erinnerung in der Kunst der Gegenwart [Ausst.-Kat. Historisches Museum, Frankfurt], 
Ostfildern: Hatje Cantz 2000, S. 21–27, hier S. 23. 
31	  Wijsenbeek 2010, S. 235; Winstone/Gilbert 2010, S. 132. 
32	  James E. Young: Nach-Bilder des Holocaust in zeitgenössischer Kunst und Architektur, übers. von Ekkehard Knörer, 
Hamburg: Hamburger Edition 2002, S. 131. 
33	  Aleida Assmann: Geschichte im Gedächtnis. Von der individuellen Erfahrung zur öffentlichen Inszenierung, München: 
C. H. Beck 2007, S. 153. 
34	  Young 2002, S. 127. 
35	  Craig Houser: Wenn Wände sprechen könnten. Ein Interview mit Rachel Whiteread, in: Lisa Dennison/ders. (Hg.): Rachel 
Whiteread. Transient Spaces [Ausst.-Kat. Deutsche Guggenheim, Berlin], Ostfildern: Hatje Cantz 2001, S. 47–62, hier S. 59. 



38Strategien der Vergegenwärtigung 

Als man von Seiten des Denkmalkomitees an sie herangetreten war, hatte Whiteread, die als 
Stipendiatin des Künstlerprogramms des DAAD die Berliner Denkmaldebatte vor Ort in den 
Jahren 1993 und 1994 verfolgt hatte, sowohl Alfred Hrdlickas Denkmal am Albertinaplatz 
als auch einige Gedenkstätten in ehemaligen Konzentrationslagern besucht. In Wien war sie 
insbesondere von der Darstellung des straßenwaschenden Juden und dem Umgang der Be-
sucher*innen mit dieser Skulptur ähnlich abgestoßen wie Simon Wiesenthal:

„Ein expressionistischer Klumpen daneben entpuppt sich als jüdischer Mann, 
der auf Händen und Knien den Gehsteig schrubbt. Der wurde von unwissenden 
Passanten als Sitzbank benutzt. Unglaublich, nicht? Man hat seinen Rücken 
am Schluss mit bronziertem Stacheldraht versehen.“36 

Mit der Grundfläche des Kubus von rund zehn mal sieben Metern bei einer Höhe von 3,8 Me-
ter orientierte sich die Künstlerin an der Größe von Wohnräumen, wie sie in den Häusern, die 
den Judenplatz umgeben, durchaus üblich sind. Die durchgehend modellierten Reihen von 
gleichmäßig großen Buchformen, es sind etwa 7000, werden an der Frontseite durch eine 
Doppeltür unterbrochen.37 Die Tür lässt sich aber nicht öffnen, es gibt keine Knäufe oder 
Klinken, das Innere bleibt also unzugänglich. Auf dem Dach befindet sich außerdem eine 
Deckenrosette, wie man sie aus den großbürgerlichen Wohnräumen des 1. Bezirks mit ihren 
Stuckverzierungen kennt.38 In gewisser Weise stellt die Plastik ein reines ‚Kunstobjekt‘ dar, 
denn für den Abguss wurden zuvor eigens Buchmodellformen aus Holz angefertigt. Auch 
die Türen wurden eigens gezimmert und die Verzierung an der Decke steuerte die Künst-
lerin selbst bei. Doch die Wiedergabe eines bestimmten Raumes war nie das Ziel Rachel 
Whitereads: 

„Das Mahnmal steht für eine Raumidee und nicht für einen realen Raum. Es 
variiert die Idee eines Raumes in einem der Nachbarhäuser. Ich ging von dem 
Gedanken aus, dass ich auf diesem öffentlichen Platz stehe, umgeben von auf-
ragenden Häusern, und mir nun die Proportionen eines Raums in einem der 
Häuser vorstelle. Es sollte nie der Abdruck eines echten Gebäudes sein.“39

36	  Ebd., S. 60. 
37	  Ebd., S. 59. 
38	  Vgl. Benno Hinkes: Aisthetik der (gebauten) menschlichen Umwelt. Grundlagen einer künstlerisch-philosophischen 
Forschungspraxis, Bielefeld: transcript 2017, S. 300. 
39	  Whiteread 2001, S. 59. 

Abbildung 4: Rachel Whiteread, Holocaust Memorial, 1995–2000, 380 x 700 x 1000 cm, Judenplatz, Wien © 
Bwag/Commons.



39Strategien der Vergegenwärtigung 

Insgesamt steht das Mahnmal leicht erhöht auf einem umlaufenden Sockel, auf dem un-
terhalb der Tür ein Widmungstext in deutscher, englischer und hebräischer Sprache an-
gebracht ist: „Zum Gedenken an die mehr als 65 000 österreichischen Juden, die in der Zeit 
von 1938 bis 1945 von den Nationalsozialisten ermordet wurden.“40 

Auf den drei übrigen Seiten des Sockels stehen die Namen der 41 Konzentrationslager in 
Europa, in denen die überwiegende Anzahl der österreichischen Juden ermordet wurde. 
Wie von Simon Wiesenthal so lange gefordert, werden die Täter explizit genannt. Mit dieser 
Inschrift verband er daher nicht nur Trauer, sondern auch den Wunsch, dass die Erinnerung 
an das Geschehene stets wachgehalten werde:

„Daher ist die Inschrift auf dem Denkmal eine immerwährende und nie zu 
Ende gehende Anklage gegen die Täter von gestern. Erinnerung und Anklage 
gemeinsam müssen auch für künftige Generationen als Gegenwart lebendig 
bleiben.“41

Richtet man in diesem Zusammenhang den Blick besonders auf das sich nahezu zeitgleich in 
Entstehung befindliche Berliner Holocaust-Mahnmal für die ermordeten Juden Europas, so 
fällt auf, dass es in Wien keine Diskussionen um die Widmung des Mahnmals gegeben hatte. 
Auch gab es zum Zeitpunkt der Entscheidung am Judenplatz ein Holocaust-Mahnmal errich-
ten zu wollen, kaum einen öffentlichen Diskurs. Massive Auseinandersetzungen begannen 
erst, als Rachel Whitereads Wettbewerbsentwurf zum Sieger erklärt wurde. Quer durch alle 
Gruppierungen und Parteien wurde darüber gestritten, ob der Judenplatz überhaupt der 
richtige Standort sei und ob nicht die im Erdreich vorgefundenen Reste der zerstörten mit-
telalterlichen Synagoge bereits Mahnmal genug wären. Aufgrund dieser Diskussion wurde 
es all jenen erleichtert, die aus anderen Gründen gegen die Errichtung waren, ihre wahre 
Meinung dahinter zu verschleiern. So unterstützte etwa die rechtspopulistische FPÖ eine 
Bürgerinitiative von Anwohnern gegen das Mahnmal. Für Gerhard Milchram, Historiker und 
bis 2010 Kurator am Jüdischen Museum in Wien, geht das erfolgreiche Projekt besonders 
auf den Einsatz des damaligen Wiener Oberbürgermeisters Häupl und seinen Kulturstadtrat 
von der bürgerlich-konservativen Österreichischen Volkspartei (ÖVP) zurück. Milchram ist 
auch der Meinung, dass die Stadt Wien in diesem Zusammenhang nicht in einem gesamt-
österreichischen Kontext gesehen werden sollte, da er ein solches Projekt an anderen Orten 
im Land für deutlich schwieriger durchsetzbar hält. Dies wird auch deutlich, wenn man sich 
die Worte des damaligen Österreichischen Bundeskanzler Wolfgang Schüssel am 9. Novem-
ber 2000 in einem Interview gegenüber der Jerusalem Post vor Augen hält, indem dieser 
tatsächlich noch zu an dem Zeitpunkt behauptete, „dass der österreichische Staat das erste 
Opfer des Nazi-Regimes“ 42 gewesen sei. 

Für Simon Wiesenthal war das Wiener Mahnmal allerdings nicht nur ein Symbol für Tod und 
Vernichtung des jüdischen Volkes. Er vertrat die für ein derartiges Denkmal bemerkenswer-
te Interpretation, es solle nicht nur für die Vernichtung, sondern auch für das Überleben des 
jüdischen Volkes stehen. Zudem wurde von den Initiatoren stets versucht, Judenplatz und 
Mahnmal als eine Art „Gesamtkunstwerk“ zu vermitteln, da man davon ausging, die Akzep-
tanz des Projekts zu erhöhen, wenn es „Barbarei in Kultur“ verwandle.43 

Mit ihrem Holocaust-Mahnmal, dessen Konzeption sich von der Tradition der figurativen 
Narration absetzt, rückt Rachel Whiteread sowohl das Buch als auch die Leere eines Rau-
mes in den Blick der Betrachter*innen. Die Außenwände präsentieren sich in einer rauen 
Textur, hervorgerufen durch die Darstellung des negativen Raumes zwischen den Buch-
kanten.44 Sowohl die Haltung der Künstlerin bei der Erschaffung ihrer Werke als auch die 
Reaktionen der Betrachter bewegen sich – bewusst oder unbewusst – zwischen kühler Dis-
tanziertheit und Emotionalität.45 Verstörend für viele Besucher wirkt auch der Umstand, 
dass das Mahnmal nicht begehbar ist, obwohl es ja auf den ersten Blick diesen Eindruck 

40	  Thünemann 2005, S. 227. 
41	  Wijsenbeek 2010, S. 239. 
42	  Zit. n. Interview mit Gerhard Milchram (Jüdisches Museum der Stadt Wien): Das Wiener Holocaust Mahnmal, in: 
Antifaschistisches Infoblatt, Nr. 67, 3/2005; https://www.antifainfoblatt.de/artikel/das-wiener-holocaust-mahnmal [12.04.2021]. 
43	  Thünemann 2005, S. 261
44	  Vgl. Young 2002, S. 129. 
45	  Vgl. Dennison 2001, S. 37. 

https://www.antifainfoblatt.de/artikel/das-wiener-holocaust-mahnmal


40Strategien der Vergegenwärtigung 

vermittelt. Stattdessen steht dieser massive Block wie eine Barriere wirkend auf dem Platz, 
die sich aber jeder räumlichen Erschließung durch den Betrachter verwehrt. Das Werk stif-
tet Verwirrung und verweigert zunächst einen fragenden Dialog mit dem Betrachter. Dieser 
wird auf die eigenen Gedanken zurückgeworfen, muss sich das Objekt selbst erschließen.46 
Diese Schwierigkeit ist dem Thema dieses Denkmals durchaus angemessen und von Rachel 
Whiteread auch gewünscht. Vielmehr ruft das Werk jeden dazu auf, sich mit dem Holocaust 
und seinen Folgen eigenständig auseinander zu setzen und steht mit der eigenen Unbegreif-
barkeit des nicht zu betretenden Innenraumes zugleich für das unbegreifbare Verbrechen 
an Millionen europäischen Juden. 

Doch die Grausamkeit der Shoah entsteht hier nicht plakativ durch schreckliche Bilder, 
etwa aus den Konzentrationslagern; die Grausamkeit wird vielmehr, wenn auch erst auf den 
zweiten Blick, durch die Leerstelle erfahrbar. Durch die von dem*der Betrachter*in weg 
gewendeten Buchrücken, die ihrerseits den leeren nicht betretbaren Raum umschließen, 
in Kombination mit dem durch das Verfahren des Abgusses manifestierten Verlust des 
Originals, schlägt das Mahnmal eine metaphorische Brücke zum Völkermord an den euro-
päischen Juden im 20. Jahrhundert und an den damit verbundenen Verlust von unendlich 
vielen Menschen.47 Wenn Menschen fehlen, dann hinterlassen diese eine Leerstelle in der 
Gesellschaft, die bleibt: In Österreich waren es 65 000, europaweit waren es rund sechs 
Millionen.48 

Neben der von Whiteread thematisierten Leerstelle durch die Ermordung der jüdischen Be-
völkerung kommt dem von ihr gewählten Motiv des Buches eine entscheidende Rolle zu. 
Einerseits verleiht diese raue, uniforme und in höchstem Maße systematische Textur der 
Fassade ein Antlitz, welches, so formulierte es die Jury, die „Würde mit Zurückhaltung ver-
bindet und an einem geschichtsträchtigen Ort einen ästhetischen Dialog mit der Vergan-
genheit in Gang bringt“49, andererseits trägt es dem Judentum, welches auch als „Buch-
religion“ bezeichnet wird und seinem daraus resultierenden Selbstverständnis, abermals 
Rechnung.50 Im Hinblick auf die Reihe der nationalsozialistischen Verbrechen zwischen 
1933 und 1945 stellt die systematische Zerstörung von im Sinne der Ideologie nicht konfor-
men Kulturgüter wie Bücher und Kunstwerke bereits eine Perspektive auf den folgenden 
unvorstellbaren Massenmord an über sechs Millionen Juden dar. Durch Zerstörung alles 
ausmerzen zu wollen, was nicht in die krude Denkweise der Nationalsozialisten zu passen 
schien, war ein entscheidendes Merkmal dieser Zeit in Deutschland.

An Rachel Whitereads Entwurf wird außerdem deutlich, was ein solches „Volk des Buches“ 
zu eben diesem macht: der gemeinsame Bezug zur Vergangenheit mittels Schrift und Text. 
Gleichzeitig eröffnet sie den Betracher*innen durch die Umkehrung des eigentlich gegen-
ständlichen Raumes, die Bibliothek scheint wie nach außen gekehrt, eine ausgefüllte Lee-
re.51 So wird die durch den nationalsozialistischen Terror hervorgerufene Fehlstelle, er-
fahrbar.  

Robert Storr, einer der Juroren und damals Kurator am New Yorker Museum of Modern Art, 
stellte über das Holocaust-Mahnmal am Judenplatz treffend fest:

„Whitereads Arbeit ist kein Grabmal, kein Zenotaph, sondern vielmehr die 
Verkörperung einer nicht greifbaren Leere – sie stellt eine Lücke in der Iden
tität einer Nation und einen Hohlraum im Herzen der Stadt dar. Whiteread gibt 
mit ihrer ästhetischen Sprache, die gleichermaßen Tradition und Zukunft an-
spricht, respektvoll einer Welt Gestalt, deren unwiederbringlicher Untergang 
von jenen, die ihn nicht miterlebten, nie zur Gänze erfasst werden kann. Ihre 
dauerhaftesten Monumente sind jene Bücher, geschrieben von österreichi-
schen Juden vor, während und nach dem über sie hereinbrechenden Verhäng-
nis.“52

46	  Vgl. von Drathen, S. 25. 
47	  Engelbach 1998, S. 3. 
48	  Winstone/Gilbert 2010, S. 132. 
49	  Young 2002, S. 129. 
50	  Winstone/Gilbert 2010, S. 132. 
51	  Hermann Sturm: Denkmal und Nachbild. Zur Kultur des Erinnerns, Essen: Klartext Verlag 2009, S. 35. 
52	  Winstone/Gilbert 2010, S. 132–133. 



41Strategien der Vergegenwärtigung 

Im Vergleich: Sol LeWitts Black Form (Dedicated to the 
Missing Jews) und Rachel Whitereads Untitled (Books) 
in Münster

Die Leerstelle in der Gesellschaft, welche durch den systematischen Völkermord an der 
jüdischen Bevölkerung in Europa durch die Nationalsozialisten verursacht wurde, hat mehr 
als zehn Jahre vor Rachel Whiteread bereits der amerikanische Minimalist, Sol LeWitt 
(1928–2007), in seinem Beitrag Black Form (Abb. 5) für die Skulptur Projekte in Münster 
1987 thematisiert. Sie ist die einzige explizit politische Arbeit des Künstlers.53 Das kon-
zeptuelle Werk bestand aus einer horizontal-lagernden schwarzen Rechteckform aus ge-
mauerten Gasbetonsteinen, die auf dem Schlossplatz aufgestellt wurde und einer fünf Meter 
hohen weißen Pyramide im Botanischen Garten.54 Der horizontal liegende Riegel mit einer 
Höhe von 1,75 m bei einer Länge von 5,2 m blockierte die Mittelachse vor dem Schloss und 

wirkte dabei gleichermaßen wie eine Grenze 
zwischen dem fürstbischöflichen Palais und 
der Stadt.55 Aufgrund ihrer Form wirkte sie 
„ungrainly“56, also „plump“ und sei „hard to 
swallow“57, „schwer verdaulich“, wie der US-
amerikanische Sprachwissenschaftler James 
Edward Young befand. Es war ebenfalls Young, 
der in den frühen 1990er Jahren den Begriff 
des „Counter-Monuments“, des „Gegen-Monu-
ments“, im Hinblick auf den ästhetisch-künst-
lerischen Umgang mit der nationalsozialisti-
schen Vergangenheit in der Bundesrepublik 
seit Mitte der 1980er Jahre prägte.58 Dabei 
stehen Werke wie das von Sol LeWitt aber auch 
das Holocaust-Mahnmal von Rachel Whiteread 
in einem sehr besonderen Spannungsfeld, was 
Young als „memory against itself“ bezeichnet 
hat. Es sind Monumente absolut notwendiger 
aber zugleich äußerst schmerzhafter Erinne-
rung, denn anders als viele andere Denkma-
le präsentieren sie nicht glanzvollen Triumph 
oder besinnen sich auf die Opfer des eigenen 
Martyriums, sondern erinnern und mahnen 
Schuld und Tat. Vom Denkmal soll eine Debatte 
ausgehen, die sich unter den stetig wechseln-
den äußeren Bedingungen immer von neuem 
entfacht, neue Gesichtspunkte beleuchtet und 
so die Erinnerung nie enden lässt.59  

Der Betrachter soll sich mit dem Werk ausei-
nandersetzen müssen, eine Vor-Verarbeitung 
ist nicht erwünscht. Stattdessen liegen die bis 
in die Ist-Zeit spürbaren Folgen des Holocausts 
im Fokus der künstlerischen Strategie.60

53	  Nora Sternfeld: Münsters Gegen-Monumente. Ästhetiken der Erinnerung im öffentlichen Raum, in: Hermann Arnhold/
Ursula Frohne/Marianne Wagner (Hg.): Public Matters. Debatten und Dokumente aus dem Skulptur Projekte Archiv, Köln: Walther 
König 2019, S. 213–228, hier S. 216. 
54	  Vorstellung des Beitrags von Sol LeWitt im Heft zu den Skulptur Projekten 1987 in Münster, März 1987, Skulptur Projekte 
Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/23–24.  
55	  Vgl. ebd.; Vorstellung des Beitrags von Sol LeWitt im offiziellen Skulptur Projekte-Katalog 1987, S. 178, Skulptur Projekte 
Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/53. 
56	  Zit. n. Sternfeld 2019, S. 216. 
57	  Zit. n. ebd., S. 216–217. 
58	  James E. Young: The Counter-Monument: Memory against Itself in Germany Today, in: Critical Inquiry, Jg. 18, Nr. 2, 1992, S. 
267–296, hier S. 270. 
59	  Ebd., S. 270–271. 
60	  Sternfeld 2019, S. 214.  

Abbildung 5: Sol LeWitt, Black Form (Dedicated to 
the Missing Jews), 1987, Gasbeton, schwarz lackiert, 
175 x 520 x 175 cm, Standort: Münster, Schloss-
platz, Installationsansicht Skulptur Projekte 1987. 
Sol LeWitt © VG Bild-Kunst, Bonn 2022.  
Foto: LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster/  
Rudolf Wakonigg.



42Strategien der Vergegenwärtigung 

Die vom Künstler die Black Form ergänzte Widmung Dedicated to the Missing Jews wurde zu-
nächst kaum wahrgenommen.61 Laut Sol LeWitt habe er diese erst vorgenommen, als sich 
der Katalog bereits im Druck befand.62 Zudem war die angebrachte Widmungstafel bereits 
nach kurzer Zeit wieder vom Werk verschwunden.63 In einem Brief an die Schriftstellerin 
Mona Yahia, die sich nach dem Besuch der Ausstellung an den Künstler gewandt hatte, legte 
er seine Beweggründe für die Widmung dar:

„I should say more about what I meant by my ‚Dedication to the Missing Jews‘. 
Not only the ones lost in the Holocaust who indeed are gone – but mainly the 
fact that Muenster (Germany, Europe) is missing their children and the next 
generation now. There would be Jewish artists, students, shopkeepers, tea-
chers, farmers, Museum directors, factory workers, etc., etc., etc. in the life 
of the community – and there are not. This is a sad omission and I thought it 
should be noted, what is not there – missing – is not thought of, but people 
should be reminded now and then.“64

Sol LeWitt rückt mit dieser Widmung besonders die Menschen in den Fokus, die aufgrund 
der Auslöschung ihrer Eltern- oder Großelterngeneration niemals geboren worden sind. 
Diese Leerstelle wird in Form des schwarzen Rechtecks symbolisiert und impliziert damit 
das ‚Nichts‘, die nicht vorhandene Existenz dieser Menschen. Aber Sol LeWitt stellt dieses 
‚Nichts‘ greif- und erfahrbar in den Raum, indem er es an dieser prominenten Stelle vor dem 
Schloss platzierte und die Erinnerung quasi jedem/jeder Besucher*in den Weg stellte. 

Anlässlich einer Gedenkveranstaltung zum 50. Jahrestag der Reichspogromnacht am 8. No-
vember 1988 sollte eine von den Ratsparteien in Münster initiierte Veranstaltung mit den Be-
teiligten der Stadt, der Universität, dem Landesmuseum, der jüdischen Gemeinde und nicht 
zuletzt dem Künstler selbst dazu beitragen, eine dauerhafte Installation der Black Form in 
Münster zu erreichen.65 In der kommenden Zeit diskutierten zahlreiche Leserbriefe in den 
Tageszeitungen der Stadt das Thema überaus kontrovers.66 Letztlich konnten sich die Be-
fürworter*innen aber nicht durchsetzen. Das Kunstwerk wurde schließlich in Hamburg auf 
dem Platz der Republik gegenüber dem Altonaer Rathaus am 9. November 1989 wieder-
errichtet und erinnert dort seitdem an die Zerstörung der jüdischen Gemeinde Altonas.67

Nahezu parallel zu ihrer Arbeit in Wien entstand ein ähnlicher Entwurf Rachel Whitereads 
im Rahmen der Skulptur. Projekte 1997 in Münster. Etwas anders als für das Holocaust-
Mahnmal nimmt hier ein Abguss des Raumes zwischen Büchern und Regal den zentralen 
Platz in Untitled (Books) ein. Das im Lichthof des LWL-Museums für Kunst und Kultur be-
findliche Relief auf Höhe der zweiten Empore ist für die Betrachter*innen im Erdgeschoss 
auf den ersten Blick zunächst nur schwer zu erkennen. Eine Tür umrahmend, wirkt es eher 
wie ein Teil der historischen Architektur (Abb. 6). Erst auf den zweiten Blick sind die sich 
von der hellen Wand abhebenden, ebenfalls hellen Reliefflächen als negative Gipsabgüsse 
von Büchern auf Regalen zu identifizieren.68 Mit insgesamt sieben symmetrischen Reliefs 
umrahmt das Werk die Tür zur Empore. Der Installationsort der Skulptur ist, ebenso wie in 
Wien, nicht veränderbar. Rachel Whiteread hat ihre Werke auf die konkrete historische To-
pografie des Aufstellungsortes hin konzipiert und unterstreicht sowohl mit Untitled (Books) 
als auch mit dem Holocaust-Mahnmal die räumliche Beziehung zwischen Kunstwerk und 
Ort. 

61	  Beitrag im Stadtblatt, Nr. 23, 12.–25.November 1988, S. 21, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, 
Münster, Ex87-2/55. 
62	  Brief von Sol LeWitt an Mona Yahia, 22. August 1987, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, 
Münster, Ex87-2/41. 
63	  Einladung der Vorsitzenden von CDU, SPD und FDP in Münster zur Diskussionsveranstaltung am 8. November 1988, 
Oktober 1988, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/26–27. 
64	  Brief von Sol LeWitt an Mona Yahia, 22. August 1987, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, 
Münster, Ex87-2/41. 
65	  Einladung der Vorsitzenden von CDU, SPD und FDP in Münster zur Diskussionsveranstaltung am 8. November 1988, 
Oktober 1988, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/26–27.
66	  Leserbrief „Verdient Unterstützung“, Westfälische Nachrichten, 1. November 1988, Skulptur Projekte Archiv/LWL-
Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/47; Leserbrief „Warum ohne Beteiligung der Betroffenen?“, Westfälische 
Nachrichten, 9. November 1988, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/60. 
67	  Einladung zur Übergabe des Kunstwerks „Black Form“ in Hamburg, 9. November 1989, Skulptur Projekte Archiv/LWL-
Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87L2/35. 
68	  Vgl. Engelbach 1998, S. 2. 



43Strategien der Vergegenwärtigung 

Da im Beitrag zu den Skulptur Projekten nur der abgegossene Raum zwischen den Büchern 
und dem Regal bzw. der Wand abgebildet wird, erzeugt die Künstlerin Assoziationsräume, 
die die Betrachter*innen zu unendlichen Varianten der eigenen Vorstellung animieren. Denn 
anders als in Wien, wo die Schnittseiten der Bücher als positive Form sichtbar werden, hat 
Rachel Whiteread sie für ihr Werk in Münster dergestalt abgeformt, dass sie als reine Leer-
stellen negativ sichtbar werden, so, als habe man die Bücher aus dem Regal entfernt. Somit 
sind diese dem Betrachter auf doppelte Weise entzogen. 

Die Betrachtung aus der Ferne vom Erdgeschoss des Lichthofes lässt etwa den Eindruck 
einer Bibliothek entstehen. Zusammen mit dem Kunstwerk vermittelt die Architektur des 
Museumsaltbaus mit seinen umlaufenden Emporen durchaus den Eindruck, sich in einer 
ehemaligen Bibliothek zu befinden. Obwohl dieser konkrete Raum stets ein musealer Ort 
war, waren in frühneuzeitlicher Zeit sogenannte Saalbibliotheken mit einer ganz ähnlichen 
Architektur weit verbreitet, in denen sich auf den Emporen die Regale mit den Büchern be-
fanden und das Erdgeschoss als Lesesaal diente.69 

Der Standort für ein weißes Werk auf weißer Wand unmittelbar unter der Decke erscheint 
auf den ersten Blick ungewöhnlich, doch bei näherer Betrachtung der Vorgeschichte dieses 
Raumes erschließt sich ein möglicher Zusammenhang. 

Auf Höhe der zweiten Empore an der südlichen Stirnwand des Lichthofes befand sich ur-
sprünglich – überschrieben mit der Inschrift „Arti Westphalicae“ – ein allegorisches Wand-
gemälde des Dresdner Malers Richard Guhr (Abb. 7). Oberhalb der Tür thronte Athene als 
Lehrerin und Beschützerin der Künste, daneben monumentale Figurationen der Malerei und 
Architektur. Weiterhin fanden sich allegorische Darstellungen der Kunstwissenschaften, die 
auf die Funktion des Museums als Ort der Ausstellung und Bewahrung von Kunstschätzen 
verwiesen.70 Sowohl das Wandgemälde als auch das prächtig verzierte und gewölbte Glas-
dach wurden während des Zweiten Weltkriegs zerstört. 

69	  Vgl. ebd., S. 3. 
70	  Vgl. ebd., S. 4. 

Abbildung 6: Rachel Whiteread, Untitled (Books), 1997, Stahlkonstruktion, Gips, Polyurethanschaum, 316 x 870 
x 31,5 cm © Rachel Whiteread, Courtesy of the artist and Luhring Augustine, New York. Foto: LWL-Museum für 
Kunst und Kultur, Münster/Hanna Neander.



44Strategien der Vergegenwärtigung 

Anstelle dessen trat lange Zeit ein Flachdach, welches erst in den 1990er-Jahren wieder 
durch ein gewölbtes Glasdach ersetzt wurde. Die Leerfläche des fehlenden Gemäldes blieb 
indes erhalten – und fiel durch die Rekonstruktion des Daches nun noch deutlicher auf.71 
Durch die Platzierung ihres Werks ersetzt Rachel Whiteread die eine Leerstelle durch eine 
neue. Gleichsam erinnert sie eindringlich an die Aufgabe von Museen und auch Bibliotheken 
als Orte des Sammelns und Bewahrens von kulturellem Erbe.72 

Auch wenn sich die Künstlerin zu einem möglichen Zusammenhang zwischen der Müns-
teraner Arbeit und dem Holocaust-Mahnmal in Wien nicht geäußert hat, könnte aufgrund 
der zeitlichen Nähe beider Werke auch ein inhaltlicher Zusammenhang bestehen. Grund-
sätzlich fürchteten die Nationalsozialisten die emanzipierende Macht der Bücher, der sie 
nur destruierend entgegenzuwirken wussten. Somit hat die unwiederbringliche Zerstörung 
von teilweise jahrhundertealtem Kulturgut im Zuge der Bücherverbrennungen eine ähnliche 
Leerstelle hinterlassen wie die versuchte Zerstörung eines ganzen Volkes. Auch wenn die 
tatsächlichen Folgen der Shoah ganz anders wiegen als die der Bücherverbrennung, hat 
der Kern der Sache aber einen sehr ähnlichen Ursprung. Was in Bibliotheken geschehen ist, 
hat in nahezu gleicher Weise auch in Museen stattgefunden, indem die Nationalsozialisten 
sämtliche Künstler*innen und Werke der Mo-
derne oder jene jüdischer oder offen kommu-
nistischer Künstler ächteten, diese als „entar-
tet“ brandmarkten und mit dieser Begründung 
aus den Sammlungen und Magazinen der Mu-
seen entfernten, für Devisen verkauften oder 
zerstörten. Es entstanden Lücken – oftmals 
bis heute. So steht die Bücherverbrennung am 
10. Mai 1933 auch für den traurigen Auftakt zu 
all den Grausamkeiten der Nationalsozialisten, 
die in den kommenden zwölf Jahren bis 1945 
noch folgen sollten. Geradezu erschreckend 
vorausweisend passen dazu die Zeilen aus 
Heinrich Heines 1823 uraufgeführten Tragödie 
Almansor: „Das war ein Vorspiel nur, dort wo 
man Bücher / Verbrennt, verbrennt man auch 
am Ende Menschen.“ (Heinrich Heine, Alman-
sor, V. 243–44)73 

Die Sichtbarmachung von Verlust, indirekt ver-
bunden mit der Mahnung, das Geschehen nie 
wiederkehren zu lassen, ist beiden Werken 
Rachel Whitereads gemein. Denn das Buch 
symbolisiert im historischen Kontext Wissen, 
Erkenntnis, Moral und allgemein demokrati-
sches Denken und verweist gemeinsam mit 
der Sichtbarmachung der Leerstelle in der Ge-
sellschaft auf einen Verlust, an den es stets zu 
erinnern gilt.

71	  Vgl. ebd. 
72	  Ebd. 
73	  Vgl. auch Sturm 2009, S. 37. 

Abbildung 7: Blick auf die Stirnwand des Lichthofs 
im Westfälischen Landesmuseum, Münster, vor 
1945 © Westfälisches Landesamt für Denkmal
pflege, Münster. Foto: unbekannt.



45Strategien der Vergegenwärtigung 

Quellen

Beitrag im Stadtblatt, Nr. 23, 12.–25.November 1988, S. 21, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum 
für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/55.

Brief von Sol LeWitt an Mona Yahia, 22. August 1987, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für 
Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/41.

Einladung der Vorsitzenden von CDU, SPD und FDP in Münster zur Diskussionsveranstaltung am 
8. November 1988, Oktober 1988, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, 
Münster, Ex87-2/26, Ex87-2/26–27. 

Einladung zur Übergabe des Kunstwerks „Black Form“ in Hamburg, 9. November 1989, Skulptur 
Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87L2/35.

Leitfaden/Erklärungen zu Rachel Whiteread „Untitled (Books)“ für Führungen im LWL-Museum, 
1997, LWL-Museum für Kunst und Kultur, Skulptur Projekte Archiv, Projektakte Rachel 
Whiteread, 1997, S. 1–3. 

Leserbrief „Verdient Unterstützung“, Westfälische Nachrichten, 1. November 1988, Skulptur 
Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/47. 

Leserbrief „Warum ohne Beteiligung der Betroffenen?“, Westfälische Nachrichten, 9. November 
1988, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/60.

Vorstellung des Beitrags von Sol LeWitt im Heft zu den Skulptur Projekten 1987 in Münster, März 
1987, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/23–24.

Vorstellung des Beitrags von Sol LeWitt im offiziellen Skulptur Projekte-Katalog 1987, S. 178, 
Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster, Ex87-2/53.

Literatur

Assmann, Aleida: Individuelles und kollektives Gedächtnis – Formen, Funktionen und Medien, in: 
Kurt Wettengl (Hg.): Gedächtnis der Kunst. Geschichte und Erinnerung in der Kunst der Gegenwart 
[Ausst.-Kat. Historisches Museum, Frankfurt], Ostfildern: Hatje Cantz 2000, S. 21–27. 

Assmann, Aleida: Geschichte im Gedächtnis. Von der individuellen Erfahrung zur öffentlichen 
Inszenierung, München: C. H. Beck 2007. 

Dennison, Lisa: Ein Haus ist nicht ein Haus. Rachel Whitereads Skulpturen, in: dies./Craig Houser 
(Hg.): Rachel Whiteread. Transient Spaces [Ausst.-Kat. Deutsche Guggenheim, Berlin], Ostfildern: 
Hatje Cantz 2001, S. 31–46. 

Drahten, Doris von: Rachel Whiteread: Gefundene Form – verlorener Gegenstand, in: Parkett, Heft 
35, 1993, S. 22–26. 

Engelbach, Barbara: Rachel Whiteread, Untitled (Books), 1997, in: Das Kunstwerk des Monats, Nr. 12, 
Dezember 1998, Westfälisches Landesmuseum für Kunst und Kultur, S. 1–4. 

Hinkes, Benno: Aisthetik der (gebauten) menschlichen Umwelt. Grundlagen einer künstlerisch-
philosophischen Forschungspraxis, Bielefeld: transcript 2017. 

Houser, Craig: Wenn Wände sprechen könnten. Ein Interview mit Rachel Whiteread, in: Lisa 
Dennison/ders. (Hg.): Rachel Whiteread. Transient Spaces [Ausst.-Kat. Deutsche Guggenheim, 
Berlin], Ostfildern: Hatje Cantz 2001, S. 47–62. 

Heine, Heinrich: Almansor. Eine Tragödie, in: Heinrich Heine. Sämtliche Schriften, Bd. 1, hg. v. Klaus 
Briegleb, München: Carl Hanser Verlag 1968, S. 275–337.



46Strategien der Vergegenwärtigung 

Interview mit Gerhard Milchram (Jüdisches Museum der Stadt Wien): Das Wiener Holocaust 
Mahnmal, in: Antifaschistisches Infoblatt, Nr. 67, 3/2005; https://www.antifainfoblatt.de/artikel/
das-wiener-holocaust-mahnmal [12.04.2021].

Peterle, Astrid: „Ein Denkmal, dass dem Verständnis von uns Juden entspricht…“ Simon 
Wiesenthal und das Mahnmal für die jüdischen Opfer der Schoa am Wiener Judenplatz, in: 
Jüdisches Museum Wien (Hg.): Wiesenthal in Wien [Ausst.-Kat. Jüdisches Museum, Wien], Wien: 
Metroverlag 2015, S. 103–107. 

Romaine, James: Sculpting the Unseen: Rachel Whiteread ś Incomprehensible Art, in: Arts. The 
Arts in Religious and Theological Studies, Jg. 31, Nr. 1, 2019; https://www.societyarts.org/in-the-
study-sculpting-the-unseen.html [11.04.2021].

Sternfeld, Nora: Münsters Gegen-Monumente. Ästhetiken der Erinnerung im öffentlichen Raum, 
in: Hermann Arnhold/Ursula Frohne/Marianne Wagner (Hg.): Public Matters. Debatten und 
Dokumente aus dem Skulptur Projekte Archiv, Köln: Walther König 2019, S. 213–228.

Sturm, Hermann: Denkmal und Nachbild. Zur Kultur des Erinnerns, Essen: Klartext Verlag 2009. 

Thünemann, Holger: Holocaust-Rezeption und Geschichtskultur. Zentrale Holocaust-Denkmäler in der 
Kontroverse. Ein deutsch-österreichischer Vergleich, Idstein: Schulz-Kirchner Verlag 2005. 

Widrich, Mechtild: The Willed and the Unwilled Monument: Judenplatz Vienna and Riegl’s 
Denkmalpflege, in:  Journal of the Society of Architectural Historians, Jg. 72, Nr. 3, 2013, S. 382–
398. 

Wijsenbeek, Dinah: Denkmal und Gegendenkmal. Über den kritischen Umgang mit der Vergangenheit auf 
dem Gebiet der bildenden Kunst, München: Martin Meidenbauer Verlagsbuchhandlung 2010. 

Winstone, Martin/Gilbert, Martin: The Holocaust Sites of Europe: An Historical Guide, London: I. B. 
Tauris 2010. 

Young, James E.: Nach-Bilder des Holocaust in zeitgenössischer Kunst und Architektur, übers. von 
Ekkehard Knörer, Hamburg: Hamburger Edition 2002. 

Young, James E.: The Counter-Monument: Memory against Itself in Germany Today, in: Critical 
Inquiry, Jg. 18, Nr. 2, 1992, S. 267–296.

https://www.antifainfoblatt.de/artikel/das-wiener-holocaust-mahnmal
https://www.antifainfoblatt.de/artikel/das-wiener-holocaust-mahnmal
https://www.societyarts.org/in-the-study-sculpting-the-unseen.html
https://www.societyarts.org/in-the-study-sculpting-the-unseen.html


47Die Kraft  der Worte

Kunst als kritisch und politisch engagierte Praxis

Kunst und Politik so zu trennen, als wären sie zwei entgegengesetzte Pole, ist eine Sisy-
phos-Aufgabe, besonders, wenn es sich um Kunst in der Öffentlichkeit handelt. Aktionen 
im öffentlichen Raum sind besonders prädestiniert, Diskussionen zu provozieren und eine 
Position zu beziehen ist nicht zu vermeiden. Die Debatte darüber, wie Kunst außerhalb des 
musealen Raumes stattfinden sollte, ist schon seit den 1970er-Jahren ein scharf diskutier-
tes Thema, das auch die Stadt Münster stark prägte. Angeregt durch die Kontroversen um 
die Plastik Drei Rotierende Quadrate (1973) des Künstlers George Rickey, etablierte sich in 
der Stadt eine rege Diskussion über das Verhältnis von Kunst und Außenraum, die Anstoß 
für die Organisation der ersten Edition der Skulptur Projekte gab.1 

Die Fragen, in welchem Verhältnis Kunst und Öffentlichkeit zueinander stehen und welche 
Rolle die Kunst als kritische Praxis in der Gegenwart übernehmen kann, waren zentrale Dis
kussionspunkte bei unserem studentischen Symposium im Januar 2020, dessen Beiträge 
hier zusammengeführt sind. Um dies zu veranschaulichen und eine von vielen möglichen 
Antworten darauf zu geben, wie Kunst essentiell zur Aufarbeitung und Wahrnehmung von 
Geschichte beitragen kann und hierdurch auf jeden Fall politisch und politisiert wird, habe 
ich mich mit Werken von Jenny Holzer auseinandergesetzt: zum einen den fünf Bänken für 
die Skulptur Projekte in Münster 1987, zum anderen dem Black Garden (1994) in Nordhorn, 
aber auch ihren Inflammatory Essays (1979–82). Alle haben die wesentliche künstlerische 
Nutzung der Öffentlichkeit, die wichtige Rolle der Sprache als Medium und die aktuelle 
Reflexion über die Gegenwart und jüngere Vergangenheit gemeinsam. Noch dazu kommt, 
dass man Holzer zu den provokativen Künstler*innen zählt, die sich öffentlich engagieren 
und politisch positionieren. Jenny Holzer (*1950 in Ohio) ist eine Konzept- und Installations-
künstlerin, die besonders für die Nutzung von Text in ihrer Arbeit und ihr Interesse für den 
öffentlichen Raum als Ausstellungsort bekannt ist. Sie behandelt oft Themen wie Krieg, 
sexuelle Gewalt und Tod. Zentrale Punkte in diesem Text werden ihre künstlerische Aus
einandersetzung mit Kriegerdenkmälern und die Bedeutung der Sprache als Medium und 
Botschaftsträgerin sein.

1	  Vgl. Marijke Lukowicz: „Eine Ausstellung ohne Vorbild.“ Die Entstehung der Skulptur Projekte im Kontext 
zeitgenössischer Ausstellungsformate, in: Hermann Arnhold/Ursula Frohne/Marianne Wagner (Hg.): Public Matters. Debatten & 
Dokumente aus dem Skulptur Projekte Archiv, Köln: Walther König 2019, S. 367–378.

Die Kraft  
der Worte

Reflexion über 
Vergangenheit 

und Gegenwart 
bei Jenny Holzer

Nazaret Díaz Acosta



48Die Kraft  der Worte

Worte als Hauptressource und die Öffentlichkeit als 
Ausstellungsort

Um Holzers Arbeitsmethode zu erör
tern, bieten sich die Inflammatory Es-
says (Abb. 1) als Startpunkt an. Zeitlich 
befinden wir uns Ende der 1970er- 
Jahre, als Jenny Holzer ihre Arbeits-
weise komplett ändert. Die Künstlerin 
tauscht zu diesem Zeitpunkt die ab
strakte Malerei gegen die Arbeit mit 
dem Text und lässt die Galerieräume 
hinter sich, um die Öffentlichkeit zum 
Ausstellungsort zu machen und um ein 
breiteres Publikum mit ihren Installa-
tionen effizienter – und vor allem direk-
ter – erreichen zu können. Sie beginnt 
im Jahr 1977 mit der Bearbeitung ihrer 
ersten »Truisms«2 Es handelt sich da-
bei um ironisch humorvolle oder provo-
kative Sätze und Statements, die von Holzer zunächst als Fotokopien in Umlauf gebracht 
wurden oder auf Werbeflächen im Stadtraum päsentiert worden sind und mittlerweile auch 
auf Tassen und T-Shirts zu finden sind. Nach dem ersten Kontakt mit auf Text basierenden 
Arbeiten veröffentlicht sie im Jahr 1979 das Buch Black Book Posters, eine Publikation mit 
verschiedenen kleinen Aussagen, die auf grünes Papier gedruckt sind. Einige dieser Sät-
ze werden später Teil der bekannten Serie Inflammatory Essays, einer Reihe von Straßen-
postern, die auf sehr provokative Weise Themen aus der Politik oder populäre Meinungen 
aufgreift. Die Passant*innen New York Citys sollten zufällig auf die 29 verschiedenen, an-
onymen, bunt ausgedruckten Texte stoßen, als ob es übliche Werbung sei, die aber in dem 
Fall zum großen Teil aus fanatischen und umstrittenen Aussagen zusammengestellt waren. 
So ist auf einem der Plakate zu lesen: „No punishment is too severe: child molesters have 
robbed the babies of their innocence. (…) Molesters should be rendered impotent.“3 Die Es-
says bestehen aus genau 100 Wörtern in zwanzig Zeilen und sind in einem sehr direkten, 
nahezu aggressiven und absichtlich undidaktischen Ton verfasst. Die Texte stammen von 
Holzer selbst, obwohl das nicht heißt, dass sie tatsächlich ihre Meinung widerspiegeln.4 
Vielmehr bleibt die Künstlerin hinter den Texten anonym. Die Sprache ist klar und einfach zu 
verstehen. Um die Aufmerksamkeit der Passanten zu wecken, entschied sich Holzer dafür, 
zumeist gängige Sprüche zu verwenden. In Vorbereitung dazu las sie Autor*innen wie Wladi-
mir Iljitsch Lenin, Mao Zedong oder Emma Goldman und auch extrem rechts orientierte Tex-
te und amerikanische anarchistische Traktate, um dadurch ein breites Spektrum abdecken 
zu können.5 Diese Werke waren der Anfang einer neuen Vorgehensweise der Künstlerin und 
öffneten die Tür für eine zentrale Nutzung der Sprache in zukünftigen Projekten: Die Worte 
werden zur Hauptressource. 

Im Katalog der Skulptur Projekte 1987 finden wir die Verwendung von Sprache in den Arbei-
ten der amerikanischen Künstlerin wie folgt beschrieben:

„Jenny Holzer verdeutlicht die Macht und die Herrschaftsansprüche von Spra-
che, während sie sie gleichzeitig im Sinne der suggestiven Manipulation ein-
setzt und ihre Rhetorik entlarvt. Die Texte von Jenny Holzer sprechen gegen 
die eigentliche Intention kommerzieller und politischer Werbung jeder Art, 
übernehmen aber die Mechanismen und Präsentationsformen der Massen-

2	  Das Art Institute of Chicago hat Jenny Holzers »Truisms« digitalisiert, diese sind online abrufbar unter https://www.artic.
edu/artworks/205498/truisms [07.12.2019].
3	  Zitat aus einer Lithografie auf Papier aus der Serie „Inflammatory Essays“ von Jenny Holzer, Teil der Sammlung der Tate 
Gallery; https://www.tate.org.uk/art/artworks/holzer-no-title-p77387 [09.12.2019].
4	  Die Künstlerin äußerte sich schriftlich darüber im Kontext der Erwerbung der Inflammatory Essays durch die Tate 
Gallery. The Tate Gallery 1982–84. Illustrated Catalogue of Acquisitions, London: Tate Gallery Publications 1986. Zittiert nach 
https://www.tate.org.uk/art/artworks/holzer-no-title-p77408 [20.05.2021].
5	  Jenny Holzer nennt in verschiedenen Quellen ihre Literatur. Siehe z. B. Seth Cohen: An Interview with Jenny Holzer, in: 
Columbia. A Journal of Literature and Art, Nr. 15, 1990, S. 149–159, hier S. 150 und der Artikel für die Sammlung der Tate Gallery 
https://www.tate.org.uk/art/artworks/holzer-no-title-p77387 [09.12.2019].

Abbildung 1: Jenny Holzer Poster Project, Seattle,  
Washington, 1984. Seattle Art Museum Photo Archives  
© VG Bild-Kunst, Bonn 2022.

https://www.artic.edu/artworks/205498/truisms
https://www.artic.edu/artworks/205498/truisms
https://www.tate.org.uk/art/artworks/holzer-no-title-p77387
https://www.tate.org.uk/art/artworks/holzer-no-title-p77408
https://www.tate.org.uk/art/artworks/holzer-no-title-p77387


49Die Kraft  der Worte

medien und fügen sich durch diesen Tarneffekt in den öffentlichen Raum ein; 
es geht in den Texten um Text, nicht um etwas vermeintlich Dahinterliegen-
des. Semiotisch betrachtet sind also Zeichen und Bezeichnetes identisch: the 
medium is the message.“6

Außerdem ist erwähnenswert, dass die Künstlerin ihre Botschaften während der Skulp-
tur Projekte 1987 auch im beliebtesten Massenmedium jener Zeit platzieren wollte: dem 
Fernsehen. Holzer hatte sich vorgestellt, verschiedene Sätze aus ihrer »Truisms«-Reihe als 
TV-Spots auftauchen zu lassen und somit das Werbefernsehen quasi aktionistisch zu infilt-
rieren, was jedoch aus Kostengründen nicht realisiert werden konnte. Im Skulptur Projekte 
Archiv sind aber noch die Entwürfe der Künstlerin zu betrachten.7 Als Beitrag für die Aus-
stellung realisierte sie neben den Bänken, auf die ich im Folgenden zu sprechen komme, 
Laufschriften, die in der Diskothek Odeon platziert wurden, die aber für die Fragestellung 
dieses Artikels keine Rolle spielen sollen.

Anti-Heldenmut, auf Bänke graviert

Nachdem die Basis für die Arbeitsweise der Künstlerin etabliert wurde, können wir uns 
den verschiedenen Werken widmen. Tatsächlich realisiert wurden für die Skulptur Projekte 
1987 in Münster fünf steinerne Bänke, die in ihrer ursprünglichen Aufstellung ein Kriegs-
denkmal rahmten. Es handelt sich dabei um Sandsteinbänke, die mit verschiedenen kurzen 
Texten mit Bezug auf die Brutalität des Krieges beschriftet waren. Die Objekte befanden sich 
rechts und links eines Weges in unmittelbarer räumlicher Bezugnahme auf den Stehenden 
Soldaten, einer Skulptur von Alexander Frerichmann, die seit 1923 im Schlosspark steht 
(Abb. 2).8 Beim Stehenden Soldaten handelt es sich um ein traditionelles Denkmal des Ersten 
Weltkriegs, mit dem der gefallenen Soldaten gedacht wird. Die Skulptur zeigt die Figur eines 
Soldaten auf einem Sockel, auf dem folgende Inschrift zu lesen ist:

UNSEREN GEFALLENEN KAMERADEN / ZUM EHRENDEN GEDÄCHTNIS / 
KÖNIGL. PREUSSISCHES 2. WESTFÄLISCHES / FELDARTILLERIE REGIMENT 
NO. 22 / OB AUCH ALLES UM UNS SANK / LASST UNS NICHT ENTARTEN! / 
HALTET SCHWERT UND EHRE BLANK! / UNSERE TOTEN – WARTEN! 

Die Inschrift verweist nicht etwa auf die Schrecken des Ersten Weltkriegs, sondern stellt 
die Soldaten – wie bei dieser Art von Kriegermahnmalen üblich – deutlich als Helden, Opfer 
oder sogar Märtyrer dar. Diese Monumente vermitteln traditionell Heldenmut und Verherr-
lichung. Erst seit den 1980er-Jahren bildete sich eine differenzierte Auseinandersetzung 
mit den Denkmälern heraus, die eine kritische Position zu den Mahnmalen einnahm.9 Die 
fünf Bänke von Jenny Holzer sind die Fortführung der Serie Under a Rock und konterkarie-
ren klassische Denkmalgestaltungen, indem die Inschriften die Grausamkeit und Gewalt 
des Krieges herausstellen. Die Werkserie wurde ein Jahr vor den Skulptur Projekten in der 
Galerie Barbara Gladstone in New York ausgestellt.10 Hier handelte es sich um eine Grup-
pierung von schwarzen Granitbänken mit beschrifteten Sitzflächen, die gegenüber von zwei 
LED-Anzeigen an der Wand des Ausstellungsraums installiert waren. Die Texte auf den Bän-
ken evozieren drastische Gewaltszenen, nehmen aber keinen räumlichen Bezug auf kon-
krete Denkmäler. Sie sind ausschließlich auf Englisch, der Muttersprache der Künstlerin, 
verfasst.

6	  Susanne Weirich: Jenny Holzer. Projekt: Bänke/Laufschriftinstallationen, in: Klaus Bußmann/Kasper König (Hg.): 
Skulptur Projekte in Münster 1987 [Ausst.-Kat. Westfälisches Landesmuseum für Kunst und Kulturgeschichte, Münster], 
Köln: DuMont 1987, S. 125–132, hier S. 126. Die Formulierung „The medium is the message“, auf Deutsch „Das Medium ist die 
Botschaft“, ist eine der Hauptthesen des Kommunikationstheoretikers Marshall McLuhan. Für McLuhan steht das Medium im 
Mittelpunkt der Kommunikation und nicht die Botschaften.
7	  Listen mit englischen und deutschen Kurztexten von Jenny Holzer mit handschriftlichen Anmerkungen der Künstlerin für 
Kasper König, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Pro87H5/58–60.
8	  Ursula Uber: Freiplastiken in Münster, Münster: Fahle 1977, S. 16 und 84.
9	  Springer, Peter: Denkmal und Gegendenkmal, Bremen: Aschenbeck Media 2009.
10	  Das Whitney Museum of American Art in New York hat einen kurzen Audioguide-Beitrag über die Arbeit produziert; 
https://whitney.org/media/713 [20.05.2021]. Eine Ausstellungsansicht der Serie Under a Rock befindet sich auf der Webseite 
des The Broad Museum; https://www.thebroad.org/art/jenny-holzer/under-rock [20.05.2021].

https://whitney.org/media/713
https://www.thebroad.org/art/jenny-holzer/under-rock


50Die Kraft  der Worte

Aber zurück zum Beispiel der Skulptur Projekte: Die fünf rechteckigen Bänke ohne Arm- 
und Rückenlehnen erinnern formal an Grabmonumente oder -steine, die als nichts anderes 
als Todesgefäße verstanden werden können (Abb. 3).11 Die Epigraphe auf den Bänken haben 
einen poetischen, kontemplativen Charakter und unterscheiden sich in dieser Hinsicht von 
den »Truisms«, die Holzer explizit als prägnante, meinungsstarke Statements formuliert 
hat.12 

Durch die Gravierungen auf der Oberfläche der Bänke veranschaulicht Holzer die Span-
nung zwischen dem heroisierenden Charakter des Frerichmann-Denkmals und dem Terror, 
der Gewalt und harschen Realität des Ersten Weltkriegs. Die verwendete Typographie ist 
ein hervorzuhebender Aspekt, denn sie erinnert an die Serifen-Schrifttypen, die auf vielen 
Grabmälern auf amerikanischen Friedhöfen zu finden sind (Abb. 4).13 So entstehen auch 
visuell unmittelbar Assoziationen zu Tod und Gedenken. Auf einer der Bänke lässt sich Fol-
gendes lesen:

DIE SOLDATEN SCHIESSEN AUF RENNENDE FRAUEN UND AUF KINDER, 
DIE SICH WEGSCHLEICHEN WOLLEN. SIE JAGEN MÄDCHEN, DIE SICH IN 
DEN WÄNDEN DER SCHLUCHTEN DUCKEN, HERUNTER. SIE EROBERN FÜR 
EUCH NEUES LAND, UND MANCHMAL TUN SIE, WAS SIE WOLLEN. TOTE 
MÄNNER SIND KEINE SOLDATEN. BEVOR SOLDATEN STERBEN UND WENN 
SIE GESTORBEN SIND, FANGEN DIE LEUTE AN ZU SCHLUCHZEN. SOLDATEN 
MÜSSEN SOFORT STERBEN, DAMIT IHR VERSCHONT BLEIBT

11	  Vgl. Weirich 1987, S. 132.
12	  Jenny Holzer äußert sich über ihre Nutzung der Sprache in Cohen 1990, S. 154.
13	  Vgl. Weirich 1987, S. 131. Yvonne Marcuse weist darauf hin, dass Holzer, die eine Ausbildung als Schriftsetzerin gemacht 
hat, für ihre Plakate und LED-Laufschriften auf geläufige Werbe-Typographien zurückgreift, die Inschriften der Bänke 
hingegen „an die morbide, erhabene und sakrale Ästhetik von erhabenen Denkmälern“ anlehnt. Yvonne Marcuse: Jenny Holzer. 
Lustmord – Traumatisierung der Massen, Hausarbeit, Universität Augsburg 2001, unveröffentlicht, S. 9; https://www.yumpu.
com/de/document/read/4832270/jenny-holzer-lustmord-traumatisierung-der-yvonne-marcuse [09.06.2021].

Abbildung 2: Kriegerdenkmal Stehender Soldat im 
Schlossgarten Münster, historische Aufnahme,  
ca. 1935, unbekannter Fotograf. Stadtarchiv Münster, 
Fotosammlung Nr. 16290.

Abbildung 3: Jenny Holzer, Bänke (benches), 1987. 
Foto: LWL-Museum für Kunst und Kultur, Münster/ 
Rudolf Wakonigg.

https://www.yumpu.com/de/document/read/4832270/jenny-holzer-lustmord-traumatisierung-der-yvonne-marcuse
https://www.yumpu.com/de/document/read/4832270/jenny-holzer-lustmord-traumatisierung-der-yvonne-marcuse


51Die Kraft  der Worte

Der*die Betrachter*in wird mit einer direkten und wirkungsvollen Aussage konfrontiert. Die 
Soldaten sind nicht länger als Patrioten dargestellt, die ihr Leben für das Vaterland op-
ferten. An die Stelle der Kriegsbegeisterung ist der Verlust der Menschlichkeit getreten. 
Holzer konfrontiert uns mit Soldaten, die rennende Frauen und Kinder kaltblütig ermorden. 
Das Bild, das hier dank der Worte evoziert wird, ist zerstörend. So, als stünden wir plötzlich 
vor Bildern von Otto Dix oder Francisco de Goyas Radierungen der Serie Los Desastres de la 
Guerra [Die Schrecken des Krieges] (1810–1814), sehen wir uns Horror und Leid gegenüber. 
Das Kriegstrauma, das besonders viele der an der Front stehende Soldaten erlitten, wird 
anerkannt. Dix und Goya stellen klassische Beispiele der kunsthistorisch tradierten Kriegs-
bild-Vorstellungen aus eigener Pers-
pektive dar und erfassen beide, wenn 
auch in unterschiedlichen historischen 
Kontexten (der Erste Weltkrieg bei Dix, 
der Feldzug Napoleon Bonapartes auf 
der Iberischen Halbinsel zwischen 1807 
und 1814 im Fall von Goya), die Grau-
samkeit und das Leiden während der 
Kriege und deren Folgen. Obwohl bei 
Jenny Holzer keine aus der Erde ragen-
den menschlichen Körperteile, Waffen, 
verendete Pferde oder Leichen bild-
lich dargestellt werden, ist es schwie-
rig, sich ihren verbal hervorgerufenen 
Visualisierungen zu entziehen.14 

Seit 1988 sind noch zwei der Bänke dau-
erhaft im Schlosspark aufgestellt. Das 
politische Antikriegswerk sorgte seit 
seiner Positionierung für öffentliches 
Aufsehen und Disput. Der Ring Deut-
scher Soldatenverbände zu Münster 
äußerte sich kritisch in einem an Klaus 
Bußmann adressierten Brief, was als 
Zeichen der öffentlichen Wahrnehmung 
des Projekts betrachtet werden kann. 
Der Verband fand den Beitrag von Jen-
ny Holzer für die Skulptur Projekte ge-
schmacklos und extrem provokativ und 
sprach sich ausdrücklich dafür aus, die 
Bänke an einem anderen Ort aufzustellen.15 Durch eine Neuinstallation wäre jedoch der 
Ortsbezug zum Denkmal des Stehenden Soldaten und somit die Substanz des Werks verloren 
gegangen. Heutzutage scheinen der Wert und die Wichtigkeit der Bänke noch triftiger, da 
die Generation derer, die den Nationalsozialismus und die beiden Weltkriege erlebt haben, 
stirbt. Die Zeugen des Geschehens, die ihre Erfahrungen wiedergeben könnten, befinden 
sich nicht mehr in der Position, den historischen Diskurs zu bewahren. Deshalb ist Jenny 
Holzers Beitrag wesentlich, um demokratische und friedliche Werte beizubehalten. Sie er-
möglicht die Konfrontation mit der jüngsten europäischen Geschichte, für jede*n, der*die 
etwas aufmerksam im Schlosspark in Münster spaziert. 

14	  Das Thema der Kriegsdarstellung im Medium der Malerei in Verbindung mit Jenny Holzer wird ausführlich dargestellt in 
Robert Bailey: Unknown Knowns. Jenny Holzer’s Redaction Paintings and the History of the War on Terror, in: October, Nr. 142, 
Herbst 2012, S. 144–161, hier S. 154.
15	  Empfunden wurde die „[...] Inschrift neben dem Denkmal eines alten münsterschen Truppenteils, das den gefallenen 
Soldaten des 1. Weltkrieges gewidmet ist, als eine grobe Geschmacklosigkeit, wenn nicht gar als Provokation. […] Die 
Ausstellungsleitung sollte jedoch soviel Takt und Geschmack aufbringen, mit derartigen Erzeugnissen zeitgenössischer Kunst 
nicht die Gefühle vieler Mitbürger zu verletzen. Sicher würde sich irgendwo in den münsterschen Grünanlagen ein Platz finden, 
der nicht direkten Bezug auf ein Erinnerungsmal hat, das an Menschen erinnert, die im Kriege, wie bei allen anderen Völkern 
dieser Welt geschehen, nur ihre Pflicht getan und dabei ihr Leben haben lassen müssen.“ Kopie eines Schreibens von dem 
Vorsitzenden Oberst a. D. des Rings Deutscher Soldatenverbände zu Münster an Klaus Bußmann vom 21.06.1987, Skulptur 
Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst und Kultur, Pro87H5/12.

Abbildung 4: Jenny Holzer, Textentwürfe für das Projekt 
„Bänke“, 1987. Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für 
Kunst und Kultur, Münster, Pro87H5/40. Foto: LWL-Museum 
für Kunst und Kultur, Münster/Sabine Ahlbrand-Dornseif.



52Die Kraft  der Worte

Noch ein Gegendenkmal:  
The Black Garden in Nordhorn

Zwei Jahre, nachdem Jenny Holzer die Bänke für die Skulptur Projekte 1987 geschaffen hat-
te, wurde sie aufgefordert, in Nordhorn, einer kleinen Stadt in Niedersachsen, ein weiteres 
Projekt zu realisieren. Dort befindet sich ein Skulpturenweg am Fluss Vechte, der seit den 
1970er-Jahren als Zeichen des Engagements der Stadt für künstlerische Arbeiten im öffent-
lichen Raum entstanden ist.16 Holzer wurde aber nicht etwa dazu eingeladen, eine gewöhn-
liche grüne Fläche mit einer Arbeit zu bestücken, sondern sollte das Areal am Langemarck-
platz bespielen. Dort befand sich eine unter Denkmalschutz stehende Gedenkstätte, deren 
mit Bänken und Beeten gestaltete Anlage Mahnmale für die Gefallenen der beiden Weltkrie-
ge und Opfer des nationalsozialistischen Regimes und für die Gefallenen des Deutsch-Fran-
zösischen Kriegs 1870/71 umfasste.

„Am Langemarckplatz“ war für die Stadt Nordhorn eine problematische Gedenkstätte, da 
die Namensgebung des Platzes während des Nationalsozialismus erfolgt war.17 Der Name 
nimmt Bezug auf das Geschehen im belgischen Langemarck im November 1914: Dort fand 
eine Schlacht zwischen dem deutschem Heer und der französischen Armee statt, bei der 
zahlreiche junge Soldaten ihr Leben verloren. Dieses traumatische Ereignis diente in der 
Folge als Genese eines Mythos über den mutigen Kampf des deutschen Militär-Korps. Der 
Langemarck-Mythos18 ist ein relevantes Beispiel dafür, wie eine Niederlage in einen mora-
lischen Sieg umgedeutet und zur erneuten Kriegsmobilisierung instrumentalisiert wurde. 
Deshalb begann am Ende der 1980er-Jahre die Debatte in Nordhorn über eine Namens-
änderung des Areals. Auch die allgemeine Umgestaltung des Ortes war erwünscht und 
im Jahr 1989 nahm die Stadt mit Jenny Holzer Kontakt auf, deren Werke für die Skulptur 
Projekte das Interesse geweckt hatten. Zur Umgestaltung kam es dann 1992. Die Künst-
lerin verstand den Schwarzen Garten als eine Art Gegendenkmal, das sich kritisch in Bezie-
hung zu dem Gedenkort mit seinen verschiedenen Mahnmalen setzen sollte. Laut ihr muss  
„[e]in Denkmal [...] so weit wie möglich verhindern, dass sich diese Tragödien noch einmal 
ereignen.“19

Sie stattete den Ort mit einer kreisförmigen Struktur aus, die ein neues Wegesystem vor-
sah, die verschiedenen Mahnmale miteinander verband und aus jeder Richtung zu betreten 
war (Abb. 5). Dafür nutzte Holzer Bänke und ließ die Fläche mit verschiedenen schwarzen 
oder dunkelfarbigen Blumen sowie im Zentrum mit einem Zierapfelbaum mit schwarzen 
Früchten bepflanzen. Diese präzise und konzentrische Anordnung erinnert an einen franzö-
sischen Barockgarten, aber auch an eine Zielscheibe. Dies war eine bewusste Entscheidung 
der Künstlerin, die durch die strenge formale Gestaltung Kontrolle und Macht ausdrücken 
wollte, wie sie in einem Interview mit Brigitte Franzen ausdrücklich äußerte. Die Wege sind 
ringförmig angelegt, wodurch sie eine Art Echo zu dem ebenfalls runden Kriegerdenkmal 
aus dem Jahr 1929 bilden.20

Jenny Holzer gestaltete das Areal mit vorwiegend schwarzen und gedeckten Farben. Nicht 
zufällig gilt Schwarz in Europa und allgemein im Westen als Farbe der Trauer, deshalb sind 
alle Elemente des Black Garden wie die Pflanzen, Blumen oder Kieselsteine in ihrer Farbig-
keit stark symbolisch aufgeladen. Als weiterer Kontext kommt noch die traditionelle Nutz
ung von Blumen und Pflanzen auf Friedhöfen hinzu, um die Erinnerung an die Verstorbenen 
wach zu halten. Assoziationsreich lassen sich die gepflanzten dunklen Nelken und Tulpen 
demnach mit Tod, Trauer und allgemein mit negativen Emotionen in Verbindung bringen. Die 
Umgebung vermittelt eine trübe Atmosphäre.

16	  Mehr dazu in: Martin Köttering/Roland Nachtigäller (Hg.): Störenfriede im öffentlichen Interesse. Der Skulpturenweg 
Nordhorn als offenes Museum, Köln: Wienand 1997.
17	  Vgl. Angeli C. F. Sachs: Neue Formen der Erinnerung. Zwei Mahnmale von Jenny Holzer und Sol LeWitt in Deutschland, in: 
Kunsttexte.de, Nr. 3, 2002, S. 2; https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/8058/sachs.PDF?sequence=1&isAllowed=y 
[03.02.2021].
18	  Vgl. Reinhard Dithmar: Der Langemarck-Mythos in Dichtung und Unterricht, Neuwied: Luchterhand 1992.
19	  Brigitte Franzen: The Black Garden. Der Garten als Anti-Memorial, in: Kunstforum International, Nr. 145, 1999, S. 88–97, 
hier S. 94.
20	  Vgl. ebd., S. 96.

https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/8058/sachs.PDF?sequence=1&isAllowed=y


53Die Kraft  der Worte

Auch der im Zentrum des Areals platzierte Baum mit den schwarzen Äpfeln lässt sich 
schnell als ein Verweis auf die Erbsünde entschlüsseln, deren Folge die Neigung zum Bösen 
war. Eine Gedenkstätte, die nicht nur an einen, sondern an mehrere Kriege erinnert, ist ein 
guter Beweis für das Schlechte im Menschen. Dagegen sind Bäume, Pflanzen und Blumen 
lebendig und müssen ebenso wie die Geschichte der Menschheit ständig gepflegt werden, 
damit die Erinnerung an das Geschehene erhalten bleibt. Die Herausforderungen bei der 
Planung und Umsetzung der Idee der Künstlerin waren groß: Die organischen Gewächse be-
dürfen der ständigen Pflege und müssen an die Jahreszeiten angepasst werden. Im Winter 
war es zum Beispiel möglich, Blutweide im Black Garden zu sehen, was das Areal dunkelrot 
färbte, so, als wäre das vergossene Blut der gefallenen Soldaten, denen hier gedacht wer-
den soll, wieder sichtbar. Rot sind ebenso die konzentrischen, rot gekieselten Wege und der 
Sandstein der gravierten Bänke.

Ähnlich wie bei den Skulptur Projekten sind die Bänke des Schwarzen Gartens mit explizi-
ten, kriegsbezogenen Aussagen graviert, die keinen Platz für Mehrdeutigkeiten bieten. In 
einem Text kann man zum Beispiel lesen:

VOLLKOMMEN VERBRANNT, NUR DIE ZÄHNE UNVERSEHRT, SITZT ER DA, 
AN DEN PANZER / ANGESCHMOLZEN. DAS METALL SPEICHERT SONNE UND 
HITZE VON DER EXPLOSION. / SEIN TOD IST NOCH FRISCH, ER VERSTRÖMT 
EINEN ANGENEHMEN GERUCH. / MAN MUSS IHN WEGZIEHEN, WOBEI DIE 
HAUT ZERREISST / SEIN ANBLICK WIRKT AUF DIE LEUTE UNTERSCHIEDLICH. 

Es ist schwierig, das schockierende Bild eines toten Soldaten aus dem Kopf zu verbannen, 
doch genau dieses unvermeidliche Evozieren von Wunden, aufgeschürften Körpern und dem 
Geruch in dieser grausamen Szene wünscht sich Holzer. Als wären wir plötzlich Teil von Im 
Westen nichts Neues und der junge Paul Bäumer wispere uns „Trommelfeuer, Sperrfeuer, 
Gardinenfeuer, Minen, Gas, Tanks, Maschinengewehre, Handgranaten – Worte, Worte, aber 
sie umfassen das Grauen der Welt“21 zu. Worte, so lesen wir bei Erich Maria Remarque, sind 
mächtig genug, das Leiden mitzuteilen. Jenny Holzer ist die Macht der Texte und die Kraft der 
Worte ebenso bewusst. Genauso ist die Verwendung von Sandstein als dauerhafter Werk-
stoff für die Bänke bedeutungsvoll. Auch das Gravieren ist wohl bedacht: Die Worte sind für 

21	  Erich Maria Remarque: Im Westen nichts Neues, 10. Aufl., Köln: Kiepenheuer & Witsch 2018, S. 120 (EA 1929).

Abbildung 5: Jenny Holzer, Black Garden, 1994 © Städtische Galerie Nordhorn/kunstwegen.



54Die Kraft  der Worte

die Nachwelt langfristig auf den Sitzplätzen eingefangen. Die Künstlerin widerspricht der 
üblichen Funktion von Denkmalinschriften und verwendet das Format kritisch und reflexiv, 
die Inschriften werden selbst zum Werk. Dadurch wird das Phänomen des traditionellen 
Denkmals stärker in Frage gestellt.22 Infolgedessen wird die Geschichte für die kommen-
den Generationen erhalten. Im Gegensatz zu einer traditionellen Geschichtsvermittlung, 
bei der das Geschehen neutral und meistens emotionslos wie eine Zusammenstellung von 
Daten und Fakten präsentiert wird, sind Gefühle für die Künstlerin sehr signifikant und Teil 
der Erzählung.

Auf eine andere Bank ist Folgendes graviert:

DAS MEER UMSPÜLT DIE TOTEN. / SIE LIEGEN MIT DEN GESICHTERN NACH 
OBEN UND UNTEN IM SCHAUM. / KÖRPER ROLLEN VON DEN WELLEN
KÄMMEN, UM IM SCHLICK AUFZUPLATZEN. 

Hier entfaltet sich wieder ein extremes Beispiel für die Grausamkeit des Krieges: das Bild 
vieler Leichen, die vom Meer geschluckt werden, als ob die Natur selbst die schreckliche 
Gewalt verbergen wollte. Die Texte auf den Bänken sind stets unterschiedlich lang, erzeugen 
aber alle dieselbe Wirkung. 

Kunst als Kampfmittel der Erinnerung

Beide Installationen, die Bänke für die Skulptur Projekte und der Schwarze Garten, teilen 
sowohl ihre Entstehung im öffentlichen Raum als auch ihre direkte Beziehung zur jüngsten 
europäischen Vergangenheit, den beiden Weltkriegen und dem Nationalsozialismus. Auch 
ein didaktischer Charakter ist in beiden Werken zu finden. Die Texte der Werke sind in die-
sem Fall nicht so deutlich pädagogisch wie bei dem »Truisms« aber laden auch dazu ein, an 
die mögliche didaktische Nutzung des öffentlichen Raumes zu denken.23 Noch bedeutender 
ist die sinnliche Erfahrung in Münster und Nordhorn, für die die außersprachlichen Elemen-
te (Pflanzen, Wege, Farbe …) eine wichtige Rolle spielen. Beide Orte – ruhig und von Natur 
umgeben – erzeugen zahlreiche Gefühlseindrücke, die die gravierten Textbänke komple-
mentieren. Besonders poetisch ist die Tatsache, dass der Schwarze Garten auf kontinuier-
liche Pflege seiner Umgebung angewiesen ist, damit die schwarzen, blühenden Wesen am 
Rande der Wege bestehen bleiben und so das Werk permanent existieren lassen. Ebenso 
wie das Reflektieren der Geschichte, das gebraucht wird, damit sie sich nicht wiederholt und 
das „Nie wieder!“ greifbar zu machen, muss auch der Garten permanent gepflegt werden.

Jenny Holzer äußerte sich in einem Gespräch mit Brigitte Franzen wie folgt:

„Ich hoffe, das ist offensichtlich, wenn man den Text liest und sofort weiß, dass 
Krieg Horror bedeutet, oder wenn man den Garten betritt und sofort sieht und 
fühlt, dass etwas nicht stimmt, dass etwas Furchtbares oder zumindest Un-
gewöhnliches vorgeht. Ich hoffe, dass das Signal für jeden sichtbar ist: Dies ist 
ein Ort für Gefühle und Gedanken. Es ist kein Ort, der jemanden für den Krieg 
begeistert.“24

Ihre Position ist eindeutig. Holzers Gegendenkmäler sind eine Art Kampfmittel der Erin-
nerung. Sie bieten den sitzenden und lesenden Passant*innen die Möglichkeit, sich an den 
ruhigen Orten wieder mit der jüngeren Geschichte zu verbinden und dort darüber nachzu-
denken. 

22	  Mehr dazu in Alexander Streitberger: Provokation, Dialog, Information. Die Denkmalinschrift in der zeitgenössischen 
Kunst, in: Ulrich Rehm/Linda Simonis (Hg.): Poetik der Inschrift, Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2019, S. 209–231.
23	  Vgl. Leisha Jones: “Being Alone with Yourself is Increasingly Unpopular”. The Electronic Poetry of Jenny Holzer, in: JNT. 
Journal of Narrative Theory, Jg. 48, Nr. 3, 2018, S. 423–451, hier S. 436.
24	  Franzen 1999, S. 96.



55Die Kraft  der Worte

Quellen

Kopie eines Schreibens von dem Vorsitzenden Oberst a. D. des Rings Deutscher Soldatenverbände 
zu Münster an Klaus Bußmann vom 21.06.1987, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst 
und Kultur, Pro87H5/12.

Listen mit englischen und deutschen Kurztexten von Jenny Holzer mit handschriftlichen 
Anmerkungen der Künstlerin für Kasper König, Skulptur Projekte Archiv/LWL-Museum für Kunst 
und Kultur, Pro87H5/58–60.

Literatur 

Bailey, Robert: Unknown Knowns. Jenny Holzer’s Redaction Paintings and the History of the War on 
Terror, in: October, Nr. 142, Herbst 2012, S. 144–161.

Cohen, Seth: An Interview with Jenny Holzer, in: Columbia. A Journal of Literature and Art, Nr. 15, 1990, 
S 149–159.

Dithmar, Reinhard: Der Langemarck-Mythos in Dichtung und Unterricht, Neuwied: Luchterhand 1992.

Franzen, Brigitte: The Black Garden. Der Garten als Anti-Memorial, in: Kunstforum International, 
Nr. 145, 1999, S. 88–97.

Jones, Leisha: “Being Alone with Yourself is Increasingly Unpopular” The Electronic Poetry of Jenny 
Holzer, in: JNT: Journal of Narrative Theory, Jg. 48, Nr. 3, 2018, S. 423–451.

Köttering, Martin/Nachtigäller, Roland (Hg.): Störenfriede im öffentlichen Interesse. Der Skulpturenweg 
Nordhorn als offenes Museum, Köln: Wienand 1997.

Lukowicz, Marijke: „Eine Ausstellung ohne Vorbild“. Die Entstehung der Skulptur Projekte im 
Kontext zeitgenössischer Ausstellungsformate, in: Hermann Arnhold/Ursula Frohne/Marianne 
Wagner (Hg.): Public Matters. Debatten & Dokumente aus dem Skulptur Projekte Archiv, Köln: 
Walther König 2019, S. 367–378.

Marcuse, Yvonne: Jenny Holzer. Lustmord – Traumatisierung der Massen, Hausarbeit, Universität 
Augsburg 2001, unveröffentlicht; https://www.yumpu.com/de/document/view/4832270/jenny-
holzer-lustmord-traumatisierung-der-yvonne-marcuse [09.06.2021].

Remarque, Erich Maria: Im Westen nichts Neues, 10. Aufl., Köln: Kiepenheuer & Witsch 2018 
(EA 1929).

Sachs, Angeli C. F.: Neue Formen der Erinnerung. Zwei Mahnmale von Jenny Holzer und Sol 
LeWitt in Deutschland, in: Kunsttexte.de, Nr. 3, 2002; https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/
handle/18452/8058/sachs.PDF?sequence=1&isAllowed=y (03.02.2021).

Springer, Peter: Denkmal und Gegendenkmal, Bremen: Aschenbeck Media 2009.

Streitberger, Alexander: Provokation, Dialog, Information. Die Denkmalinschrift in der 
zeitgenössischen Kunst, in: Ulrich Rehm/Linda Simonis (Hg.): Poetik der Inschrift, Heidelberg: 
Universitätsverlag Winter 2019, S. 209–231.

Uber, Ursula: Freiplastiken in Münster, Münster: Fahle 1977.

Weirich, Susanne: Jenny Holzer. Projekt: Bänke/Laufschriftinstallationen, in: Klaus 
Bußmann/Kasper König (Hg.): Skulptur Projekte in Münster 1987 [Ausst.-Kat. Westfälisches 
Landesmuseum für Kunst und Kulturgeschichte, Münster], Köln: DuMont 1987, S. 125–132.

https://www.yumpu.com/de/document/view/4832270/jenny-holzer-lustmord-traumatisierung-der-yvonne-marcuse
https://www.yumpu.com/de/document/view/4832270/jenny-holzer-lustmord-traumatisierung-der-yvonne-marcuse
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/8058/sachs.PDF?sequence=1&isAllowed=y
https://edoc.hu-berlin.de/bitstream/handle/18452/8058/sachs.PDF?sequence=1&isAllowed=y


56Impressum

Die Publikation erscheint im Rahmen des studentischen Master-Workshops Manifestationen 
des Öffentlichen, der am 30. und 31. Januar 2020 im FORUM im Lichthof des LWL-Museums 
für Kunst und Kultur stattfand. Er wurde von Studierenden des Instituts für Kunstgeschichte 
der WWU Münster unter Leitung von Maria Engelskirchen und Julius Lehmann veranstaltet.

Redaktion & Lektorat: Maria Engelskirchen & Julius Lehmann 
Gestaltung: Jana Bernhardt

Münster 2022

Impressum



Institut für  
Kunstgeschichte

Skulptur Projekte 
Archiv 


