WILHELMS-UNIVERSITAT

e MUNSTER

> Naturbegriff und Angewandte Ethik
Ludwig Siep

. l!l NORMENBEGRUNDUNG
wissen.leben

<
wwuy minster T .



Preprints and Working Papers of the Centre for Advanced Study in Bioethics Minster 2014/67

Naturbegriff und Angewandte Ethik
Ludwig Siep

Die Beschiftigung der gegenwirtigen Philosophie mit der Natur geht, vereinfacht gesagt, auf
zwei hauptsichliche Impulse zuriick: Zum einen auf die Frage, wie weit die Erkldrungskraft
naturwissenschaftlicher Theorien im Bereich des Geistigen reicht, also des Mentalen, Sozialen
und Kulturellen. Diese Frage gehort in die theoretische Philosophie. Das zweite Problem, das
hinter den aktuellen philosophischen Debatten steht, betrifft das praktische Verhiltnis des
Menschen zur Natur. Es ist akut geworden durch die gewachsene biotechnologische Verfii-
gungsmacht iiber die Natur und ihre unbewiltigten Folgen; zum anderen durch den raschen
Wandel gesellschaftlicher Normen, sei es durch die demokratische Gesetzgebung oder den ge-
sellschaftlichen Wertewandel. Das l6st Fragen in zwei Richtungen aus: zum einen hinsichtlich
natiirlicher Grundlagen fiir Normen, zum anderen hinsichtlich der Vollendung des neuzeitli-
chen Projekts der technischen Naturbeherrschung. Fiir die moderne Naturethik oder Bioethik
als ein Teil der angewandten Ethik sind beide Fragen zentral. Im Folgenden werde ich zunichst
die Naturbegriffe erortern, die fiir die angewandte Ethik relevant sind (1.). Im zweiten Teil geht
es um das grundsitzliche Verhiltnis von Natur und Norm (2.). Im dritten frage ich konkreter
nach Handlungsnormen in Bezug auf die menschliche Natur (3.), im vierten nach Normen
und Zielen im Umgang mit der nicht-menschlichen oder ,dufferen® Natur (4.).

1 Welche Naturbegriffe sind fiir die Angewandte Ethik relevant?

Die Angewandte Ethik ist entstanden in der Auseinandersetzung mit ethischen Problemen und
Dilemmata der modernen Medizin und Technologie. Die Naturethik ist nur eines ihrer Gebie-
te, andere haben es mit politischer Ethik, Wirtschaftsethik oder Informationsethik zu tun. Bei
Wirtschaft und Politik geht es zwar auch um Auswirkungen auf die natiirliche Umwelt und die
Menschen als Naturwesen, aber primir um Fragen der Gerechtigkeit zwischen den Menschen.

Bei der Medizin-, Bio- und Umweltethik als Teilen der Naturethik steht dagegen das Ver-
hiltnis zur inneren und dufleren Natur im Zentrum. Die beiden Begriffe sind sicher nicht
unproblematisch. Die eigene korperliche Natur gehért ja fiir jeden anderen auch zur dufSeren
Natur, andere begegnen ihr als etwas nicht Hervorgebrachtes und nicht vollstindig Kontrol-
liertes. Das bleibt der menschliche Korper trotz assistierter oder kiinstlicher Befruchtung und
anderen medizinischen Techniken.



JInnere Natur® bezieht sich ihrerseits nicht nur auf das Innere, sondern auch die sicht-
bare Oberfliche des menschlichen Kérpers. Da das Korperliche vom Seelischen nicht scharf
getrennt werden kann, betrifft die innere Natur des Menschen auch seine psychischen und
kognitiven Krifte. Fiir die neuzeitliche Philosophie gibt es geistige Krifte menschlicher oder
tibermenschlicher Art in der duf8eren Natur nicht mehr — das trifft Max Webers Begrift der
»Entzauberung® (vgl. Weber 1960, S. 308). Die riumliche Metapher des ,Inneren® verdeut-
licht, dass der menschliche Kérper Teil des Selbstbezugs des Individuums und der Gattung ist.
Aber die duflere Natur wirkt auf die Emotionen und die Einsichten des Menschen zuriick, ist
Voraussetzung seines Handelns und kann als Vorbild oder Gegenbild dafiir verstanden werden.

Thema der Ethik ist immer der Handelnde selber #nd alles von seiner Handlung Betroffe-
ne. Ersteres wiegt schwerer bei Tugendethikern und Pflichtethikern, denen es primir um den
Akteur geht, Letzteres bei Konsequentialisten, fiir die es auf die Folgen bei den Betroffenen
ankommt. Der Handelnde, sein Charakter und seine Gesinnung sind aber nicht unabhingig
von den Handlungsfolgen — und unter die Betroffenen gehort auch fiir Folgenethiker immer
der Handelnde selber.

Die Unterschiede wie die Ubergéinge zwischen Innen und Auflen, zeigen sich auch bei
den Fragen der Ethik in Bezug auf die Natur. Die innere, korperlich-seelische Natur hat es
mit den Fihigkeiten zu tun, die der Mensch in seinem Handeln entwickeln kann — die zu
Gewohnheiten entwickelten und mit der richtigen Uberlegung ausgeiibten Fihigkeiten nennt
man traditionell Tugenden. In der modernen Bio- und Medizinethik sind die Berufstugenden
ein wichtiges Thema (,professional ethics®, vgl. Paslack 2011). Es gibt aber auch gute Griinde,
wenn nicht Verpflichtungen, die Entwicklung natiirlicher Anlagen zum guten Leben nicht nur
bei sich, sondern auch bei anderen zu férdern und die Bedingungen dafiir bereitzustellen. Die
,Fihigkeiten-Ethik“ oder der ,capabilities-approach® hat sich zu einer wichtigen Position der
modernen Sozialethik, neuerdings auch der Public-Health-Debatte in der Medizinethik entwi-
ckelt (vgl. Ruger 2010; Sen 2010).

Nicht zum Subjekt des Handelns gehéren die Gegenstinde, Wesen und Gebiete der nicht-
menschlichen Natur. Der Ethik im technischen Zeitalter geht es darum, bis zu welchem Grade
und mit welchem Ziel man sie verdndert. Die zweckmiflige Organisation der dufSeren Natur
war in der vor- und frithmodernen Ethik vorbildlich fiir das menschliche Handeln. Heute hat
sich das Verhiltnis umgekehrt: Die Natur gilt als verbesserbare Maschine. Allenfalls sind einige
Fihigkeiten von Lebewesen Vorbild fiir die Optimierung des Menschen, etwa im Bereich der
Sinneswahrnehmungen oder der Kérperbewegungen. Auch das ist aber eine technische Sicht
auf Natur als ein Reservoir von Systemen, die zu niitzlichen Funktionen und Leistungen fihig
sind.

Versteht man ,Natur® formal als Gegenstinde, Krifte und Systeme, die nicht vom Men-
schen hervorgebracht und nicht vollstindig von ihm kontrolliert sind, dann sind noch alle
Stufen und Schwellen innerhalb der Natur ausgeblendet. Das erwecke den Eindruck, als ver-
liefe die entscheidende Grenze zwischen dem Hervorbringer und dem Hervorgebrachten, dem
Kontrolleur und dem mehr oder weniger Kontrollierten. Ich unterstelle aber keinen Dualismus
zwischen Geist und Materie, Subjekt und Objekt, Mensch und Natur. Ob es Phinomene gibt,
fiir die dualistische Annahmen die beste Erklirung wiren, kann hier offen bleiben. Das kor-
pergebundene Handeln scheint jedenfalls nicht dazu zu gehéren. Es ist keine blof§ kérperliche
Ausfiihrung geistiger Pline. Diese werden sogar oft erst bewusst in der reflektierten Aneignung
von Verhaltensmustern und kérperlichen Kompetenzen.

Auch ohne grundlegende ontologische Differenzen zwischen Natur und Vernunft, Geist
oder Materie bleiben aber innerhalb der materiellen Welt wesentliche Differenzen zwischen



dem Menschen und dem ,,Rest“ der Natur. Das ist vor allem wichtig fiir das Problem des Nor-
mativen: Auch wenn Normen nicht aus der auflermenschlichen Natur stammen, miissen sie
nicht einer reinen, immateriellen und a priori erkennbaren Vernunft angehoren. Sie konnten
auch im sozialen Leben des Menschen innerhalb der materiellen Natur entstehen (vgl. Siep
2013a).

2 Natur und Norm

Es scheint mir hilfreich, zunichst unterschiedliche Begriffe von Norm und Normativitit fest-
zuhalten. Normen kénnen zum einen interne und externe Mafistibe sein, an denen Gegen-
stinde und Prozesse gemessen werden. Als interne MafSe konnen sie auch Sollzustinde in dem
Sinne sein, das ihr Erreichen zur spezifischen Gestalt oder Lebensform eines Lebewesens oder
einer Gruppe gehort. Thr Verfehlen kann dann von auflen als Mangelerscheinung beurteilt
werden, wie etwa bei ,, Kiimmerformen® in der Pflanzenwelt. Lebewesen kénnen aber auch
sozusagen ,von innen“ Signale des Abstandes von der Normalverfassung empfangen und emp-
finden, wie korperlichen Schmerz aufgrund der Stérung oder des Versagens von Funktionen
und Organen (vgl. zum Begriff ,hom6odynamische Normativitit“ in der Natur Merker 2004,
v.a.S. 153-157).

Von diesen Maf$stabnormen sind Normen als Gebote, Vorschriften oder Erwartungen zu
unterscheiden. Auch davon teilen die Menschen noch einige Stufen mit dem Tierreich: Es
gibt unbewusste Normen im Gruppenverhalten héherer Tiere, die bereits mit Sanktionen be-
legt sein konnen (vgl. de Waal 2006; einschrinkend Fellmann 2014). Das ist aber nicht zu
verwechseln mit den mehr oder minder ausdriicklich erlassenen, autorisierten und bewusst
sanktionierten Normen in menschlichen Gesellschaften. Menschen werfen sich schon das
Nicht-Einhalten von gewohnheitsmifligen Erwartungen vor. Sie unterstellen Absicht oder zu-
mindest Fahrlissigkeit. Ihre Sanktionen sind keine allein kérperlichen und emotionalen, wie
die Sanktionen etwa gegen Revier- oder Rangiiberschreitungen bei Tieren. In der Gruppe wird
die Kompetenz zum Fordern und Vorwerfen wechselseitig akzeptiert. Es gibt eine Berechti-
gung zu Vorschriften und Bestrafung von Ubertretungen — all das zunehmend expliziter durch
Sprache und Schrift.

Generell kann man sagen, dass Normen voz Menschen fiir Menschen gesetzt, eingefiihrt,
als Normen anerkannt werden — auch wenn sie sich dafiir auf ibermenschliche Offenbarungen
berufen die dufere Natur enthilt fiir den Menschen keine Normen in diesem Sinne. Sicher ha-
ben sich Menschen fiir ihre Normgebung oft auf iibermenschliche Autorititen berufen. Wenn
diese auch der materiellen Natur ihre Normen in Gestalt von Maflen und Lebensformen vor-
geschrieben hitten, wire die dufere Natur ein ,,Buch® fiir Normen, die auch fiir den Menschen
Giiltigkeit besifSen (vgl. zur Metapher des Buches der Natur: Blumenberg 1981). Auf dieser
Vorstellung beruht das klassische Naturrecht.

Aber es sind immer Menschen, die Normen interpretieren, auch natiirlich oder historisch
geoffenbarte. Die Berufung auf den tibermenschlichen Gesetzgeber ist insofern eine Selbstau-
torisierung, die von den Normunterworfenen anerkannt werden muss. In dem Mafle, wie die
Annahme eines iiberweltlichen Schopfers und Gesetzgebers fiir die Natur an Erklirungskraft
verlor, schwand auch die Uberzeugungskraft eines Naturrechts in der dufleren Natur. Es wurde
zunichst auf die Natur als das Wesen des Menschen, und das heif3t seine Vernunft, iibertragen.
Das Vernunftrecht geriet erst seit dem historischen Zeitalter in eine Krise (Siep 2008).

Im Bereich der sozialen Normgebung wurde das Vernunftrecht schon in der frithen Neu-
zeit zur Gegeninstanz des klassischen Naturrechts, weil es die Begriindung gesellschaftlicher



Hierarchien durch natiirliche Unterschiede infrage stellte. Natiirliche Unterschiede zwischen
den Menschen galten zunehmend als irrelevant fiir Rechte und Normen. Am lingsten gehalten
haben sich die Vorstellungen, dass die Natur etwas ,will“ im Bereich der Sexualitit und der
Familie — bis heute, wie der Kampf um die sexuelle Selbstbestimmung einschliefSlich Ehe und
Adoption gleichgeschlechtlicher Paare zeigt.

Die Natur als Gegenstand wissenschaftlicher Erkldrungen enthilt keine Normen im Sinne
von Geboten fiir den Menschen. Das gilt auch fiir die 7nnere Natur des menschlichen Kérpers,
seine natiirlichen Mafle und die Lebensformen des Menschen selber. Zwischen die kérperli-
chen Signale der Schmerzen und Bediirfnisse und die Gebote etwa der Hilfestellung treten
Akte bewusster Aneignung und Bewertung durch das betroffene Individuum und die Gruppe.
Man kann zwar schon bei Tieren von unbewusstem Werten sprechen, das sich in ihrem Verhal-
ten zeigt. Menschliche Handlungen entstehen aber erst durch bewusstes Werten und Stellung-
nehmen. Selbst spontane Kooperationen oder Verweigerungen sind von einem Bewusstsein des
in der Gruppe Erwarteten oder Verponten begleitet.

Menschen werten im Blick auf ihr zukiinftiges Leben und Handeln. Eine besondere Be-
deutung dafiir haben aktive Potentiale und Dispositionen die unter den geeigneten Vorausset-
zungen erwartbare Prozesse und selbstgesteuerte Entwicklungen in Gang setzen. Dabei kann
es sich um biologische Entwicklungspotentiale oder kulturelle Kompetenzen handeln. Die pri-
mire Bewertung, vor allem unter Bedingungen der Knappheit, ist die nach dem Forderlichen
oder Abtriglichen fiir einen selber. Es gibt aber auch eine natiirliche und kultivierte Bereit-
schaft, Entwicklungschancen anderer fiir diese selber positiv zu bewerten, etwa bei Kindern
und sonst Nahestehenden, sogar bei Tieren und Pflanzen.

Die Férderung solcher Potentiale und Dispositionen ist Gegenstand von moralischen und
rechtlichen Normen. Mit dem Aufkommen der subjektiven Rechte auf Verfiigung tiber den
eigenen Korper und das eigene Leben sind sie aber an die Grenze des Paternalismusverbotes
gestoflen: Niemand darf zu einer Verhaltensweise gezwungen werden, weil andere es fiir seine
Entwicklung positiv einschitzen. Jeder hat das Recht, sich selber zu schaden. Die Ethik aller-
dings, die mit Zwang nichts zu tun hat, kann immer noch anraten, seine Fihigkeiten zu erfor-
schen und deren Entwicklung zu beférdern (vgl. zur neueren Paternalismusdebatte: Kiihler/
Nossek 2014).

Welche Fihigkeiten man im Bezug auf sich selber, als Individuum, Gruppe oder sogar
Gattung, fur férdernswert hilt, hingt von den eigenen Zielen und Handlungszusammenhin-
gen ab. Umgekehrt kann es aber dafiir, wie weit diese richtig oder verfehlt sind, wichtig sein,
gegebene Potentiale zu beriicksichtigen. Das gilt fiir natiirliche Potentiale des Menschen wie
der dufleren Natur.

3 Handlungsnorm und innere Natur

Zwei Aspekte des Umganges mit den natiirlichen Fihigkeiten und Entwicklungspotentialen
des Menschen werden in der angewandten Ethik besonders erortert: Erstens das Verhalten zu
den Entwicklungen am Anfang und Ende des menschlichen Lebens; zweitens die Perfektion
menschlicher Fihigkeiten — sei es zu ethischen Tugenden, sei es zu verbesserten kérperlichen
oder seelischen Leistungen tiberhaupt.

Umstritten ist heute in der angewandten Ethik vor allem, ob Entwicklungspotentiale der
menschlichen Natur vom Anfang an, d.h. bei der befruchteten Eizelle oder jeder totipoten-
ten Zelle zu schiitzen und/oder zu fordern sind (vgl. Damschen/Schonecker 2003; Lenzen
2004). Mit Blick auf natiirliche Potentiale allein kénnen diese Fragen nach meiner Auffassung



nicht beantwortet werden. Normen zum Schutz menschlichen Lebens und menschlicher Ent-
wicklung sind nicht von natiirlichen Potentialen oder Funktionen abzulesen. Historisch wa-
ren Rechte an den sozialen Status geborener Menschen als Mitglied einer Normgemeinschaft
gebunden. Seit dem Beginn der Neuzeit setzt sich schrittweise ihre universale Geltung tiber
die Grenzen aller konkreten Rechtsgemeinschaften durch. Die Begriindung fiir solche angebo-
renen Rechte war das Verfiigungsrecht jedes Menschen iiber seinen Kérper und das Recht auf
Unabhingigkeit vom privaten Willen jedes Anderen. So sind sie von Locke {iber Kant bis in die
Menschenrechtsdeklarationen des 20. Jahrhunderts verstanden worden. Die Frage, wie weit
und in welchen Graden Schutzrechte auf das vorgeburtliche Leben ausgedehnt werden sollen,
ist Gegenstand verniinftiger gemeinsamer Normsetzung. Deutliche Unterschiede in Gesetz-
gebungen beziiglich dieser Rechte beruhen auf unterschiedlichen kulturellen Hintergriinden,
etwa im Hinblick auf die reproduktive Freiheit bzw. die selbstbestimmte Fortpflanzung.

In der Gegenwart ist die Rede von natiirlichen Entwicklungspotentialen des beginnenden
menschlichen Lebens problematisch geworden. Sowohl die biologischen Potentiale wie die
Bedingungen ihrer Entwicklung hingen immer stirker von menschlichen Handlungen ab, wie
die unterschiedlichen Weisen der Herstellung totipotenter oder pluripotenter Zellen zeigen
(vgl. Ach/Schéne-Seifert/Siep 2006; Advena-Regnery/Laimbdck/Rottlinder/Sgodda 2012;
Siep 2014). Auflerdem ist die individuelle Selbstbestimmung auch im Bereich der Sexualitit
und der Reproduktion zunehmend rechtlich geschiitzt. Normsetzungen fiir den Umgang mit
Entwicklungspotentialen haben es mit menschlichen Handlungszusammenhingen und ihren
Rechtfertigungen zu tun. Kein Potential und keine Norm der Natur verbieten, dass mit Emb-
ryonen in frithen Stadien, vor allem vor der Nidation, in Bezug auf Sexualitit, Fortpflanzung
oder Heilkunst unterschiedlich umgegangen wird. De facto liegt auch der deutschen Rechts-
praxis ein Stufenkonzept zugrunde (vgl. Dreier 2002).

Deutlich anders zu behandeln ist die Frage, wie man mit den abnehmenden Fihigkeiten
und Potentialen im Alter umzugehen hat. Hier sind die gleichen Schutzrechte jedes Geborenen
aufgrund der universalen Rechtsnormen unbestreitbar. Umstritten ist nur die Frage, wie weit
die Selbstbestimmung tiber den eigenen Kérper am Ende des Lebens geht. Die Natur schreibt
kein Ende vor, jeder ist berechtigt, sein Leben mithilfe der Medizin zu verlingern oder einen
natiirlichen Tod abzuwarten. Anerkannt ist auch das Recht auf ein maoglichst schmerzfreies
Sterben. Es ist dann aber nicht einsichtig, dass man das Lebensende nicht ebenfalls nach eige-
ner Entscheidung selber herbeifithren kann, wenn andere dadurch nicht geschidigt werden.
Wie weit andere Menschen dabei helfen diirfen oder sollen, muss durch eine Abwigung zwi-
schen dem Recht auf selbstbestimmtes Sterben, der Pflicht zur Hilfestellung und dem Schaden
durch Missbrauch entschieden werden. Entsprechend dem Gewicht der Autonomie in Ethik
und Recht ist es durchaus vertretbar, jemandem auf seinen freien, wohlerwogenen und nach-
vollziehbaren Wunsch hin bei der Beendigung seines Lebens zu helfen. Die konkrete Norm-
setzung ist auch hier keine Frage natiirlicher oder kultureller Tabus, sondern rechtstaatlicher
Prozesse.

Obwohl weniger umstritten, so doch schwieriger fiir die ethischen Uberlegungen scheinen
mir die Fragen nach der Perfektion natiirlicher Fihigkeiten des Menschen. Gibt es eine Pflicht,
diese Fihigkeiten zu Tugenden zu entwickeln oder ihrer Entwicklung zu negativen Charakter-
eigenschaften entgegenzuwirken? Gibt es ein Recht, seine natiirliche Fihigkeiten und die seiner
Nachkommen zu verbessern im Sinne eines nicht-therapeutischen Enhancements?

Nach der aristotelischen Tradition und ihren Erneuerungen (kritisch dazu Halbig 2014)
bauen ethische Tugenden auf artspezifischen Strebungen und Fihigkeiten des Menschen auf.
Die Betitigung solcher Fihigkeiten ist fiir jedes Lebewesen erfreulich. Die differentia specifica



des Menschen ist die Vernunft in verschiedenen Funktionen: Einmal als Vermogen, Affekte si-
tuationsgemifd zu moderieren in Bezug auf gesetzlich erlaubte Zwecke. An der Gesetzgebung ist
die Vernunft zweitens als 6ffentliche Rede beteiligt. Thr Ziel ist das fiir alle Gerechte und Un-
gerechte, Niitzliche und Schidliche in einer arbeitsteiligen und schutzfihigen Gemeinschaft.

Die klassischen Einwinde gegen diese Konzeption gehen in entgegengesetzte Richtungen:
Fiir die platonische Tradition ist eine solche Vernunft weder universal noch eine echte Quelle
von Normen. In der Neuzeit hat Kant diese Kritik fortgefiihrt: Eine Vernunft, die mit den
natiirlichen Strebungen harmoniert und sie nur moderiert, steht ihnen nicht autonom for-
dernd gegeniiber und ist daher keine Quelle unbedingter Pflichten (vgl. Kant 1968a, 394;
Kant 1968b, 386). Ihre Regeln gelten nur unter den Bedingungen einer bestimmten (der
menschlichen) Natur und binden andere mégliche Vernunftwesen nicht. Dadurch wird auch
die Idee eines mit unseren Moralgesetzen {ibereinstimmenden immateriellen Gottes untergra-
ben. Zudem kann eine Vernunft, deren Regeln des Gerechten sich, wie bei Aristoteles, zu kul-
turell unterschiedlichen Gerechtigkeitsvorstellungen konkretisieren, keine streng universalen
Gesetze enthalten.

Bei Kant ist aber auch die andere Richtung vertreten, die auf Hobbes zuriickgeht: Es gibt
kein gemeinsames Ziel und Gliick des menschlichen Handelns. Auszeichnend fiir den Men-
schen ist die Freiheit in der Wahl der Mittel seiner Selbsterhaltung und der Suche nach seinem
Gliick. Diese Handlungsfreiheit darf nur zugunsten der gleichen Freiheit aller eingeschrinkt
werden. Die dafiir gemeinsam installierte Rechtsgewalt darf ihn bei seiner autonomen Gliicks-
suche im Rahmen der Gesetze aber nicht bevormunden, das wire despotischer Paternalismus
(vgl. Kant 1968b, 317: die ,viterliche Gewalt” als die ,am meisten despotische®).

Auf der Ablehnung des Paternalismus beruht in der Tat der moderne weltanschauungsneut-
rale Staat gleicher subjektiver Rechte. Wer aber, wie der Politiker, Arzt oder Erzieher, verpflich-
tet ist, an giinstigen Voraussetzungen fiir korperliche Gesundheit und Lebenschancen mitzu-
wirken, sollte die arttypischen Fihigkeiten und Bediirfnisse des Menschen im Auge haben.
Nur miissen die Ausstiegsoptionen fiir Selbstverwirklicher und Nonkonformisten jeder Art
erhalten bleiben. Wegen der enorm gewachsenen Anzahl kultureller Lebensformen sind sicher
auch viel individuellere Veranlagungen fiir mégliche kiinftige Optionen in ihrer Entwicklung
forderungswiirdig. In seinen Lebensplinen auf die eigenen Fihigkeiten Riicksicht zu nehmen,
kann ethisch nur noch ein Ratschlag sein. Im Nachhinein kann man es aber vielleicht auch
noch missbilligen, wenn jemand seine Talente verschleudert und seine Chancen vertan hat.

Auch die Menschenrechte, zu denen die freie Persénlichkeitsentwicklung gehért, haben es
noch mit Eigenschaften der menschlichen Natur zu tun. Sie folgen aus ihr allerdings so wenig,
wie sie aus einer ,anthropologiefreien Vernunft abzuleiten sind. In ihrer konkreten Form
und ihrer Differenzierung und Vermehrung im Staats- und Voélkerrecht, entsprechen sie nicht
nur historisch gewandelten Anspriichen auf Freiheit, Gleichheit und Selbstachtung. Ihre Be-
stitigung, gerade in den Erfahrungen ihrer Verletzung im 20. Jahrhundert, legen den Schluss
nahe, dass sie etwas dem Menschen grundsitzlich Zustehendes und Entsprechendes getroffen
haben. Das kann aber kaum eine reine Vernunft sein, denn Menschenrechte beriicksichtigen
spezifische Empfindlichkeiten und Verletzbarkeiten der menschlichen Natur — wenn auch in
sich wandelnden historischen Konstellationen.

Rechte machen Tugenden und die darin kultivierten Fihigkeiten aber nicht tiberfliissig.
Zum einen kann eine Rechtsordnung ohne ein Mindestmaf$ an Tugenden nicht stabil sein.
Zum anderen scheint mir auch die These, dass Tugenden zumindest die Chancen auf ein er-
freuliches und erfiilltes Leben steigern, noch nicht ganz iiberholt zu sein.

Dass Tugenden spezifisch menschliche Fihigkeiten kultivieren, ist kaum zu bestreiten. Aus



Uberlegung in der richtigen Situation mit dem richtigen Zweck tapfer zu sein, wird man einem
nicht-menschlichen Hominiden nicht zuschreiben kénnen. Aber man muss kein abschlief3-
bares Telos annehmen: Bestimmung und héchstes Gliick des Menschen ist weder allein die
Einsicht ewiger Wahrheiten noch die vollendete Lebensform der Polis. Nicht nur, dass die
Weltgemeinschaft eigene neue Formen der Verfassung finden muss. Menschen kénnen ihren
Lebensinhalt und ihre moralische Qualitit auch im Engagement fiir private iiberstaatliche
Vereinigungen finden. Wissenschaft, Kiinste und andere lohnende Titigkeiten befinden sich
in einer zukunftsoffenen Dynamik ohne jeden Abschluss oder endgiiltige Erfiillung. Autarke
Zustinde der Zufriedenheit und Sozialvertriglichkeit konnen Tugenden trotzdem gewihren.

Aristoteles scheint mir auch immer noch Recht zu haben, dass Gerechtigkeit als Fihigkeit,
den gesetzlichen Anspriichen der Mitmenschen zu entsprechen, auf einem gewissen Mafd an
innerer Balance der Bediirfnisse, Affekte und verniinftigen Uberlegungen beruht. Grofle Ex-
zentriker vertrigt eine Gemeinschaft nur in Maflen — und Menschen, die in einer destabilisie-
renden Not leben, muss man so schnell wie méglich davon zu befreien suchen.

Heute wird aber argumentiert, dass sowohl die rechtssichernde wie die gliicksbringende
Funktion der Tugenden nur noch durch Biotechniken erreicht werden kénnen. Das Programm
der technischen Beherrschung und Verbesserung der duf$eren Natur muss nach innen gewandt
werden. In der Tat sind ja nicht nur in der Uberwindung kérperlicher Leiden, sondern auch
psychischer Storungen erhebliche Fortschritte der modernen Medizin zu verzeichnen. Die
meisten ihrer Mafinahmen allerdings sind bisher therapeutischer Art und bestehen in reversib-
len Gaben. Die neue Stufe, die die angewandte Ethik beschiftigt, hat es aber mit genetischen
Modifikationen oder Gehirneingriffen zu tun, die tiberwiegend irreversibel wiren.

So werden zur Férderung der sozialen Fihigkeiten biotechnische Dimpfungen der Aggres-
sivitdt ins Auge gefasst — wobei offen bleibt, wie sich das auf den menschlichen Affekthaus-
halt insgesamt auswirkte. Die raffinierteste Form einer technischen Utopie dieser Art ist die
sog. ,,God machine von Persson und Savulescu (Persson/Savulescu 2012; kritisch dazu Harris
2013). Sie soll eine im Gehirn verankerte automatische Verhinderung der Schidigung anderer
mit der Vorspiegelung eigener Entscheidung verbinden. Menschliche Freiheit ist aber offenbar
mit Schuldfihigkeit und ihren Kosten verbunden. Natiirliche Instinktoffenheit und das Risiko
der Uberlegung beim Menschen durch technische Sicherungen zu verbessern, setzt zu viel aufs
Spiel.

Moral Enhancement-Debatten gehen in der Regel von Problemen der Konfliktlgsung in ei-
ner iiberbevolkerten Welt mit zunehmend knapperen Ressourcen aus. Dabei ist von einer For-
derung der natiirlichen oder kulturell entwickelten Fihigkeiten des Menschen nicht die Rede.
Das Gleiche gilt fiir die Utopien der positiven, gliicksorientierten Verbesserung des Menschen.
Transhumanisten entnehmen ijhre Optimierungsmafle technischen Geriten, deren Leistun-
gen dem Menschen iiberlegen sind — oder aber Lebewesen, die tiber hohere sensorische oder
motorische Kapazititen verfiigen (Siep 2013b). Ob der Genuss solcher Leistungen Menschen
dauerhaft zufrieden stellt, oder in einen nach oben offenen Leistungs- und Wettbewerbssog
fiihre, ist ganz ungewiss. Ebenso, ob die Rechte und Werte der menschlichen Gesellschaft der
Entstehung von massiver Ungleichheit des Korpers, vor allem der Gehirnleistungen, standhal-
ten. Das nicht-natiirliche Ideal der Gleichheit aller fordert, so viele Menschen wie méglich aus
Lagen zu befreien, in denen schon die Erfiillung von Rechtspflichten moralischen Heroismus
erfordert. Arbeitslose Jugendliche in den Ghettos moderner Mega-Cities haben es eben schwe-
rer, straffrei zu bleiben als ihre Altersgenossen in gesicherten Verhiltnissen. Die Verbesserung
sozialer Institutionen und Wohlfahrtsbedingungen ist ein ethisches Gebot (vgl. Herzog 2013),
die technische Optimierung des Menschen dagegen ein erhebliches ethisches Risiko.



4 Mafle und Normen fiir den Umgang mit der duf3eren Natur

Die dufSere Natur enthilt zwar keine Gebotsnormen, aber immanente Maf3e und aktive Poten-
tiale der Selbstentwicklung, durch die verniinftige menschliche Zwecke geférdert werden kén-
nen. Was folgt daraus fiir den Umgang mit der dufleren Natur, vor allem den biotechnischen?

Was die Menschheit in der letzten Jahrhunderthilfte durch Krisen wieder entdecken muss-
te, ist Nachhaltigkeit als Maf3 des kultivierenden Umgangs mit der Natur. Die Regenerierbar-
keit natiirlicher Krifte ist in gewissem Sinne auch ein Vorbild fiir den Umgang mit technischen
Produkten. Auch sie brauchen Zeit und Raum fiir Entsorgung und Ersetzung, im giinstigen
Fall fiir ihre Wiederverwertung. Es ist aber zu bezweifeln, dass Nachhaltigkeit als Orientierung
tur den menschlichen Umgang mit der natiirlichen Welt ausreicht. Ihr Maf§ der Schonung der
Natur ist abhidngig vom Stand der technischen Entwicklung. Sie enthilt auch nur eine Pers-
pektive auf Ressourcen, nicht auf Formen des Lebens und auf Giiter, die tiber Selbsterhaltung
und Miihsalentlastung hinaus zu realisieren wiren.

Zwei Fragen sind mit Blick auf die Natur als ganze fiir die moderne Ethik vor allem zu
beantworten: Die erste ist, ob es aufSer dem Guten fiir den Menschen noch andere Giiter gibt,
an deren Realisierung er mitwirken soll (1). Die zweite, ob das Ziel vélliger Beherrschung der
Natur, das seit der frithen Aufklirung verfolgt wird, noch uneingeschrinkt gut ist (2).

(1) Die Entwicklung der Tierethik seit Bentham, aber auch die Begriindungen moderner
Rechtsordnungen zum Schutz der Biodiversitit oder der natiirlichen Lebensgrundlagen, legen
die Berticksichtigung auch anderer als menschlicher Interessen nahe. Nimmt man in der Na-
turethik den Standpunkt des ,,impartial benevolent spectator® ein (vgl. Smith 2004, S. 442 f.),
dann muss nicht nur das Leid schmerzempfindlicher Wesen berticksichtigt werden, sondern
auch das ihrer artgemiflen Lebensform Forderliche. Gutes im Sinne des Forderlichen gibt es
nicht nur fiir bewusst und sprachlich wertende Wesen, sondern auch fiir solche, die gedeihen
oder verkiimmern, sich wohl befinden oder leiden kénnen. Fiir eine Ethik des richtigen Um-
ganges mit der dufleren Natur ist die Schonung und Forderung dieser natiirlichen Verfassung,
der artgemiflen Selbstentwicklung und Selbsterhaltung, zumindest prima facie richtig.

Ob der Reichtum der Arten und Okosysteme, Landschaften und Formationen nur im Inte-
resse des Menschen, oder auch an sich selber gut ist, bleibt in der angewandten Ethik bis heute
umstritten (,anthropozentrisch etwa Habermas 1997; kritisch Sturma 2012). Unter Anthro-
pozentrikern werden dabei nicht mehr nur Erwigungen des Nutzens fiir das angenehme Leben
vertreten. Das interesselose Wohlgefallen an schoner Natur kann nach der Argumentation von
Martin Seel eine Vorstufe zum moralischen Respekt vor dem Anderssein des anderen Men-
schen sein (vgl. Seel 1991; Seel 1997). Autoren wie Angelika Krebs sehen in der Verwurzelung
in einer Landschaft Bedingungen des guten Lebens sowie der Identitit des Einzelnen und der
Gruppe (vgl. Krebs 2012). Die Verbundenheit des Menschen mit einer vertrauten Umgebung
ist aber auch in einer hochgradig urbanen und technischen Umwelt méglich und die globali-
sierte Arbeitswelt reduziert den Begriff der natiirlichen Heimat bei vielen auf ein Minimum.

Trotzdem ist kaum zu bestreiten, dass emotionale und kognitive Begegnungen mit dem
Reichtum, der Mannigfaltigkeit, dem Uberraschenden und Uberwiltigenden der Natur erheb-
liche Potentiale fiir Gliickserfahrungen und gutes Leben besitzen. Es ist zudem unwahrschein-
lich, dass kiinstliche Welten, die das Naturerlebnis ersetzen sollen, auch Giiter des Forderlichen
fur nicht-menschliche Lebewesen realisieren wiirden. Wenn zu den Bedingungen fiir Gedeihen
und Wohlergehen von nicht-menschlichem Leben auch die physikalischen, chemischen, geo-
logischen und klimatischen Beschaffenheiten der Erde und ihrer niheren Umgebung gehéren,
dann diirfte man auch diese zum Guten im Sinne des Férderlichen zihlen.



(2) Die zweite Frage betrifft das hypothetische Ziel bzw. die Richtung der technischen Na-
turbeherrschung bzw. heute ihrer synthetischen Optimierung. Ist es gut, die Natiirlichkeit der
Natur selber, also ihre zumindest partielle Unkontrollierbarkeit, endgiiltig zu tiberwinden oder
wire es besser, auf dieses Ziel zu verzichten? Auch diese Frage kann in Bezug auf das fiir den
Menschen Gute oder auf ein umfassenderes Gut erortert werden.

Das Paradox der Befreiung des Menschen von natiirlicher Abhingigkeit wird heute meist
darin gesehen, dass die Folgen der technischen Zivilisation ihn in eine neue Abhingigkeit von
der geschidigten Umwelt versetzt haben. Bei deren Bewiltigung scheint sogar die freiheitliche
Verfassung demokratischer Staaten hinderlich zu sein. Das gehort zu den Problemen der Um-
weltethik, aber die Philosophie ist dafiir nur begrenzt kompetent. Mehr Zustindigkeit besitzt
sie fiir eine grundsitzliche Frage des Verhiltnisses von Freiheit und Befreiung,.

Freiheit in Bezug auf die Natur bedeutet in der Neuzeit in der Regel Befreiung von Kata-
strophen, Schiden und Abhingigkeiten eben durch die méglichst grenzenlose Beherrschung
der Natur. Wie die philosophische Analyse der wahren Freiheit zwischen Menschen gezeigt
hat — man denke an Hegels berithmte Darstellung der Herrschafts-Knechtschafts-Beziehung
— gehort zur geistigen Freiheit aber die Anerkennung der Unabhingigkeit und Fremdheit des
Anderen. Dieses ,bei sich Sein“ im ,,absoluten Anderssein®“ zeichnet den Geist auch im Ver-
hiltnis zur Natur aus (vgl. Hegel 1988, S. 19). Im anderen Menschen beti sich selbst sein heif3t
allerdings, von diesem als Mensch und autonome Person mit gleichen rechten anerkannt zu
sein und beiderseits diese grundsitzliche Gemeinsamkeit zu bejahen. Dass ist in der nicht-
menschlichen Natur nicht méglich, auch nicht in den héchsten Formen der Vertrautheit und
wechselseitigen Hilfe zwischen Mensch und Tier. Zwar ist die Natur als solche dem Menschen
nicht vollig fremd: Er ist ein Teil ihrer selbst und kann sie zunehmend erkliren. Aber ihre Faszi-
nation, auch ihre Erhabenheit, liegt nicht darin, dass sie wie bei Kant dem Menschen die Uber-
legenheit der Vernuntft, sei es der theoretischen oder der sittlichen, symbolisiert (,die Natur als
gegen die Ideen der Vernunft, wenn sie eine ihnen angemessene Darstellung verschaffen soll,
verschwindend vorstellt®, Kant 1968 c, 257). Sie liegt vielmehr in einer sowohl anziehenden
wie erschreckenden Selbstindigkeit der Natur.

Die Perfektion der Naturbeherrschung wiirde die Menschheit eines Gegeniibers berauben,
durch das sie sowohl geschidigt wie begliickt werden kann. Darin liegt ein Erbe der Macht,
die den Menschen mit Gnaden oder mit Zorn iiberraschen kann und durch keinen Vertrag
endgiiltig zu binden ist. Das bedeutet aber nicht, dass eine eventuelle Aufgabe des Ziels der
volligen Kontrolle natiirlicher Krifte der Verzicht auf die Hybris des ,,Gott Spielens® ist. Der
Mensch ist durchaus berechtigt, sich gegen das ,,Ziirnen der Elemente® zu erwehren, er muss
nicht einen dahinter stehenden Urheber moralisch durch Demut besinftigen. Zu wollen, dass
Natiirlichkeit ein selbstindiges Gegeniiber bleibt, anstelle zum vollstindig kontrollierten Ins-
trument zu werden, kénnte im Gegenteil Zeichen einer grundsitzlichen Souverinitit und
Freiheit sein. Fiir eine Angewandte Ethik, die 6ffentliche Diskussionen tiber synthetische Bio-
logie und die neue Konvergenz von Bio- und Informationstechnologien beraten soll, ist es von
grofler Bedeutung, was denn das letzte Ziel des ganzen Prozesses sein soll.

Man kann diese Uberlegung immer noch ,anthropozentrisch“ nennen, insofern die Natiir-
lichkeit als Gut fiir den Menschen beurteilt wird — als Gegenstand seines Wohlgefallens, Teil
seines guten Lebens, auch noch als Voraussetzung der Freiheit als souveriner Selbstdistanz. Es
kommt darauf an, wie weit diese Selbstdistanz gehen soll. Kann man, etwa in der Tradition des
Isolationstests von Moore oder Ross auch sagen (vgl. Moore 1970, S. 258; Ross 2002, S. 69),
es sei fiir sich gut, dass es in der Welt so etwas wie unkontrollierbare Natiirlichkeit gibt? Oder
kann man mit Thomas Nagels Konzeption des ,,view from nowhere® argumentieren, dass auch

10



fundamentale Interessen des Menschen nur als eingeschrinkte Perspektive gelten konnen (vgl.
Nagel 1992)?

Mir scheint eine solche Sichtweise auch angesichts der Tatsache nahe zu liegen, dass der
Mensch und seine Lebensweise in eine evolutionidre Naturgeschichte eingestellt ist, in der er
erst spit und zufillig auftritt. Das hat nichts mit einer Ethik zu tun, die aus der Evolution ein
Gebot zur Steigerung der fitness ableitet. Normen im Sinne von Vorschriften gibt es auch in
einer evolutioniren Natur nicht ohne menschliche Werturteile und Vereinbarungen. Ohnehin
ist der Erhalt der menschlichen Gattung ohne moralische Minimaleigenschaften nicht unbe-
dingt ethisch geboten.

Aber die evolutionire Perspektive scheint mir fiir die Ethik auch nicht irrelevant. Fiir die
Theorie ist der selbstrelativierende Blick auf die kurze Phase menschlicher Anwesenheit in
dieser Geschichte selbstverstindlich. Auch fiir einen wertenden ,unparteiischen Beobachter®
der Naturgeschichte sollten nicht nur die Bezichungen als ,gut“ gelten, die dem Menschen
forderlich sind. Auch das Gedeihen und Blithen von Individuen und Populationen anderer
Lebewesen konnte dazu gehdren. Sogar fiir den Reichtum an Okosystemen, Landschaften und
Formationen des Unbelebten kénnte gelten, dass er in seinem Uberschuss iiber den Nutzen fiir
das Leben Bestandteil einer bejahens- und erstrebenswerten Welt ist (vgl. Siep 2004).

Sie ist aber nur in Ansitzen wirklich und keineswegs notwendig, wie in der klassischen
Kosmos-Metaphysik. Welche sozialen Reformen und welche Arten von Technik zur Verbesse-
rung hilfreich sind, ist eine sozusagen lokale Abwigungsaufgabe, an der die angewandte Ethik
beteiligt ist. Fiir das Projekt der Moderne im Ganzen konnte aber gelten, dass die Ethik zum
Verzicht auf das Ziel der volligen Kontrolle und technischen Optimierung von Natur und
Mensch raten muss.

11



Literatur

Ach, Johann S./Schéne-Seifert, Bettina/Siep, Ludwig (2006): , Totipotenz und Pluralitit. Zum mo-
ralischen Status von Embryonen bei unterschiedlichen Varianten der Gewinnung embryonaler
Stammzellen®. In: jahrbuch fiir Wissenschaft und Ethik 11, Berlin, New York: de Gruyter, S. 261-
321.

Advena-Regnery, Barbara/Laimbéck, Lena/Rottlinder, Kathrin/Sgodda, Susan (2012): , Totipotenz im
Spannunggsfeld von Biologie, Ethik und Recht®. In: Zeitschrift fiir medizinische Ethik 3, S. 217-2306.

Blumenberg, Hans (1981): Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Damschen, Gregor/Schénecker, Dieter (Hrsg.) (2003): Der moralische Status menschlicher Embryonen.
Pro und contra Spezies-, Kontinuums-, ldentitits- und Potentialititsargument. Berlin, New York: de
Gruyter.

de Waal, Frans (2006): Primaten und Philosophen. Wie die Fvolution die Moral hervorbrachte. Miinchen:
Hanser.

Dreier, Horst (2002): ,,Stufungen des vorgeburtlichen Lebensschutzes. In: Zeitschrift fiir Rechtspolitik
35, S. 377-383.

Fellmann, Ferdinand (2014): ,,Was bringt die zoologische Wende?“ In: Allgemeine Zeitschrift fiir Philo-
sophie 39.

Habermas, Jiirgen (1997): ,,Die Herausforderung der 6kologischen Ethik fiir eine anthropozentrisch an-
setzende Position®. In: Angelika Krebs (Hrsg.): Naturethik. Grundtexte der gegenwirtigen tier- und
dkoethischen Diskussion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 92-99.

Halbig, Christoph (2014): ,Ein Neustart der Ethik? Zur Kritik des aristotelischen Naturalismus®. In:

in diesem Band S....

Harris, John (2013): ,,,...how narrow the strait. The God Machine, The God Delusion and the Death
of Liberty“. Manuskript.

Hegel, G.W.E (1988): Phinomenologie des Geistes. Mit einem Vorwort v. Wolfgang Bonsiepen Hans-
Friedrich Wessels/Heinrich Clairmont (Hrsg.). Hamburg: Meiner.

Herzog, Lisa (2013): ,Virtues, interests, and institutions®. In: Philosophisches Jahrbuch, S. 238-256.

Kant, Immanuel (1968a): ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785)“. In: Kants Werke. Akade-
mie-Textausgabe. Unverinderter photomechanischer Abdruck des Textes der von der Preufischen
Akademie der Wissenschaften 1902 begonnenen Ausgabe von Kants gesammelten Schriften. Bd.
4. Preufische Akademie der Wissenschaften (Hrsg.). Berlin, New York: De Gruyter, S. 385-463.
(abgek. AA mit romischer Seitenzahl)

Kant, Immanuel (1968b): ,Metaphysik der Sitten (1797)“. AAIV S. 203-493.

12



Kant, Immanuel, (1968c): , Kritik der Urteilskraft“ (1790). AA 'V, S. 165—468.

Krebs, Angelika (2012): ,,Oikophilia — Die neu entdeckte Liebe zur Heimat*“. In: Siegrid Hofling/Felix
Tretter (Hrsg.): Homo Oecologicus. Menschenbilder im 21. Jahrhundert. Miinchen: Hanns-Seidel-
Stiftung, S. 45-51.

Kiihler, Michael/Nossek, Alexa (Hrsg.) (2014): Paternalismus und Konsequentialismus. Miinster: mentis.

Lenzen, Wolfgang (Hrsg.) (2004): Wie bestimmt man den ,,moralischen Status“ von Embryonen? Pader-
born: mentis.

Merker, Barbara (2004): ,Jenseits des Hirns. Zu Hegels Philosophie des subjektiven Geistes (153). In:
Barbara Merker/Georg Mohr/Michael Quante (Hrsg.): Subjektivitit und Anerkennung. Paderborn:
mentis, S. 140—165, vor allem 153-157.

Moore, George Edward (1970): Principia Ethica. Ubers.v. Burkhard Wisser. Stuttgart: Reclam (Orig.:
Principia Ethica. Cambridge: Cambridge University Press 1903).

Nagel, Thomas (1992): Der Blick von Nirgendwo. Ubers.v. Michael Gebauer. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
(Orig.: The View From Nowhere. Oxford: Oxford University Press).

Paslack, Rainer (2011): ,Berufsethik®. In: Johann S. Ach/Kurt Bayertz/Ludwig Siep (Hrsg.): Grundkurs
Ethik 2. Paderborn: mentis, S. 205-224.

Persson, Ingmar/Savulescu, Julian (2012): ,Moral Enhancement, Freedom and the God Machine®. In: 7he
Monist 95, S. 399—421. Available at: http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3431130/.

Ross, William David (2002): The Right and the Good (1930). Ed. by Philip Stratton-Lake. Oxford: Ox-
ford University Press.

Ruger, Jennifer Prah (2010): Health and Social Justice. Oxford: Oxford University Press.

Seel, Martin (1991): Eine Asthetik der Natur. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Seel, Martin (1997): Asthetische und moralische Anerkennung der Natur. In: Angelika Krebs (Hrsg.):
Naturethik. Grundtexte der gegenwirtigen tier- und ékoethischen Diskussion. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 307-330.

Sen, Amartya (2010): Die Idee der Gerechtigkeir. Miinchen: C. H. Beck.

Siep, Ludwig (2004), Konkrete Ethik. Grundlagen der Natur- und Kulturethik. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Siep, Ludwig (2008): ,Naturrecht und Bioethik®. In: Jahrbuch fiir Wissenschaft und Ethik 13. Betlin: de
Gruyter, S. 29-50.

13



Siep, Ludwig (2013a): ,Normerzeugende Praxis“. In: Frank Brosow/T. Raja Rosenhagen (Hrsg.): Mo-
derne Theorien praktischer Normativitit. Zur Wirklichkeit und Wirkungsweise des praktischen Sollens.
Miinster: mentis, S. 329—-345.

Siep, Ludwig (2013b): ,,Den Menschen verbessern?* In: Spektrum der Wissenschaft, Mai 2013, S. 56-60.

Siep, Ludwig (2014): ,Ethische Probleme der modernen Stammzellforschung®. In: Johann S. Ach/Beate
Liittenberg/Michael Quante (Hrsg.) (2014): wissen. leben. ethik. Themen und Positionen der Bio-
ethik. Miinster: mentis, S. 115-125.

Smith, Adam (2004): Theorie der moralischen Gefiihle. Hamburg 2004.

Sturma, Dieter (2012): ,Naturethik und Biodiversitit®. In: jahrbuch fiir Wissenschaft und Ethik 17, S.
141-156.

Weber, Max (1960): Wirtschaft und Gesellschaft. Tiibingen: Mohr Siebeck.

14



