
>	 Naturbegriff und Angewandte Ethik  
Ludwig Siep

Preprints and Working  
Papers of the Centre for  

Advanced Study in Bioethics
Münster 2014/67



2

>	 Naturbegriff und Angewandte Ethik 
Ludwig Siep	

Preprints and Working Papers of the Centre for Advanced Study in Bioethics Münster 2014/67

Die Beschäftigung der gegenwärtigen Philosophie mit der Natur geht, vereinfacht gesagt, auf 
zwei hauptsächliche Impulse zurück: Zum einen auf die Frage, wie weit die Erklärungskraft 
naturwissenschaftlicher Theorien im Bereich des Geistigen reicht, also des Mentalen, Sozialen 
und Kulturellen. Diese Frage gehört in die theoretische Philosophie. Das zweite Problem, das 
hinter den aktuellen philosophischen Debatten steht, betrifft das praktische Verhältnis des 
Menschen zur Natur. Es ist akut geworden durch die gewachsene biotechnologische Verfü-
gungsmacht über die Natur und ihre unbewältigten Folgen; zum anderen durch den raschen 
Wandel gesellschaftlicher Normen, sei es durch die demokratische Gesetzgebung oder den ge-
sellschaftlichen Wertewandel. Das löst Fragen in zwei Richtungen aus: zum einen hinsichtlich 
natürlicher Grundlagen für Normen, zum anderen hinsichtlich der Vollendung des neuzeitli-
chen Projekts der technischen Naturbeherrschung. Für die moderne Naturethik oder Bioethik 
als ein Teil der angewandten Ethik sind beide Fragen zentral. Im Folgenden werde ich zunächst 
die Naturbegriffe erörtern, die für die angewandte Ethik relevant sind (1.). Im zweiten Teil geht 
es um das grundsätzliche Verhältnis von Natur und Norm (2.). Im dritten frage ich konkreter 
nach Handlungsnormen in Bezug auf die menschliche Natur (3.), im vierten nach Normen 
und Zielen im Umgang mit der nicht-menschlichen oder „äußeren“ Natur (4.).

1   Welche Naturbegriffe sind für die Angewandte Ethik relevant?

Die Angewandte Ethik ist entstanden in der Auseinandersetzung mit ethischen Problemen und 
Dilemmata der modernen Medizin und Technologie. Die Naturethik ist nur eines ihrer Gebie-
te, andere haben es mit politischer Ethik, Wirtschaftsethik oder Informationsethik zu tun. Bei 
Wirtschaft und Politik geht es zwar auch um Auswirkungen auf die natürliche Umwelt und die 
Menschen als Naturwesen, aber primär um Fragen der Gerechtigkeit zwischen den Menschen.

Bei der Medizin-, Bio- und Umweltethik als Teilen der Naturethik steht dagegen das Ver-
hältnis zur inneren und äußeren Natur im Zentrum. Die beiden Begriffe sind sicher nicht 
unproblematisch. Die eigene körperliche Natur gehört ja für jeden anderen auch zur äußeren 
Natur, andere begegnen ihr als etwas nicht Hervorgebrachtes und nicht vollständig Kontrol-
liertes. Das bleibt der menschliche Körper trotz assistierter oder künstlicher Befruchtung und 
anderen medizinischen Techniken. 



3

 „Innere Natur“ bezieht sich ihrerseits nicht nur auf das Innere, sondern auch die sicht-
bare Oberfläche des menschlichen Körpers. Da das Körperliche vom Seelischen nicht scharf 
getrennt werden kann, betrifft die innere Natur des Menschen auch seine psychischen und 
kognitiven Kräfte. Für die neuzeitliche Philosophie gibt es geistige Kräfte menschlicher oder 
übermenschlicher Art in der äußeren Natur nicht mehr – das trifft Max Webers Begriff der 
„Entzauberung“ (vgl. Weber 1960, S. 308). Die räumliche Metapher des „Inneren“ verdeut-
licht, dass der menschliche Körper Teil des Selbstbezugs des Individuums und der Gattung ist. 
Aber die äußere Natur wirkt auf die Emotionen und die Einsichten des Menschen zurück, ist 
Voraussetzung seines Handelns und kann als Vorbild oder Gegenbild dafür verstanden werden.

Thema der Ethik ist immer der Handelnde selber und alles von seiner Handlung Betroffe-
ne. Ersteres wiegt schwerer bei Tugendethikern und Pflichtethikern, denen es primär um den 
Akteur geht, Letzteres bei Konsequentialisten, für die es auf die Folgen bei den Betroffenen 
ankommt. Der Handelnde, sein Charakter und seine Gesinnung sind aber nicht unabhängig 
von den Handlungsfolgen – und unter die Betroffenen gehört auch für Folgenethiker immer 
der Handelnde selber. 

Die Unterschiede wie die Übergänge zwischen Innen und Außen, zeigen sich auch bei 
den Fragen der Ethik in Bezug auf die Natur. Die innere, körperlich-seelische Natur hat es 
mit den Fähigkeiten zu tun, die der Mensch in seinem Handeln entwickeln kann – die zu 
Gewohnheiten entwickelten und mit der richtigen Überlegung ausgeübten Fähigkeiten nennt 
man traditionell Tugenden. In der modernen Bio- und Medizinethik sind die Berufstugenden 
ein wichtiges Thema („professional ethics“, vgl. Paslack 2011). Es gibt aber auch gute Gründe, 
wenn nicht Verpflichtungen, die Entwicklung natürlicher Anlagen zum guten Leben nicht nur 
bei sich, sondern auch bei anderen zu fördern und die Bedingungen dafür bereitzustellen. Die 
„Fähigkeiten-Ethik“ oder der „capabilities-approach“ hat sich zu einer wichtigen Position der 
modernen Sozialethik, neuerdings auch der Public-Health-Debatte in der Medizinethik entwi-
ckelt (vgl. Ruger 2010; Sen 2010). 

Nicht zum Subjekt des Handelns gehören die Gegenstände, Wesen und Gebiete der nicht-
menschlichen Natur. Der Ethik im technischen Zeitalter geht es darum, bis zu welchem Grade 
und mit welchem Ziel man sie verändert. Die zweckmäßige Organisation der äußeren Natur 
war in der vor- und frühmodernen Ethik vorbildlich für das menschliche Handeln. Heute hat 
sich das Verhältnis umgekehrt: Die Natur gilt als verbesserbare Maschine. Allenfalls sind einige 
Fähigkeiten von Lebewesen Vorbild für die Optimierung des Menschen, etwa im Bereich der 
Sinneswahrnehmungen oder der Körperbewegungen. Auch das ist aber eine technische Sicht 
auf Natur als ein Reservoir von Systemen, die zu nützlichen Funktionen und Leistungen fähig 
sind.

Versteht man „Natur“ formal als Gegenstände, Kräfte und Systeme, die nicht vom Men-
schen hervorgebracht und nicht vollständig von ihm kontrolliert sind, dann sind noch alle 
Stufen und Schwellen innerhalb der Natur ausgeblendet. Das erweckt den Eindruck, als ver-
liefe die entscheidende Grenze zwischen dem Hervorbringer und dem Hervorgebrachten, dem 
Kontrolleur und dem mehr oder weniger Kontrollierten. Ich unterstelle aber keinen Dualismus 
zwischen Geist und Materie, Subjekt und Objekt, Mensch und Natur. Ob es Phänomene gibt, 
für die dualistische Annahmen die beste Erklärung wären, kann hier offen bleiben. Das kör-
pergebundene Handeln scheint jedenfalls nicht dazu zu gehören. Es ist keine bloß körperliche 
Ausführung geistiger Pläne. Diese werden sogar oft erst bewusst in der reflektierten Aneignung 
von Verhaltensmustern und körperlichen Kompetenzen. 

Auch ohne grundlegende ontologische Differenzen zwischen Natur und Vernunft, Geist 
oder Materie bleiben aber innerhalb der materiellen Welt wesentliche Differenzen zwischen 



4

dem Menschen und dem „Rest“ der Natur. Das ist vor allem wichtig für das Problem des Nor-
mativen: Auch wenn Normen nicht aus der außermenschlichen Natur stammen, müssen sie 
nicht einer reinen, immateriellen und a priori erkennbaren Vernunft angehören. Sie könnten 
auch im sozialen Leben des Menschen innerhalb der materiellen Natur entstehen (vgl. Siep 
2013a). 

2   Natur und Norm

Es scheint mir hilfreich, zunächst unterschiedliche Begriffe von Norm und Normativität fest-
zuhalten. Normen können zum einen interne und externe Maßstäbe sein, an denen Gegen-
stände und Prozesse gemessen werden. Als interne Maße können sie auch Sollzustände in dem 
Sinne sein, das ihr Erreichen zur spezifischen Gestalt oder Lebensform eines Lebewesens oder 
einer Gruppe gehört. Ihr Verfehlen kann dann von außen als Mangelerscheinung beurteilt 
werden, wie etwa bei „Kümmerformen“ in der Pflanzenwelt. Lebewesen können aber auch 
sozusagen „von innen“ Signale des Abstandes von der Normalverfassung empfangen und emp-
finden, wie körperlichen Schmerz aufgrund der Störung oder des Versagens von Funktionen 
und Organen (vgl. zum Begriff „homöodynamische Normativität“ in der Natur Merker 2004, 
v. a. S. 153–157).

Von diesen Maßstabnormen sind Normen als Gebote, Vorschriften oder Erwartungen zu 
unterscheiden. Auch davon teilen die Menschen noch einige Stufen mit dem Tierreich: Es 
gibt unbewusste Normen im Gruppenverhalten höherer Tiere, die bereits mit Sanktionen be-
legt sein können (vgl. de Waal 2006; einschränkend Fellmann 2014). Das ist aber nicht zu 
verwechseln mit den mehr oder minder ausdrücklich erlassenen, autorisierten und bewusst 
sanktionierten Normen in menschlichen Gesellschaften. Menschen werfen sich schon das 
Nicht-Einhalten von gewohnheitsmäßigen Erwartungen vor. Sie unterstellen Absicht oder zu-
mindest Fahrlässigkeit. Ihre Sanktionen sind keine allein körperlichen und emotionalen, wie 
die Sanktionen etwa gegen Revier- oder Rangüberschreitungen bei Tieren. In der Gruppe wird 
die Kompetenz zum Fordern und Vorwerfen wechselseitig akzeptiert. Es gibt eine Berechti-
gung zu Vorschriften und Bestrafung von Übertretungen – all das zunehmend expliziter durch 
Sprache und Schrift. 

Generell kann man sagen, dass Normen von Menschen für Menschen gesetzt, eingeführt, 
als Normen anerkannt werden – auch wenn sie sich dafür auf übermenschliche Offenbarungen 
berufen die äußere Natur enthält für den Menschen keine Normen in diesem Sinne. Sicher ha-
ben sich Menschen für ihre Normgebung oft auf übermenschliche Autoritäten berufen. Wenn 
diese auch der materiellen Natur ihre Normen in Gestalt von Maßen und Lebensformen vor-
geschrieben hätten, wäre die äußere Natur ein „Buch“ für Normen, die auch für den Menschen 
Gültigkeit besäßen (vgl. zur Metapher des Buches der Natur: Blumenberg 1981). Auf dieser 
Vorstellung beruht das klassische Naturrecht. 

Aber es sind immer Menschen, die Normen interpretieren, auch natürlich oder historisch 
geoffenbarte. Die Berufung auf den übermenschlichen Gesetzgeber ist insofern eine Selbstau-
torisierung, die von den Normunterworfenen anerkannt werden muss. In dem Maße, wie die 
Annahme eines überweltlichen Schöpfers und Gesetzgebers für die Natur an Erklärungskraft 
verlor, schwand auch die Überzeugungskraft eines Naturrechts in der äußeren Natur. Es wurde 
zunächst auf die Natur als das Wesen des Menschen, und das heißt seine Vernunft, übertragen. 
Das Vernunftrecht geriet erst seit dem historischen Zeitalter in eine Krise (Siep 2008). 

Im Bereich der sozialen Normgebung wurde das Vernunftrecht schon in der frühen Neu-
zeit zur Gegeninstanz des klassischen Naturrechts, weil es die Begründung gesellschaftlicher 



5

Hierarchien durch natürliche Unterschiede infrage stellte. Natürliche Unterschiede zwischen 
den Menschen galten zunehmend als irrelevant für Rechte und Normen. Am längsten gehalten 
haben sich die Vorstellungen, dass die Natur etwas „will“ im Bereich der Sexualität und der 
Familie – bis heute, wie der Kampf um die sexuelle Selbstbestimmung einschließlich Ehe und 
Adoption gleichgeschlechtlicher Paare zeigt.

Die Natur als Gegenstand wissenschaftlicher Erklärungen enthält keine Normen im Sinne 
von Geboten für den Menschen. Das gilt auch für die innere Natur des menschlichen Körpers, 
seine natürlichen Maße und die Lebensformen des Menschen selber. Zwischen die körperli-
chen Signale der Schmerzen und Bedürfnisse und die Gebote etwa der Hilfestellung treten 
Akte bewusster Aneignung und Bewertung durch das betroffene Individuum und die Gruppe. 
Man kann zwar schon bei Tieren von unbewusstem Werten sprechen, das sich in ihrem Verhal-
ten zeigt. Menschliche Handlungen entstehen aber erst durch bewusstes Werten und Stellung-
nehmen. Selbst spontane Kooperationen oder Verweigerungen sind von einem Bewusstsein des 
in der Gruppe Erwarteten oder Verpönten begleitet. 

Menschen werten im Blick auf ihr zukünftiges Leben und Handeln. Eine besondere Be-
deutung dafür haben aktive Potentiale und Dispositionen die unter den geeigneten Vorausset-
zungen erwartbare Prozesse und selbstgesteuerte Entwicklungen in Gang setzen. Dabei kann 
es sich um biologische Entwicklungspotentiale oder kulturelle Kompetenzen handeln. Die pri-
märe Bewertung, vor allem unter Bedingungen der Knappheit, ist die nach dem Förderlichen 
oder Abträglichen für einen selber. Es gibt aber auch eine natürliche und kultivierte Bereit-
schaft, Entwicklungschancen anderer für diese selber positiv zu bewerten, etwa bei Kindern 
und sonst Nahestehenden, sogar bei Tieren und Pflanzen. 

Die Förderung solcher Potentiale und Dispositionen ist Gegenstand von moralischen und 
rechtlichen Normen. Mit dem Aufkommen der subjektiven Rechte auf Verfügung über den 
eigenen Körper und das eigene Leben sind sie aber an die Grenze des Paternalismusverbotes 
gestoßen: Niemand darf zu einer Verhaltensweise gezwungen werden, weil andere es für seine 
Entwicklung positiv einschätzen. Jeder hat das Recht, sich selber zu schaden. Die Ethik aller-
dings, die mit Zwang nichts zu tun hat, kann immer noch anraten, seine Fähigkeiten zu erfor-
schen und deren Entwicklung zu befördern (vgl. zur neueren Paternalismusdebatte: Kühler/
Nossek 2014). 

Welche Fähigkeiten man im Bezug auf sich selber, als Individuum, Gruppe oder sogar 
Gattung, für fördernswert hält, hängt von den eigenen Zielen und Handlungszusammenhän-
gen ab. Umgekehrt kann es aber dafür, wie weit diese richtig oder verfehlt sind, wichtig sein, 
gegebene Potentiale zu berücksichtigen. Das gilt für natürliche Potentiale des Menschen wie 
der äußeren Natur. 

3   Handlungsnorm und innere Natur 

Zwei Aspekte des Umganges mit den natürlichen Fähigkeiten und Entwicklungspotentialen 
des Menschen werden in der angewandten Ethik besonders erörtert: Erstens das Verhalten zu 
den Entwicklungen am Anfang und Ende des menschlichen Lebens; zweitens die Perfektion 
menschlicher Fähigkeiten – sei es zu ethischen Tugenden, sei es zu verbesserten körperlichen 
oder seelischen Leistungen überhaupt. 

Umstritten ist heute in der angewandten Ethik vor allem, ob Entwicklungspotentiale der 
menschlichen Natur vom Anfang an, d. h. bei der befruchteten Eizelle oder jeder totipoten-
ten Zelle zu schützen und/oder zu fördern sind (vgl. Damschen/Schönecker 2003; Lenzen 
2004). Mit Blick auf natürliche Potentiale allein können diese Fragen nach meiner Auffassung 



6

nicht beantwortet werden. Normen zum Schutz menschlichen Lebens und menschlicher Ent-
wicklung sind nicht von natürlichen Potentialen oder Funktionen abzulesen. Historisch wa-
ren Rechte an den sozialen Status geborener Menschen als Mitglied einer Normgemeinschaft 
gebunden. Seit dem Beginn der Neuzeit setzt sich schrittweise ihre universale Geltung über 
die Grenzen aller konkreten Rechtsgemeinschaften durch. Die Begründung für solche angebo-
renen Rechte war das Verfügungsrecht jedes Menschen über seinen Körper und das Recht auf 
Unabhängigkeit vom privaten Willen jedes Anderen. So sind sie von Locke über Kant bis in die 
Menschenrechtsdeklarationen des 20. Jahrhunderts verstanden worden. Die Frage, wie weit 
und in welchen Graden Schutzrechte auf das vorgeburtliche Leben ausgedehnt werden sollen, 
ist Gegenstand vernünftiger gemeinsamer Normsetzung. Deutliche Unterschiede in Gesetz-
gebungen bezüglich dieser Rechte beruhen auf unterschiedlichen kulturellen Hintergründen, 
etwa im Hinblick auf die reproduktive Freiheit bzw. die selbstbestimmte Fortpflanzung. 

In der Gegenwart ist die Rede von natürlichen Entwicklungspotentialen des beginnenden 
menschlichen Lebens problematisch geworden. Sowohl die biologischen Potentiale wie die 
Bedingungen ihrer Entwicklung hängen immer stärker von menschlichen Handlungen ab, wie 
die unterschiedlichen Weisen der Herstellung totipotenter oder pluripotenter Zellen zeigen 
(vgl. Ach/Schöne-Seifert/Siep 2006; Advena-Regnery/Laimböck/Rottländer/Sgodda 2012; 
Siep 2014). Außerdem ist die individuelle Selbstbestimmung auch im Bereich der Sexualität 
und der Reproduktion zunehmend rechtlich geschützt. Normsetzungen für den Umgang mit 
Entwicklungspotentialen haben es mit menschlichen Handlungszusammenhängen und ihren 
Rechtfertigungen zu tun. Kein Potential und keine Norm der Natur verbieten, dass mit Emb-
ryonen in frühen Stadien, vor allem vor der Nidation, in Bezug auf Sexualität, Fortpflanzung 
oder Heilkunst unterschiedlich umgegangen wird. De facto liegt auch der deutschen Rechts- 
praxis ein Stufenkonzept zugrunde (vgl. Dreier 2002).

Deutlich anders zu behandeln ist die Frage, wie man mit den abnehmenden Fähigkeiten 
und Potentialen im Alter umzugehen hat. Hier sind die gleichen Schutzrechte jedes Geborenen 
aufgrund der universalen Rechtsnormen unbestreitbar. Umstritten ist nur die Frage, wie weit 
die Selbstbestimmung über den eigenen Körper am Ende des Lebens geht. Die Natur schreibt 
kein Ende vor, jeder ist berechtigt, sein Leben mithilfe der Medizin zu verlängern oder einen 
natürlichen Tod abzuwarten. Anerkannt ist auch das Recht auf ein möglichst schmerzfreies 
Sterben. Es ist dann aber nicht einsichtig, dass man das Lebensende nicht ebenfalls nach eige-
ner Entscheidung selber herbeiführen kann, wenn andere dadurch nicht geschädigt werden. 
Wie weit andere Menschen dabei helfen dürfen oder sollen, muss durch eine Abwägung zwi-
schen dem Recht auf selbstbestimmtes Sterben, der Pflicht zur Hilfestellung und dem Schaden 
durch Missbrauch entschieden werden. Entsprechend dem Gewicht der Autonomie in Ethik 
und Recht ist es durchaus vertretbar, jemandem auf seinen freien, wohlerwogenen und nach-
vollziehbaren Wunsch hin bei der Beendigung seines Lebens zu helfen. Die konkrete Norm-
setzung ist auch hier keine Frage natürlicher oder kultureller Tabus, sondern rechtstaatlicher 
Prozesse. 

Obwohl weniger umstritten, so doch schwieriger für die ethischen Überlegungen scheinen 
mir die Fragen nach der Perfektion natürlicher Fähigkeiten des Menschen. Gibt es eine Pflicht, 
diese Fähigkeiten zu Tugenden zu entwickeln oder ihrer Entwicklung zu negativen Charakter-
eigenschaften entgegenzuwirken? Gibt es ein Recht, seine natürliche Fähigkeiten und die seiner 
Nachkommen zu verbessern im Sinne eines nicht-therapeutischen Enhancements?

Nach der aristotelischen Tradition und ihren Erneuerungen (kritisch dazu Halbig 2014) 
bauen ethische Tugenden auf artspezifischen Strebungen und Fähigkeiten des Menschen auf. 
Die Betätigung solcher Fähigkeiten ist für jedes Lebewesen erfreulich. Die differentia specifica 



7

des Menschen ist die Vernunft in verschiedenen Funktionen: Einmal als Vermögen, Affekte si-
tuationsgemäß zu moderieren in Bezug auf gesetzlich erlaubte Zwecke. An der Gesetzgebung ist 
die Vernunft zweitens als öffentliche Rede beteiligt. Ihr Ziel ist das für alle Gerechte und Un-
gerechte, Nützliche und Schädliche in einer arbeitsteiligen und schutzfähigen Gemeinschaft. 

Die klassischen Einwände gegen diese Konzeption gehen in entgegengesetzte Richtungen: 
Für die platonische Tradition ist eine solche Vernunft weder universal noch eine echte Quelle 
von Normen. In der Neuzeit hat Kant diese Kritik fortgeführt: Eine Vernunft, die mit den 
natürlichen Strebungen harmoniert und sie nur moderiert, steht ihnen nicht autonom for-
dernd gegenüber und ist daher keine Quelle unbedingter Pflichten (vgl. Kant 1968a, 394; 
Kant 1968b, 386). Ihre Regeln gelten nur unter den Bedingungen einer bestimmten (der 
menschlichen) Natur und binden andere mögliche Vernunftwesen nicht. Dadurch wird auch 
die Idee eines mit unseren Moralgesetzen übereinstimmenden immateriellen Gottes untergra-
ben. Zudem kann eine Vernunft, deren Regeln des Gerechten sich, wie bei Aristoteles, zu kul-
turell unterschiedlichen Gerechtigkeitsvorstellungen konkretisieren, keine streng universalen 
Gesetze enthalten.

Bei Kant ist aber auch die andere Richtung vertreten, die auf Hobbes zurückgeht: Es gibt 
kein gemeinsames Ziel und Glück des menschlichen Handelns. Auszeichnend für den Men-
schen ist die Freiheit in der Wahl der Mittel seiner Selbsterhaltung und der Suche nach seinem 
Glück. Diese Handlungsfreiheit darf nur zugunsten der gleichen Freiheit aller eingeschränkt 
werden. Die dafür gemeinsam installierte Rechtsgewalt darf ihn bei seiner autonomen Glücks-
suche im Rahmen der Gesetze aber nicht bevormunden, das wäre despotischer Paternalismus 
(vgl. Kant 1968b, 317: die „väterliche Gewalt“ als die „am meisten despotische“).

Auf der Ablehnung des Paternalismus beruht in der Tat der moderne weltanschauungsneut-
rale Staat gleicher subjektiver Rechte. Wer aber, wie der Politiker, Arzt oder Erzieher, verpflich-
tet ist, an günstigen Voraussetzungen für körperliche Gesundheit und Lebenschancen mitzu-
wirken, sollte die arttypischen Fähigkeiten und Bedürfnisse des Menschen im Auge haben. 
Nur müssen die Ausstiegsoptionen für Selbstverwirklicher und Nonkonformisten jeder Art 
erhalten bleiben. Wegen der enorm gewachsenen Anzahl kultureller Lebensformen sind sicher 
auch viel individuellere Veranlagungen für mögliche künftige Optionen in ihrer Entwicklung 
förderungswürdig. In seinen Lebensplänen auf die eigenen Fähigkeiten Rücksicht zu nehmen, 
kann ethisch nur noch ein Ratschlag sein. Im Nachhinein kann man es aber vielleicht auch 
noch missbilligen, wenn jemand seine Talente verschleudert und seine Chancen vertan hat. 

Auch die Menschenrechte, zu denen die freie Persönlichkeitsentwicklung gehört, haben es 
noch mit Eigenschaften der menschlichen Natur zu tun. Sie folgen aus ihr allerdings so wenig, 
wie sie aus einer „anthropologiefreien“ Vernunft abzuleiten sind. In ihrer konkreten Form 
und ihrer Differenzierung und Vermehrung im Staats- und Völkerrecht, entsprechen sie nicht 
nur historisch gewandelten Ansprüchen auf Freiheit, Gleichheit und Selbstachtung. Ihre Be-
stätigung, gerade in den Erfahrungen ihrer Verletzung im 20. Jahrhundert, legen den Schluss 
nahe, dass sie etwas dem Menschen grundsätzlich Zustehendes und Entsprechendes getroffen 
haben. Das kann aber kaum eine reine Vernunft sein, denn Menschenrechte berücksichtigen 
spezifische Empfindlichkeiten und Verletzbarkeiten der menschlichen Natur – wenn auch in 
sich wandelnden historischen Konstellationen.

Rechte machen Tugenden und die darin kultivierten Fähigkeiten aber nicht überflüssig. 
Zum einen kann eine Rechtsordnung ohne ein Mindestmaß an Tugenden nicht stabil sein. 
Zum anderen scheint mir auch die These, dass Tugenden zumindest die Chancen auf ein er-
freuliches und erfülltes Leben steigern, noch nicht ganz überholt zu sein. 

Dass Tugenden spezifisch menschliche Fähigkeiten kultivieren, ist kaum zu bestreiten. Aus 



8

Überlegung in der richtigen Situation mit dem richtigen Zweck tapfer zu sein, wird man einem 
nicht-menschlichen Hominiden nicht zuschreiben können. Aber man muss kein abschließ-
bares Telos annehmen: Bestimmung und höchstes Glück des Menschen ist weder allein die 
Einsicht ewiger Wahrheiten noch die vollendete Lebensform der Polis. Nicht nur, dass die 
Weltgemeinschaft eigene neue Formen der Verfassung finden muss. Menschen können ihren 
Lebensinhalt und ihre moralische Qualität auch im Engagement für private überstaatliche 
Vereinigungen finden. Wissenschaft, Künste und andere lohnende Tätigkeiten befinden sich 
in einer zukunftsoffenen Dynamik ohne jeden Abschluss oder endgültige Erfüllung. Autarke 
Zustände der Zufriedenheit und Sozialverträglichkeit können Tugenden trotzdem gewähren. 

Aristoteles scheint mir auch immer noch Recht zu haben, dass Gerechtigkeit als Fähigkeit, 
den gesetzlichen Ansprüchen der Mitmenschen zu entsprechen, auf einem gewissen Maß an 
innerer Balance der Bedürfnisse, Affekte und vernünftigen Überlegungen beruht. Große Ex-
zentriker verträgt eine Gemeinschaft nur in Maßen – und Menschen, die in einer destabilisie-
renden Not leben, muss man so schnell wie möglich davon zu befreien suchen. 

Heute wird aber argumentiert, dass sowohl die rechtssichernde wie die glücksbringende 
Funktion der Tugenden nur noch durch Biotechniken erreicht werden können. Das Programm 
der technischen Beherrschung und Verbesserung der äußeren Natur muss nach innen gewandt 
werden. In der Tat sind ja nicht nur in der Überwindung körperlicher Leiden, sondern auch 
psychischer Störungen erhebliche Fortschritte der modernen Medizin zu verzeichnen. Die 
meisten ihrer Maßnahmen allerdings sind bisher therapeutischer Art und bestehen in reversib-
len Gaben. Die neue Stufe, die die angewandte Ethik beschäftigt, hat es aber mit genetischen 
Modifikationen oder Gehirneingriffen zu tun, die überwiegend irreversibel wären. 

So werden zur Förderung der sozialen Fähigkeiten biotechnische Dämpfungen der Aggres-
sivität ins Auge gefasst – wobei offen bleibt, wie sich das auf den menschlichen Affekthaus-
halt insgesamt auswirkte. Die raffinierteste Form einer technischen Utopie dieser Art ist die 
sog. „God machine“ von Persson und Savulescu (Persson/Savulescu 2012; kritisch dazu Harris 
2013). Sie soll eine im Gehirn verankerte automatische Verhinderung der Schädigung anderer 
mit der Vorspiegelung eigener Entscheidung verbinden. Menschliche Freiheit ist aber offenbar 
mit Schuldfähigkeit und ihren Kosten verbunden. Natürliche Instinktoffenheit und das Risiko 
der Überlegung beim Menschen durch technische Sicherungen zu verbessern, setzt zu viel aufs 
Spiel. 

Moral Enhancement-Debatten gehen in der Regel von Problemen der Konfliktlösung in ei-
ner überbevölkerten Welt mit zunehmend knapperen Ressourcen aus. Dabei ist von einer För-
derung der natürlichen oder kulturell entwickelten Fähigkeiten des Menschen nicht die Rede. 
Das Gleiche gilt für die Utopien der positiven, glücksorientierten Verbesserung des Menschen. 
Transhumanisten entnehmen ihre Optimierungsmaße technischen Geräten, deren Leistun-
gen dem Menschen überlegen sind – oder aber Lebewesen, die über höhere sensorische oder 
motorische Kapazitäten verfügen (Siep 2013b). Ob der Genuss solcher Leistungen Menschen 
dauerhaft zufrieden stellt, oder in einen nach oben offenen Leistungs- und Wettbewerbssog 
führt, ist ganz ungewiss. Ebenso, ob die Rechte und Werte der menschlichen Gesellschaft der 
Entstehung von massiver Ungleichheit des Körpers, vor allem der Gehirnleistungen, standhal-
ten. Das nicht-natürliche Ideal der Gleichheit aller fordert, so viele Menschen wie möglich aus 
Lagen zu befreien, in denen schon die Erfüllung von Rechtspflichten moralischen Heroismus 
erfordert. Arbeitslose Jugendliche in den Ghettos moderner Mega-Cities haben es eben schwe-
rer, straffrei zu bleiben als ihre Altersgenossen in gesicherten Verhältnissen. Die Verbesserung 
sozialer Institutionen und Wohlfahrtsbedingungen ist ein ethisches Gebot (vgl. Herzog 2013), 
die technische Optimierung des Menschen dagegen ein erhebliches ethisches Risiko. 



9

4   Maße und Normen für den Umgang mit der äußeren Natur 

Die äußere Natur enthält zwar keine Gebotsnormen, aber immanente Maße und aktive Poten-
tiale der Selbstentwicklung, durch die vernünftige menschliche Zwecke gefördert werden kön-
nen. Was folgt daraus für den Umgang mit der äußeren Natur, vor allem den biotechnischen?

Was die Menschheit in der letzten Jahrhunderthälfte durch Krisen wieder entdecken muss-
te, ist Nachhaltigkeit als Maß des kultivierenden Umgangs mit der Natur. Die Regenerierbar-
keit natürlicher Kräfte ist in gewissem Sinne auch ein Vorbild für den Umgang mit technischen 
Produkten. Auch sie brauchen Zeit und Raum für Entsorgung und Ersetzung, im günstigen 
Fall für ihre Wiederverwertung. Es ist aber zu bezweifeln, dass Nachhaltigkeit als Orientierung 
für den menschlichen Umgang mit der natürlichen Welt ausreicht. Ihr Maß der Schonung der 
Natur ist abhängig vom Stand der technischen Entwicklung. Sie enthält auch nur eine Pers-
pektive auf Ressourcen, nicht auf Formen des Lebens und auf Güter, die über Selbsterhaltung 
und Mühsalentlastung hinaus zu realisieren wären.

Zwei Fragen sind mit Blick auf die Natur als ganze für die moderne Ethik vor allem zu 
beantworten: Die erste ist, ob es außer dem Guten für den Menschen noch andere Güter gibt, 
an deren Realisierung er mitwirken soll (1). Die zweite, ob das Ziel völliger Beherrschung der 
Natur, das seit der frühen Aufklärung verfolgt wird, noch uneingeschränkt gut ist (2). 

(1) Die Entwicklung der Tierethik seit Bentham, aber auch die Begründungen moderner 
Rechtsordnungen zum Schutz der Biodiversität oder der natürlichen Lebensgrundlagen, legen 
die Berücksichtigung auch anderer als menschlicher Interessen nahe. Nimmt man in der Na-
turethik den Standpunkt des „impartial benevolent spectator“ ein (vgl. Smith 2004, S. 442 f.), 
dann muss nicht nur das Leid schmerzempfindlicher Wesen berücksichtigt werden, sondern 
auch das ihrer artgemäßen Lebensform Förderliche. Gutes im Sinne des Förderlichen gibt es 
nicht nur für bewusst und sprachlich wertende Wesen, sondern auch für solche, die gedeihen 
oder verkümmern, sich wohl befinden oder leiden können. Für eine Ethik des richtigen Um-
ganges mit der äußeren Natur ist die Schonung und Förderung dieser natürlichen Verfassung, 
der artgemäßen Selbstentwicklung und Selbsterhaltung, zumindest prima facie richtig. 

Ob der Reichtum der Arten und Ökosysteme, Landschaften und Formationen nur im Inte-
resse des Menschen, oder auch an sich selber gut ist, bleibt in der angewandten Ethik bis heute 
umstritten („anthropozentrisch“ etwa Habermas 1997; kritisch Sturma 2012). Unter Anthro-
pozentrikern werden dabei nicht mehr nur Erwägungen des Nutzens für das angenehme Leben 
vertreten. Das interesselose Wohlgefallen an schöner Natur kann nach der Argumentation von 
Martin Seel eine Vorstufe zum moralischen Respekt vor dem Anderssein des anderen Men-
schen sein (vgl. Seel 1991; Seel 1997). Autoren wie Angelika Krebs sehen in der Verwurzelung 
in einer Landschaft Bedingungen des guten Lebens sowie der Identität des Einzelnen und der 
Gruppe (vgl. Krebs 2012). Die Verbundenheit des Menschen mit einer vertrauten Umgebung 
ist aber auch in einer hochgradig urbanen und technischen Umwelt möglich und die globali-
sierte Arbeitswelt reduziert den Begriff der natürlichen Heimat bei vielen auf ein Minimum.

Trotzdem ist kaum zu bestreiten, dass emotionale und kognitive Begegnungen mit dem 
Reichtum, der Mannigfaltigkeit, dem Überraschenden und Überwältigenden der Natur erheb-
liche Potentiale für Glückserfahrungen und gutes Leben besitzen. Es ist zudem unwahrschein-
lich, dass künstliche Welten, die das Naturerlebnis ersetzen sollen, auch Güter des Förderlichen 
für nicht-menschliche Lebewesen realisieren würden. Wenn zu den Bedingungen für Gedeihen 
und Wohlergehen von nicht-menschlichem Leben auch die physikalischen, chemischen, geo-
logischen und klimatischen Beschaffenheiten der Erde und ihrer näheren Umgebung gehören, 
dann dürfte man auch diese zum Guten im Sinne des Förderlichen zählen.



10

(2) Die zweite Frage betrifft das hypothetische Ziel bzw. die Richtung der technischen Na-
turbeherrschung bzw. heute ihrer synthetischen Optimierung. Ist es gut, die Natürlichkeit der 
Natur selber, also ihre zumindest partielle Unkontrollierbarkeit, endgültig zu überwinden oder 
wäre es besser, auf dieses Ziel zu verzichten? Auch diese Frage kann in Bezug auf das für den 
Menschen Gute oder auf ein umfassenderes Gut erörtert werden.

Das Paradox der Befreiung des Menschen von natürlicher Abhängigkeit wird heute meist 
darin gesehen, dass die Folgen der technischen Zivilisation ihn in eine neue Abhängigkeit von 
der geschädigten Umwelt versetzt haben. Bei deren Bewältigung scheint sogar die freiheitliche 
Verfassung demokratischer Staaten hinderlich zu sein. Das gehört zu den Problemen der Um-
weltethik, aber die Philosophie ist dafür nur begrenzt kompetent. Mehr Zuständigkeit besitzt 
sie für eine grundsätzliche Frage des Verhältnisses von Freiheit und Befreiung. 

Freiheit in Bezug auf die Natur bedeutet in der Neuzeit in der Regel Befreiung von Kata-
strophen, Schäden und Abhängigkeiten eben durch die möglichst grenzenlose Beherrschung 
der Natur. Wie die philosophische Analyse der wahren Freiheit zwischen Menschen gezeigt 
hat – man denke an Hegels berühmte Darstellung der Herrschafts-Knechtschafts-Beziehung 
– gehört zur geistigen Freiheit aber die Anerkennung der Unabhängigkeit und Fremdheit des 
Anderen. Dieses „bei sich Sein“ im „absoluten Anderssein“ zeichnet den Geist auch im Ver-
hältnis zur Natur aus (vgl. Hegel 1988, S. 19). Im anderen Menschen bei sich selbst sein heißt 
allerdings, von diesem als Mensch und autonome Person mit gleichen rechten anerkannt zu 
sein und beiderseits diese grundsätzliche Gemeinsamkeit zu bejahen. Dass ist in der nicht-
menschlichen Natur nicht möglich, auch nicht in den höchsten Formen der Vertrautheit und 
wechselseitigen Hilfe zwischen Mensch und Tier. Zwar ist die Natur als solche dem Menschen 
nicht völlig fremd: Er ist ein Teil ihrer selbst und kann sie zunehmend erklären. Aber ihre Faszi-
nation, auch ihre Erhabenheit, liegt nicht darin, dass sie wie bei Kant dem Menschen die Über-
legenheit der Vernunft, sei es der theoretischen oder der sittlichen, symbolisiert („die Natur als 
gegen die Ideen der Vernunft, wenn sie eine ihnen angemessene Darstellung verschaffen soll, 
verschwindend vorstellt“, Kant 1968 c, 257). Sie liegt vielmehr in einer sowohl anziehenden 
wie erschreckenden Selbständigkeit der Natur. 

Die Perfektion der Naturbeherrschung würde die Menschheit eines Gegenübers berauben, 
durch das sie sowohl geschädigt wie beglückt werden kann. Darin liegt ein Erbe der Macht, 
die den Menschen mit Gnaden oder mit Zorn überraschen kann und durch keinen Vertrag 
endgültig zu binden ist. Das bedeutet aber nicht, dass eine eventuelle Aufgabe des Ziels der 
völligen Kontrolle natürlicher Kräfte der Verzicht auf die Hybris des „Gott Spielens“ ist. Der 
Mensch ist durchaus berechtigt, sich gegen das „Zürnen der Elemente“ zu erwehren, er muss 
nicht einen dahinter stehenden Urheber moralisch durch Demut besänftigen. Zu wollen, dass 
Natürlichkeit ein selbständiges Gegenüber bleibt, anstelle zum vollständig kontrollierten Ins- 
trument zu werden, könnte im Gegenteil Zeichen einer grundsätzlichen Souveränität und 
Freiheit sein. Für eine Angewandte Ethik, die öffentliche Diskussionen über synthetische Bio-
logie und die neue Konvergenz von Bio- und Informationstechnologien beraten soll, ist es von 
großer Bedeutung, was denn das letzte Ziel des ganzen Prozesses sein soll.

Man kann diese Überlegung immer noch „anthropozentrisch“ nennen, insofern die Natür-
lichkeit als Gut für den Menschen beurteilt wird – als Gegenstand seines Wohlgefallens, Teil 
seines guten Lebens, auch noch als Voraussetzung der Freiheit als souveräner Selbstdistanz. Es 
kommt darauf an, wie weit diese Selbstdistanz gehen soll. Kann man, etwa in der Tradition des 
Isolationstests von Moore oder Ross auch sagen (vgl. Moore 1970, S. 258; Ross 2002, S. 69), 
es sei für sich gut, dass es in der Welt so etwas wie unkontrollierbare Natürlichkeit gibt? Oder 
kann man mit Thomas Nagels Konzeption des „view from nowhere“ argumentieren, dass auch 



11

fundamentale Interessen des Menschen nur als eingeschränkte Perspektive gelten können (vgl. 
Nagel 1992)?

Mir scheint eine solche Sichtweise auch angesichts der Tatsache nahe zu liegen, dass der 
Mensch und seine Lebensweise in eine evolutionäre Naturgeschichte eingestellt ist, in der er 
erst spät und zufällig auftritt. Das hat nichts mit einer Ethik zu tun, die aus der Evolution ein 
Gebot zur Steigerung der fitness ableitet. Normen im Sinne von Vorschriften gibt es auch in 
einer evolutionären Natur nicht ohne menschliche Werturteile und Vereinbarungen. Ohnehin 
ist der Erhalt der menschlichen Gattung ohne moralische Minimaleigenschaften nicht unbe-
dingt ethisch geboten. 

Aber die evolutionäre Perspektive scheint mir für die Ethik auch nicht irrelevant. Für die 
Theorie ist der selbstrelativierende Blick auf die kurze Phase menschlicher Anwesenheit in 
dieser Geschichte selbstverständlich. Auch für einen wertenden „unparteiischen Beobachter“ 
der Naturgeschichte sollten nicht nur die Beziehungen als „gut“ gelten, die dem Menschen 
förderlich sind. Auch das Gedeihen und Blühen von Individuen und Populationen anderer 
Lebewesen könnte dazu gehören. Sogar für den Reichtum an Ökosystemen, Landschaften und 
Formationen des Unbelebten könnte gelten, dass er in seinem Überschuss über den Nutzen für 
das Leben Bestandteil einer bejahens- und erstrebenswerten Welt ist (vgl. Siep 2004). 

Sie ist aber nur in Ansätzen wirklich und keineswegs notwendig, wie in der klassischen 
Kosmos-Metaphysik. Welche sozialen Reformen und welche Arten von Technik zur Verbesse-
rung hilfreich sind, ist eine sozusagen lokale Abwägungsaufgabe, an der die angewandte Ethik 
beteiligt ist. Für das Projekt der Moderne im Ganzen könnte aber gelten, dass die Ethik zum 
Verzicht auf das Ziel der völligen Kontrolle und technischen Optimierung von Natur und 
Mensch raten muss.



12

Literatur

Ach, Johann S./Schöne-Seifert, Bettina/Siep, Ludwig (2006): „Totipotenz und Pluralität. Zum mo-
ralischen Status von Embryonen bei unterschiedlichen Varianten der Gewinnung embryonaler 
Stammzellen“. In: Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik 11, Berlin, New York: de Gruyter, S. 261–
321.

Advena-Regnery, Barbara/Laimböck, Lena/Rottländer, Kathrin/Sgodda, Susan (2012): „Totipotenz im 
Spannungsfeld von Biologie, Ethik und Recht“. In: Zeitschrift für medizinische Ethik 3, S. 217–236.

Blumenberg, Hans (1981): Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Damschen, Gregor/Schönecker, Dieter (Hrsg.) (2003): Der moralische Status menschlicher Embryonen. 
Pro und contra Spezies-, Kontinuums-, Identitäts- und Potentialitätsargument. Berlin, New York: de 
Gruyter.

de Waal, Frans (2006): Primaten und Philosophen. Wie die Evolution die Moral hervorbrachte. München: 
Hanser.

Dreier, Horst (2002): „Stufungen des vorgeburtlichen Lebensschutzes“. In: Zeitschrift für Rechtspolitik 
35, S. 377–383.

Fellmann, Ferdinand (2014): „Was bringt die zoologische Wende?“ In: Allgemeine Zeitschrift für Philo-
sophie 39.

Habermas, Jürgen (1997): „Die Herausforderung der ökologischen Ethik für eine anthropozentrisch an-
setzende Position“. In: Angelika Krebs (Hrsg.): Naturethik. Grundtexte der gegenwärtigen tier- und 
ökoethischen Diskussion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 92–99.

Halbig, Christoph (2014): „Ein Neustart der Ethik? Zur Kritik des aristotelischen Naturalismus“. In: 
in diesem Band S…. 

Harris, John (2013): „‚…how narrow the strait‘. The God Machine, The God Delusion and the Death 
of Liberty“. Manuskript.

Hegel, G. W. F. (1988): Phänomenologie des Geistes. Mit einem Vorwort v. Wolfgang Bonsiepen Hans-
Friedrich Wessels/Heinrich Clairmont (Hrsg.). Hamburg: Meiner.

Herzog, Lisa (2013): „Virtues, interests, and institutions“. In: Philosophisches Jahrbuch, S. 238–256.

Kant, Immanuel (1968a): „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785)“. In: Kants Werke. Akade-
mie-Textausgabe. Unveränderter photomechanischer Abdruck des Textes der von der Preußischen 
Akademie der Wissenschaften 1902 begonnenen Ausgabe von Kants gesammelten Schriften. Bd. 
4. Preußische Akademie der Wissenschaften (Hrsg.). Berlin, New York: De Gruyter, S. 385–463. 
(abgek. AA mit römischer Seitenzahl)

Kant, Immanuel (1968b): „Metaphysik der Sitten (1797)“. AA IV S. 203–493.



13

Kant, Immanuel, (1968c): „Kritik der Urteilskraft“ (1790). AA V, S. 165–468. 

Krebs, Angelika (2012): „Oikophilia – Die neu entdeckte Liebe zur Heimat“. In: Siegrid Höfling/Felix 
Tretter (Hrsg.): Homo Oecologicus. Menschenbilder im 21. Jahrhundert. München: Hanns-Seidel-
Stiftung, S. 45–51.

Kühler, Michael/Nossek, Alexa (Hrsg.) (2014): Paternalismus und Konsequentialismus. Münster: mentis.

Lenzen, Wolfgang (Hrsg.) (2004): Wie bestimmt man den „moralischen Status“ von Embryonen? Pader-
born: mentis.

Merker, Barbara (2004): „Jenseits des Hirns. Zu Hegels Philosophie des subjektiven Geistes (153)“. In: 
Barbara Merker/Georg Mohr/Michael Quante (Hrsg.): Subjektivität und Anerkennung. Paderborn: 
mentis, S. 140–165, vor allem 153–157.

Moore, George Edward (1970): Principia Ethica. Übers. v. Burkhard Wisser. Stuttgart: Reclam (Orig.: 
Principia Ethica. Cambridge: Cambridge University Press 1903).

Nagel, Thomas (1992): Der Blick von Nirgendwo. Übers. v. Michael Gebauer. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
(Orig.: The View From Nowhere. Oxford: Oxford University Press).

Paslack, Rainer (2011): „Berufsethik“. In: Johann S. Ach/Kurt Bayertz/Ludwig Siep (Hrsg.): Grundkurs 
Ethik 2. Paderborn: mentis, S. 205–224.

Persson, Ingmar/Savulescu, Julian (2012): „Moral Enhancement, Freedom and the God Machine“. In: The 
Monist 95, S. 399–421. Available at: http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3431130/.

Ross, William David (2002): The Right and the Good (1930). Ed. by Philip Stratton-Lake. Oxford: Ox-
ford University Press.

Ruger, Jennifer Prah (2010): Health and Social Justice. Oxford: Oxford University Press.

Seel, Martin (1991): Eine Ästhetik der Natur. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Seel, Martin (1997): Ästhetische und moralische Anerkennung der Natur. In: Angelika Krebs (Hrsg.): 
Naturethik. Grundtexte der gegenwärtigen tier- und ökoethischen Diskussion. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 307–330.

Sen, Amartya (2010): Die Idee der Gerechtigkeit. München: C. H. Beck.

Siep, Ludwig (2004), Konkrete Ethik. Grundlagen der Natur- und Kulturethik. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Siep, Ludwig (2008): „Naturrecht und Bioethik“. In: Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik 13. Berlin: de 
Gruyter, S. 29–50.



14

Siep, Ludwig (2013a): „Normerzeugende Praxis“. In: Frank Brosow/T. Raja Rosenhagen (Hrsg.): Mo-
derne Theorien praktischer Normativität. Zur Wirklichkeit und Wirkungsweise des praktischen Sollens. 
Münster: mentis, S. 329–345.

Siep, Ludwig (2013b): „Den Menschen verbessern?“ In: Spektrum der Wissenschaft, Mai 2013, S. 56–60.

Siep, Ludwig (2014): „Ethische Probleme der modernen Stammzellforschung“. In: Johann S. Ach/Beate 
Lüttenberg/Michael Quante (Hrsg.) (2014): wissen. leben. ethik. Themen und Positionen der Bio-
ethik. Münster: mentis, S. 115–125.

Smith, Adam (2004): Theorie der moralischen Gefühle. Hamburg 2004.

Sturma, Dieter (2012): „Naturethik und Biodiversität“. In: Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik 17, S. 
141–156.

Weber, Max (1960): Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen: Mohr Siebeck.


