
>	 Sinn und Grenzen von Ethik-Kommissionen 
aus philosophischer Sicht

	 Ludwig Siep

Preprints and Working  
Papers of the Centre for  

Advanced Study in Bioethics
Münster 2012/30



2

>	 Sinn und Grenzen von Ethik-Kommissionen 
aus philosophischer Sicht

	 Ludwig Siep

	

Preprints and Working Papers of the Centre for Advanced Study in Bioethics Münster 2012/30

1     	 Vgl. zum Folgenden L. Siep, „Ethik-Kommissionen – Ethik-Experten?“ In: Grundkurs Ethik, hrsg. v. J. S. Ach, 
K. Bayertz, L. Siep, Paderborn 2008,  181–191.

Ethik-Kommissionen sind seit ihrer Entstehung der Kritik und dem Argwohn ausgesetzt. Kri-
tik kommt von den verschiedensten Seiten: Philosophen bestreiten, dass es in der Ethik ein 
sicheres Wissen gibt, dass jemanden zum Experten oder öffentlichen Ratgeber qualifiziert. Ju-
risten sehen die Kompetenzen der Staatsgewalten durch solche Kommissionen eingeschränkt, 
vermissen die demokratische Legitimation und fürchten das Eindringen diffuser moralischer 
Kategorien in das geschlossene System des Rechts. Wissenschaft und forschungsbasierte In-
dustrie befürchten fortschrittsfeindliche Sittenwächter. Ärzte wollen sich nicht bevormunden 
lassen und die breite Öffentlichkeit argwöhnt eine von den zu Beratenden (Ärzte, Wissen-
schaftler, Politiker) selber ausgewählte Scheinkontrolle oder Akzeptanzbeschaffung.

Vieles an dieser Kritik geht auf Missverständnisse zurück. Sie beziehen sich sowohl auf den 
Begriff „Ethik“ wie den von „Kommission“.1 Unter Ethik werden in öffentlichen Ethik-Kom-
missionen nicht rein moralische Normen und ihre wissenschaftliche Begründung verstanden, 
wie in den wissenschaftlichen Disziplinen dieses Namens (sei es in der Philosophie, Theologie 
oder der Rechtsethik). Es geht vielmehr auch um die erwartete Akzeptanz von Rechtsnormen 
und medizinischen oder politischen Entscheidungen bei Betroffenen, seien es spezielle wie 



3

Patienten, oder ganze Bevölkerungen, vor allem hinsichtlich ihrer Überzeugungen. Dabei sind 
die Normen und Kriterien, auf die sich die Berater stützen, oft nicht „letzte“ wie in der all-
gemeinen philosophischen Ethik – man denke an den kategorischen Imperativ oder das Nut-
zenmaximierungsprinzip – sondern geltende Gesetze oder die „guten Sitten“ etc. Die Ethik-
Kommissionen etwa der europäischen Forschungsförderung beraten etwa über „ethical, legal 
and social aspects“ der Forschung und sind entsprechend interdisziplinär besetzt. 

Ebenso missverständlich ist der Begriff „Kommission“, der eine Fülle unterschiedlicher 
Gremien umfasst, vom klinischen Ethik-Komitee eines Krankenhauses über die regionalen 
Ethik-Kommissionen für die klinische Forschung bis zu beratenden Kommissionen auf na-
tionaler oder übernationaler Ebene. Die Unterschiede der Kommissionen liegen nicht nur in 
der Reichweite und oft auch dem Ursprung – gesetzlich oder freiwillig – sondern vor allem 
in den Aufgaben. Über eine einzelne therapeutische Maßnahme in der Klinik zu beraten, ist 
eine völlig andere Aufgabe als über internationale Studien der Medikamentenentwicklung zu 
befinden. Gesetzeskonkretisierende Kommissionen wie die Gendiagnostik- oder die Stamm-
zellenkommission haben ein andere Aufgabe als Ethik-Räte, die Vorschläge für neue Gesetze 
(„de lege ferenda“) erarbeiten, wie der deutsche Ethik-Rat. Keiner dieser Räte gibt Sachgutach-
ten ab, wie andere Expertenkommissionen, und keine hat allein – also ohne Zusammenwirken 
mit staatlichen Genehmigungsbehörden oder mit dem Parlament – Entscheidungsbefugnisse.

Hier geht es nur um einige Bemerkungen zu Sinn und Grenzen aus philosophischer Sicht, 
mit einem Seitenblick auf die rechtliche Perspektive. Ethik-Kommissionen sind zeitgleich mit 
einer Entwicklung in der philosophischen Ethik entstanden – beide Prozesse haben sich wech-
selseitig verstärkt. Ich meine die Entwicklung von Ethiken letzter Prinzipien und hoch-abs-
trakter Regeln zu Ethiken, nach denen Situationen oder Situationstypen nicht einfach unter 
solche Regeln subsumierbar sind, sondern situationsflexible Haltungen („Tugenden“), Abwä-
gungen zwischen Kriterien und Ratschläge bei unlösbaren Dilemmata erforderlich machen. 
Die entsprechenden metaethischen Diskussionen können hier nicht dargestellt werden. In den 
führenden Kompendien und Handbüchern der angewandten Ethik spielen heute „Prinzipi-
en mittlerer Reichweite“, die konkretisiert und abgewogen werden müssen, eine maßgebliche 
Rolle.2 Es gibt eine Renaissance der Kasuistik bis hin zu „narrativen“ Ansätzen, in denen die 
genaue Beschreibung der Situation und ihrer institutionellen und personalen Rahmenbedin-
gungen zur Begründung ethischer Urteile beiträgt.3  Die Selbständigkeit von gesellschaftlichen 
Bereichen und Berufen wird vor allem hinsichtlich der medizinischen Ethik, aber auch der 
Technik- und Wirtschaftsethik betont.4 Dass ethische Urteile auf diesen Ebenen im interdis-
ziplinären Dialog mit den Vertretern der entsprechenden Wissenschaften und Berufe gebildet 
werden müssen, liegt daher auch von der Entwicklung der Ethik als philosophischer Disziplin 
selber her nahe. 

Zu einer reinen Situationsethik kann es allerdings in der angewandten Ethik und in Ethik-
Kommissionen nicht kommen, weil es immer auch um die Anwendung von Gesetzen und 
die Verlässlichkeit sozialer Rollenträger – etwa bei Ärzten – geht. Es handelt sich also immer 
um Situationstypen, nie um völlig partikulare Entscheidungen. Selbst einem guten Arzt oder 

2     	 Vgl. etwa die „Prinzipienethik“ von Beauchamp und Childress:  T. L. Beauchamp/J. F. Childress, Principles of 
Bioethics, New York, 6. Aufl., 2009.

3     	 Zur Kasuistik vgl. A. R. Jonsen / S. Toulmin: The Abuse of Casuistry. Berkeley u. a. 1988; zur narrativen Ethik 
W. Lesch: „Narrative Ansätze der Bioethik“. In: W. Düwell / K. Steigleder (Hrsg.), Bioethik, 184–199.

4     	 Vgl. J. Nida-Rümelin: Angewandte Ethik. Stuttgart 2005.



4

Techniker möchte man Entscheidungen nicht gänzlich überlassen, ohne den Rahmen seiner 
gesetzlichen oder standesrechtlichen Entscheidungsspielräume zu kennen.

Der Abschied von der Letztbegründung, für die jede alternative Position widersprüchlich 
ist, wird der philosophischen Ethik nicht nur „fachintern“ nahe gelegt, sondern auch durch 
ihre Position in einer pluralistischen Gesellschaft. Mit unterschiedlichen Überzeugungssyste-
men, theistischen und atheistischen oder agnostischen, religiösen und säkularen, europäischen 
und außereuropäischen, hängen auch differierende Moralvorstellungen und Ethiken zusam-
men. Das wird vor allem dann wichtig, wenn man nicht nur eine abstrakte Minimalmoral 
formulieren will, sondern Ratschläge in konkreten Entscheidungssituationen oder bei konfli-
gierenden gesellschaftlichen Optionen.5 

Zur Pluralität kommt die Komplexität einer wissenschaftlich-technischen Gesellschaft mit 
ebenso komplexen Regelungs- und Verwaltungsstrukturen. Natürlich sind in einer demokra-
tischen Gesellschaft dafür primär die staatlichen Organe zuständig. Aber das Tempo der wis-
senschaftlichen Entwicklungen stellt diese oft vor nicht strikt geregelte Anwendungsfälle. Pro-
bleme der Kollision von Grundrechten werden häufiger, Gesetzgeber greifen auf unbestimmte 
Rechtsbegriffe zurück und Gerichte auf die guten Sitten oder die „Wertordnung“ von Verfas-
sungen. Auch der Europäische Gerichtshof betonte kürzlich in seiner umstrittenen Entschei-
dung über Stammzell-Patente, die öffentliche Ordnung (ordre public) sei nicht nur im Sinne 
der geltenden Rechtsordnung zu verstehen, sondern auch im Sinne der „in den Mitgliedstaaten 
anerkannten ethischen oder moralischen Grundsätzen“ (Abschn. 39). 

Das Aufkommen interdisziplinär zusammengesetzter Ethik-Kommissionen scheint mir 
schließlich auch einer Entwicklung in den empirischen Wissenschaften geschuldet: Auch hier 
gibt es vielfach keine unumstrittenen Expertenmeinungen mehr, die ein Richter oder eine Be-
hörde einholen könnte. Parlamente können in ihren Ausschüssen und Enquête-Kommissionen 
diese Vielfalt widerstreitender Expertenauffassungen zwar „abbilden“. Wenn es aber um dau-
erhafte bzw. regelmäßig wiederkehrende Beratungsaufgaben geht, ist eine interdisziplinär und 
auch intern pluralistisch zusammengesetzte Kommission eine sinnvolle Einrichtung. 

Der philosophischen Kritik an der „Expertenanmaßung“ der Kommissionen ist also oft 
schon durch die Klärung der Aufgaben der Wind aus den Segeln genommen. Wer allerdings 
davon ausgeht, dass in den ethischen Entscheidungen moderner Gesellschaften nur moralische 
Gesetze anzuwenden seien, für die weder empirische Daten noch die Pluralität moralischer 
Einstellungen eine Rolle spielen, wird die Kommissionen als verfehlte Einrichtungen für Ab-
wägungen und Kompromisse ansehen müssen. Er wird die Ethik aus der „Anwendung“ dann 
aber auch weitgehend zurückziehen müssen. 

Der entgegen gesetzte Einwand lautet, dass philosophische Ethiker keine von „gewöhnli-
chen“ Menschen unterschiedene Kompetenz hätten.6 Philosophische Ethiker können in der 
Tat über moralische Konflikte in einer Gesellschaft nicht von einer Warte der reinen Vernunft 
oder der wissenschaftlichen Tatsachen entscheiden. Jedem Bürger verbleibt das Recht auf ein 
eigenes Urteil in moralischen Angelegenheiten – allerdings muss er in der Regel die Folgen „tä-
tiger“ Abweichungen vom geltenden Recht auch tragen. In einer Demokratie hat man ferner 
das Recht, zu jeder Entscheidung über Gesetze und ihre Durchführung ein eigenes Urteil ab-

5     	 Vgl. dazu auch L. Siep, Konkrete Ethik. Frankfurt 2004.
6     	 Vgl. dazu neuerdings etwa Ch. Amman, „Wider die ethische Expertokratie. Eine Polemik in ernsthafter Ab-

sicht.“ In: Ch. Amman/B. Bleisch/A. Goppel (Hrsg.),  Müssen Ethiker moralisch sein? Essays über Philoso-
phie und Lebensführung. Frankfurt 2011, 177–194. 



5

zugeben und dies in die Wahlentscheidung einfließen zu lassen. Das ändert aber nichts daran, 
dass Philosophen, die in ethischen Debatten geschult und für das Verständnis der anderen in 
den Kommissionen vertretenen Wissenschaften gut vorbereitet sind, sinnvoller Weise an einem 
Ratschlag mitarbeiten können. Kommissionsempfehlungen sind immer interdisziplinär und 
gemeinsam erarbeitet – meist auch ihre Minderheitsvoten. Es gibt auch Kommissionen, etwa 
klinische Ethik-Komitees und Kommissionen für klinische Forschung, in denen Patientenver-
treter die Optik des wissenschaftlich nicht ausgebildeten Patienten repräsentieren sollen. Meist 
sagen Ethik-Kommissionen auch nicht, was „richtig“ oder „falsch“, sondern was verantwortbar 
bzw. vertretbar ist oder nicht. 

In der Kritik der Philosophen an den Ethik-Kommissionen spiegeln sich in der Regel De-
batten um ethische oder gar metaethische Grundpositionen. Das ist berechtigt, weil nicht alle 
dieser Positionen offen sind für Abwägungen, Wertkonflikte oder Pflichtenkollisionen, einen 
rationalen Pluralismus oder gar Kompromisse in der Moral.7 Kritik scheint mir aber auch be-
rechtigt, wenn Kommissionen den Pluralismus in den moralischen Überzeugungen und ethi-
schen Positionen „unter den Teppich kehren“.8

Philosophen in Ethik-Kommissionen müssen sich bewusst sein, dass sie ethische Probleme 
nicht aus der rein theoretischen Distanz ihrer Wissenschaft, sondern in der „Teilnehmer-Per-
spektive“ des Mitgliedes einer Gesellschaft behandeln müssen, die sich auf dem Hintergrund 
ausreichender moralischer Konsense eine bestimmte Rechtsordnung gegeben hat.9 Es geht um 
deren Auslegung oder Fortentwicklung in neuen Situationen oder Konstellationen, die durch 
den technisch-wissenschaftlichen Fortschritt – neutraler gesagt: Weiterentwicklung – entste-
hen.10 Es geht in seltenen Fällen auch um Entscheidungen – um es vorsichtig zu sagen – an der 
Grenze strikter Gesetzeskonformität. In klinischen Ethik-Komitees kann das vorkommen und 
soll dann die Entscheidung des ärztlichen Gewissens auf eine objektivere Grundlage stellen. 
Aber auch in Forschungskommissionen sind etwa schon vor der 12. Novelle des Arzneimittel-
gesetzes nicht streng gesetzeskonforme Forschungen an Kindern beraten worden, ohne die sich 
die Medizin auf diesem Gebiet überhaupt nicht hätte bewegen können – und entsprechend 
Kinder in unverantwortlicher Weise behandelt worden wären.

Philosophen kritisieren gelegentlich auch den fehlenden „ethischen“ Überlegungsspiel-
raum. Darin treffen sie sich mit Rechtswissenschaftlern, die gerade diesen Spielraum für ver-
fassungsrechtlich bedenklich halten. Auch der Gesetzgeber ist gegen allzu viel „Flexibilität“ 
von Ethik-Kommissionen gelegentlich selber argwöhnisch. Dass etwa die Entscheidungen 

7     	 Zu Kompromissen in der Ethik vgl. V. Zanetti, „Sind ethische Kompromisse kompromittierend?“ In: Am-
man/Bleisch/Goppel (Hrsg.) Müssen Ethiker moralisch sein? (vgl. Fn.  6 o.), 287–301.

8     	 Skeptisch wird man etwa, wenn die Ethik-Kommission „Sichere Energieversorgung“ einen Konsens zwischen 
einer „kategorialen“ Ablehnung der Kernenergie und einer „relativierenden Risikoabwägung“ konstatiert. Bei-
de stimmten darin überein, „die  Nutzung  der  Atomkraftwerke  so  zügig  zu  beenden,  wie  ihre  Leistung 
durch  risikoärmere  Energien  nach  Maßgabe  der  ökologischen,  wirtschaftlichen und  sozialen  Verträg-
lichkeit  ersetzt  werden  kann“ (Abschlußbericht S. 15). So vernünftig das sein mag – eine kategoriale („de-
ontische“) Ablehnung der Kernenergie kann die Beendigung kaum von der „wirtschaftlichen Verträglichkeit“ 
(d. h. der Erhaltung des Wohlstandes in Deutschland) abhängig machen.

9        Vgl. dazu L. Siep, „Ethik in Anwendung: Der Philosoph in Ethik-Kommissionen.“ In: B. Gesang (Hrsg.), 
Biomedizinische Ethik. Aufgaben, Methoden, Selbstverständnis. Paderborn 2002, 86–96. Ähnlich auch S. 
Vöneky, „Ethische Experten und moralischer Autoritarismus“. In: S. Vöneky/C. Hagedorn/M. Clados/J. v. 
Achenbach, Legitimation ethischer Entscheidungen im Recht.  Heidelberg 2009, 85–97, bes. 95 f.

10    	Vgl. M. Albers: „Die Institutionalisierung von Ethik-Kommissionen. Zur Renaissance der Ethik im Recht.“ 
In: KritV  86, (2003),  419–436.



6

der Zentralen Ethik-Kommission für Stammzellenforschung (ZES) vom Gesetzgeber an eine 
„kurze Leine“ der Bindung an bestimmte Gesetzesparagraphen gelegt wurden, ist bekannt.11 
Vermieden werden sollte offenbar nicht nur zuviel Ermessensspielraum, sondern auch eine 
Wiederholung der Grundlagendebatte um die Embryonenforschung in der Kommission. Sie 
hätte den parlamentarisch erzielten Ausgleich zwischen den Grundrechten der Forschungsfrei-
heit und des Lebensschutzes – für viele indirekt gefährdet durch die nachträgliche Billigung 
der Zerstörung von Embryonen – unterlaufen können. In der Gesetzesbegründung12 heißt es 
aber, dass in der Prüfung der Kommission Standards entwickelt werden sollten, die auf dem 
Hintergrund der „Wertentscheidung“ des Embryonenschutzgesetzes verhindern, dass es zu ei-
nem „ethischen und rechtlichen Wertungswiderspruch“ zwischen den einschlägigen Gesetzen 
kommt. Auch die Begriffe des § 5 StZG bedürfen durchaus der Präzision und Anwendung 
durch die Kommission und die von ihr beratene Genehmigungsbehörde.13 Das betrifft etwa 
die „Hochrangigkeit“, unter der nach der Begründung des entsprechenden Paragraphen nicht 
nur wissenschaftliche Qualitäts-Standards, sondern auch die „Zwecksetzung“ der Forschungs-
projekte verstanden wird. Es gehören dazu ferner Fragen möglicher Alternativen zu embryona-
len Stammzellen, etwa fötaler Zellen, der Verhinderung von Chimärenbildung beim Erproben 
humaner Zellen im Tiermodell,14 oder der Grenze zwischen Grundlagenforschung und „kom-
merzieller“ Anwendung. 

Die Kritik oder Sorge aus rechtswissenschaftlicher Perspektive erscheint mir durchaus be-
rechtigt.15 Ethik-Kommissionen können ein Demokratiedefizit haben und die Kompetenz und 
Verantwortlichkeit von verfassungsmäßigen Gewalten tangieren. Das erstere entweder dann, 
wenn sie eine korporative „Abschließung“ darstellen oder wenn sie ohne Beteiligung demokra-
tisch legitimierter Institutionen und Personen zustande kommen. Das kann bei Kommissionen 
der Fall sein, in der ärztliche Standesvertreter oder Wissenschaftler im Wesentlichen unter sich 
sind. Es kann auch dann gelten, wenn Parlamente oder Behörden bei der Auswahl der Kom-
missionsmitglieder sich allzu sehr von ihren eigenen partei- oder forschungspolitischen Zielen 
leiten lassen. 

Ethik-Kommissionen berühren in der einen oder anderen Art in der Tat die Aufgaben 
staatlicher Gewalten. Für legislative Aufgaben kann das bei Ethik-Beiräten auf Länder- oder 
Bundesebene der Fall sein. Für exekutive Aufgaben gilt es bei Kommissionen mit Genehmi-
gungsbefugnissen. In die Nähe judikativer bzw. richterlicher Funktionen schließlich kommen 
klinische Ethik-Komitees oder Kommissionen, die über Gesetzesangemessenheit in Einzelfäl-
len entscheiden sollen, wie möglicherweise die im Gesetz zur Präimplantationsdiagnostik vor-
gesehene Ethik-Kommission.16 

11    Vgl. Stammzellgesetz (StZG) § 9. Kritisch zur Funktion der Zentralen Ethik-Kommission (ZES) vor allem 
D. Birnbacher, „Pathologien an der Nahtstelle von Recht und Ethik in der Biomedizin“, ARSP  96 (2008),  
435–448, bes. 445–447.

12    	Vgl. Begründung des StZG, Allgemeiner Teil, Abschn. II (Bundestagsdrucksache 14/8394). Vgl. auch L. Siep 
„In diesem Sinne ethisch vertretbar“. Zum Ethikverständnis der Zentralen Ethik-Kommission für Stammzel-
lenforschung. In: Bundesgesundheitsblatt Bd. 51, H. 9, September 2008, 950–953.

13    	Vgl. die im Bundesgesundheitsblatt seit 2003 veröffentlichten jährlichen Tätigkeitsberichte der ZES sowie die 
einschlägigen Artikel zur Tätigkeit der Kommission in Bundesgesundheitsblatt Bd. 51, H. 9, September 2008.

14    	Die Chimärenbildung wird im Stammzellgesetz nicht erwähnt, sie wird aber verboten im § 7 des EschG, 
dessen Schutz das StZG nach seinem Titel „sicherstellen“ soll. 

15    	Vgl. dazu umfassend S. Vöneky, Recht, Moral und Ethik, Tübingen 2010.
16    	§ 3a, Abs. 3 des Gesetzes zur Änderung des Embryonenschutzgesetzes vom Juli 2011 („nach einem positiven 	

Votum einer interdisziplinär zusammengesetzten Ethik-Kommission“).



7

Bei den Kommissionen, die den Gesetzgeber beraten, ist eine Kompetenz-Überschreitung 
unwahrscheinlich, weil sie keinerlei Entscheidungsbefugnisse und keine Sanktionsmöglichkei-
ten hinsichtlich ihrer Empfehlungen haben. Es kommt nur auf die Transparenz und Gesetzes-
konformität ihrer Einrichtung, Zusammensetzung und Verfahrensordnung an.17

Bei den übrigen Kommissionen ist die Gefahr der Kompetenzvermischung größer gewor-
den, seit sie nicht mehr auf Beratungsaufgaben beschränkt sind, sondern zumindest de facto 
Genehmigungsfunktionen erhalten haben. Das gilt etwa für die Kommissionen für klinische 
Forschung, die nach den gesetzlichen Vorgaben heute „positive Voten“ abgeben müssen, ohne 
die eine Forschung nicht genehmigt wird. Eine erhebliche Bindungskraft entwickeln auch 
die Stellungnahmen der Kommissionen für zentrale Genehmigungsbehörden im Bereich der 
Biotechnologie (Stammzellforschung, Gendiagnostik, biologische Sicherheit etc.). Sie müssen 
aber in die Genehmigungsverfahren insoweit eingebunden sein, dass Behördenzuständigkeit 
und Verwaltungsrecht – mit den entsprechenden Klagemöglichkeiten – intakt bleiben. Auch 
Einzelfallberatung darf nicht Kommissionsmitglieder oder die Kommissionen als ganze in die 
Rolle von Richtern bringen oder diese ersetzen.

Man kann in der Entwicklung der Beratungs- zu Genehmigungsfunktionen und deren 
Einbindung in verwaltungsrechtliche Verfahren auch eine Art Rückholung der Ethik in das 
Recht sehen.18 Wenn das einer verfassungs- und verwaltungsrechtlichen Unkontrollierbarkeit 
ethischer Beurteilung wehren soll, ist dagegen nichts einzuwenden. Wenn die gesetzlichen 
Formulierungen aber so spezifisch werden, dass sie keinen oder nur noch richterlichen Ausle-
gungsspielraum zulassen, und die Ethik (im obigen weiten Sinne) strikt daran gebunden wird, 
dann geht der Gewinn der gesteigerten Lernfähigkeit des Rechts und des Tests der Vereinbar-
keit seiner Setzungen mit den verbreiteten moralischen Wertungen wieder verloren.

Es gibt aber nach wie vor auch eine Tendenz der Vermehrung und des Bedeutungszu-
wachses von Ethik-Kommissionen – man denke an die Ethik-Kommission „Sichere Energie-
versorgung“ oder an die im PID-Gesetz vorgesehenen Kommissionen.19 Vielleicht liegt darin 
auch ein Versuch der Selbstentlastung der Politik – Wertkonflikte werden umgangen und auf 
scheinbare „Sachkompetenz“ verschoben, wie das seit Jahren in vielen Kommissionen etwa der 
Sozialpolitik zu beobachten ist. Vielleicht hat es auch mit Vertrauensverlust der Bürger zu tun 
oder zumindest mit dem Versuch, in weltanschaulich und moralisch brisanten Fragen noch 
eine letzte Schutzinstanz in Gestalt einer Ethik-Kommission einzurichten.20 

17    	Vgl. H. Dreier, „Wozu dienen Ethikräte?“ In: Öffentliches Recht im offenen Staat. Festschrift für Rainer Wahl 
zum 70. Geburtstag, Berlin 2011, 57–73. Zu dem Problemen der Einrichtung und Zusammensetzung S. Vö-
neky, Recht, Moral und Ethik, (vgl. Fn. 15 o.), bes. 534–638; vgl. auch den Beitrag von W. Dederer in diesem 
Band… 

18 	 „Die Ethik wird dabei paradoxerweise gerade zum Opfer des Erfolges der Ethik-Kommissionen: Der zunächst 
faktische, dann auch rechtliche Bedeutungszuwachs der Voten der Ethik-Kommissionen ruft eine rechtliche 
Vereinnahmungsdynamik auf den Plan, der (sic!) die Ethik als selbständigen Bewertungsmaßstab verdrängt.“ 
B. Fateh-Moghadam/G. Atzeni, „Ethisch vertretbar im Sinne des Gesetzes – Zum Verhältnis von Ethik und 
Recht am Beispiel der Praxis von Ethik-Kommissionen.“ In: Vöneky/Hagedorn/Clados/v. Achenbach (Hrsg.) 
Ethische Entscheidungen im Recht (vgl. Fn. 9 o.),  114–143, hier 123.

19	  Vgl. Fn. 8 u. 16 o.
20 	 Fateh-Moghadam/Atzeni sehen die Differenz der Ethik-Kommissionen zu anderen rechtlichen Prozeduren in 

einer Zeitdimension: „Die für das Recht typische fragmentarische ex-post-Kontrolle im Konfliktfall wird auf 
eine präventive Prüfung in jedem Einzelfall umgestellt“ (Fn. 9  o. 127)



8

Ethik-Kommissionen sollten mit solcher Verantwortungszuschiebung sehr vorsichtig um-
gehen. Mehr als Abwägungskriterien zu benennen und korrigierbare Abwägungs- oder Regu-
lierungsvorschlags zu formulieren, können sie in der Regel nicht leisten. Das sollte auch nur da 
der Fall sein, wo erkennbar über die strikte Rechtsauslegung hinaus moralische Überlegungen 
oder Grundsatzfragen der „ethischen Vertretbarkeit“ berührt sind. Von Privatmoral oder welt-
anschaulicher Moralisierung müssen Rechtssysteme in der Tat frei bleiben. Aber die technische 
Entwicklung und die weltanschauliche Pluralisierung generieren offenbar zunehmend Prob-
leme, die nicht allein im Zusammenwirken von Juristen und Experten norm- bzw. wertfreier 
Wissenschaften gelöst werden können. Die notwendigen Debatten um überzeugende norma-
tive Lösungen, sei es im Rahmen der bestehenden oder einer zu verbessernden Rechtsordnung, 
müssen auf vielen Ebenen geführt werden. Demokratisch legitimierte und pluralistisch besetz-
te Ethik-Kommissionen mit klaren Aufgaben sind dabei oft ein geeigneter Rahmen. 

 


