WILHELMS-UNIVERSITAT

e MUNSTER

» Sinn und Grenzen von Ethik-Kommissionen
aus philosophischer Sicht
Ludwig Siep

. l!l NORMENBEGRUNDUNG
wissen.leben

<
wwudy minster T .



Preprints and Working Papers of the Centre for Advanced Study in Bioethics Miinster 2012/30

> Sinn und Grenzen von Ethik-Kommissionen
aus philosophischer Sicht
Ludwig Siep

Ethik-Kommissionen sind seit ihrer Entstehung der Kritik und dem Argwohn ausgesetzt. Kri-
tik kommt von den verschiedensten Seiten: Philosophen bestreiten, dass es in der Ethik ein
sicheres Wissen gibt, dass jemanden zum Experten oder 6ffentlichen Ratgeber qualifiziert. Ju-
risten sehen die Kompetenzen der Staatsgewalten durch solche Kommissionen eingeschrinkt,
vermissen die demokratische Legitimation und fiirchten das Eindringen diffuser moralischer
Kategorien in das geschlossene System des Rechts. Wissenschaft und forschungsbasierte In-
dustrie befiirchten fortschrittsfeindliche Sittenwichter. Arzte wollen sich nicht bevormunden
lassen und die breite Offentlichkeit argwohnt eine von den zu Beratenden (Arzte, Wissen-
schaftler, Politiker) selber ausgewihlte Scheinkontrolle oder Akzeptanzbeschaffung.

Vieles an dieser Kritik geht auf Missverstindnisse zuriick. Sie beziehen sich sowohl auf den
Begriff , Ethik“ wie den von ,Kommission®“.! Unter Ethik werden in 6ffentlichen Ethik-Kom-
missionen nicht rein moralische Normen und ihre wissenschaftliche Begriindung verstanden,
wie in den wissenschaftlichen Disziplinen dieses Namens (sei es in der Philosophie, Theologie
oder der Rechtsethik). Es geht vielmehr auch um die erwartete Akzeptanz von Rechtsnormen
und medizinischen oder politischen Entscheidungen bei Betroffenen, seien es spezielle wie

1 Vgl. zum Folgenden L. Siep, , Ethik-Kommissionen — Ethik-Experten? In: Grundkurs Ethik, hrsg.v.].S. Ach,
K. Bayertz, L. Siep, Paderborn 2008, 181-191.



Patienten, oder ganze Bevélkerungen, vor allem hinsichtlich ihrer Uberzeugungen. Dabei sind
die Normen und Kriterien, auf die sich die Berater stiitzen, oft nicht ,letzte® wie in der all-
gemeinen philosophischen Ethik — man denke an den kategorischen Imperativ oder das Nut-
zenmaximierungsprinzip — sondern geltende Gesetze oder die ,guten Sitten® etc. Die Ethik-
Kommissionen etwa der europiischen Forschungsforderung beraten etwa iiber ,ethical, legal
and social aspects® der Forschung und sind entsprechend interdisziplinir besetzt.

Ebenso missverstindlich ist der Begriff ,Kommission®, der eine Fiille unterschiedlicher
Gremien umfasst, vom klinischen Ethik-Komitee eines Krankenhauses {iber die regionalen
Ethik-Kommissionen fiir die klinische Forschung bis zu beratenden Kommissionen auf na-
tionaler oder iibernationaler Ebene. Die Unterschiede der Kommissionen liegen nicht nur in
der Reichweite und oft auch dem Ursprung — gesetzlich oder freiwillig — sondern vor allem
in den Aufgaben. Uber eine einzelne therapeutische Mafinahme in der Klinik zu beraten, ist
eine vollig andere Aufgabe als {iber internationale Studien der Medikamentenentwicklung zu
befinden. Gesetzeskonkretisierende Kommissionen wie die Gendiagnostik- oder die Stamm-
zellenkommission haben ein andere Aufgabe als Ethik-Rite, die Vorschlige fiir neue Gesetze
(»de lege ferenda®) erarbeiten, wie der deutsche Ethik-Rat. Keiner dieser Rite gibt Sachgutach-
ten ab, wie andere Expertenkommissionen, und keine hat allein — also ohne Zusammenwirken
mit staatlichen Genehmigungsbehérden oder mit dem Parlament — Entscheidungsbefugnisse.

Hier geht es nur um einige Bemerkungen zu Sinn und Grenzen aus philosophischer Sicht,
mit einem Seitenblick auf die rechtliche Perspektive. Ethik-Kommissionen sind zeitgleich mit
einer Entwicklung in der philosophischen Ethik entstanden — beide Prozesse haben sich wech-
selseitig verstirkt. Ich meine die Entwicklung von Ethiken letzter Prinzipien und hoch-abs-
trakter Regeln zu Ethiken, nach denen Situationen oder Situationstypen nicht einfach unter
solche Regeln subsumierbar sind, sondern situationsflexible Haltungen (, Tugenden®), Abwi-
gungen zwischen Kriterien und Ratschlige bei unlésbaren Dilemmata erforderlich machen.
Die entsprechenden metaethischen Diskussionen kénnen hier nicht dargestellt werden. In den
fiihrenden Kompendien und Handbiichern der angewandten Ethik spielen heute ,Prinzipi-
en mittlerer Reichweite®, die konkretisiert und abgewogen werden miissen, eine mafgebliche
Rolle.? Es gibt eine Renaissance der Kasuistik bis hin zu ,narrativen® Ansitzen, in denen die
genaue Beschreibung der Situation und ihrer institutionellen und personalen Rahmenbedin-
gungen zur Begriindung ethischer Urteile beitrigt.” Die Selbstindigkeit von gesellschaftlichen
Bereichen und Berufen wird vor allem hinsichtlich der medizinischen Ethik, aber auch der
Technik- und Wirtschaftsethik betont.* Dass ethische Urteile auf diesen Ebenen im interdis-
ziplindren Dialog mit den Vertretern der entsprechenden Wissenschaften und Berufe gebildet
werden miissen, liegt daher auch von der Entwicklung der Ethik als philosophischer Disziplin
selber her nahe.

Zu einer reinen Situationsethik kann es allerdings in der angewandten Ethik und in Ethik-
Kommissionen nicht kommen, weil es immer auch um die Anwendung von Gesetzen und
die Verlisslichkeit sozialer Rollentriger — etwa bei Arzten — geht. Es handelt sich also immer
um Situationstypen, nie um véllig partikulare Entscheidungen. Selbst einem guten Arzt oder

2 Vgl etwa die ,Prinzipienethik von Beauchamp und Childress: T.L. Beauchamp/J.E. Childress, Principles of
Bioethics, New York, 6. Aufl., 2009.

3 Zur Kasuistik vgl. A.R. Jonsen / S. Toulmin: The Abuse of Casuistry. Berkeley u.a. 1988; zur narrativen Ethik
W. Lesch: ,Narrative Ansitze der Bioethik®. In: W. Diiwell / K. Steigleder (Hrsg.), Bioethik, 184-199.

4 Vgl.]. Nida-Riimelin: Angewandte Ethik. Stuttgart 2005.



Techniker méchte man Entscheidungen nicht ginzlich iiberlassen, ohne den Rahmen seiner
gesetzlichen oder standesrechtlichen Entscheidungsspielrdume zu kennen.

Der Abschied von der Letztbegriindung, fiir die jede alternative Position widerspriichlich
ist, wird der philosophischen Ethik nicht nur ,fachintern® nahe gelegt, sondern auch durch
ihre Position in einer pluralistischen Gesellschaft. Mit unterschiedlichen Uberzeugungssyste-
men, theistischen und atheistischen oder agnostischen, religiosen und sikularen, europiischen
und auflereuropiischen, hingen auch differierende Moralvorstellungen und Ethiken zusam-
men. Das wird vor allem dann wichtig, wenn man nicht nur eine abstrakte Minimalmoral
formulieren will, sondern Ratschlige in konkreten Entscheidungssituationen oder bei konfli-
gierenden gesellschaftlichen Optionen.’

Zur Pluralitit kommt die Komplexitit einer wissenschaftlich-technischen Gesellschaft mit
ebenso komplexen Regelungs- und Verwaltungsstrukturen. Natiirlich sind in einer demokra-
tischen Gesellschaft dafiir primir die staatlichen Organe zustindig. Aber das Tempo der wis-
senschaftlichen Entwicklungen stellt diese oft vor nicht strike geregelte Anwendungsfille. Pro-
bleme der Kollision von Grundrechten werden hiufiger, Gesetzgeber greifen auf unbestimmte
Rechtsbegriffe zuriick und Gerichte auf die guten Sitten oder die ,,Wertordnung® von Verfas-
sungen. Auch der Europiische Gerichtshof betonte kiirzlich in seiner umstrittenen Entschei-
dung tiber Stammzell-Patente, die 6ffentliche Ordnung (ordre public) sei nicht nur im Sinne
der geltenden Rechtsordnung zu verstehen, sondern auch im Sinne der ,,in den Mitgliedstaaten
anerkannten ethischen oder moralischen Grundsitzen® (Abschn. 39).

Das Aufkommen interdisziplindr zusammengesetzter Ethik-Kommissionen scheint mir
schliefflich auch einer Entwicklung in den empirischen Wissenschaften geschuldet: Auch hier
gibt es vielfach keine unumstrittenen Expertenmeinungen mehr, die ein Richter oder eine Be-
hérde einholen kdnnte. Parlamente konnen in ihren Ausschiissen und Enquéte-Kommissionen
diese Vielfalt widerstreitender Expertenauffassungen zwar ,abbilden. Wenn es aber um dau-
erhafte bzw. regelmif3ig wiederkehrende Beratungsaufgaben geht, ist eine interdisziplindr und
auch intern pluralistisch zusammengesetzte Kommission eine sinnvolle Einrichtung.

Der philosophischen Kritik an der ,Expertenanmaflung® der Kommissionen ist also oft
schon durch die Klirung der Aufgaben der Wind aus den Segeln genommen. Wer allerdings
davon ausgeht, dass in den ethischen Entscheidungen moderner Gesellschaften nur moralische
Gesetze anzuwenden seien, fir die weder empirische Daten noch die Pluralitit moralischer
Einstellungen eine Rolle spielen, wird die Kommissionen als verfehlte Einrichtungen fiir Ab-
wigungen und Kompromisse ansechen miissen. Er wird die Ethik aus der ,Anwendung® dann
aber auch weitgehend zuriickziehen missen.

Der entgegen gesetzte Einwand lautet, dass philosophische Ethiker keine von ,gewohnli-
chen Menschen unterschiedene Kompetenz hitten.® Philosophische Ethiker kénnen in der
Tat tiber moralische Konflikte in einer Gesellschaft nicht von einer Warte der reinen Vernunft
oder der wissenschaftlichen Tatsachen entscheiden. Jedem Biirger verbleibt das Recht auf ein
eigenes Urteil in moralischen Angelegenheiten — allerdings muss er in der Regel die Folgen ,,ti-
tiger“ Abweichungen vom geltenden Recht auch tragen. In einer Demokratie hat man ferner
das Recht, zu jeder Entscheidung tiber Gesetze und ihre Durchfiihrung ein eigenes Urteil ab-

N

Vgl. dazu auch L. Siep, Konkrete Ethik. Frankfurt 2004.

6 Vgl. dazu neuerdings etwa Ch. Amman, ,,Wider die ethische Expertokratie. Eine Polemik in ernsthafter Ab-
sicht.“ In: Ch. Amman/B. Bleisch/A. Goppel (Hrsg.), Miissen Ethiker moralisch sein? Essays iiber Philoso-
phie und Lebensfithrung. Frankfurt 2011, 177-194.



zugeben und dies in die Wahlentscheidung einflielen zu lassen. Das dndert aber nichts daran,
dass Philosophen, die in ethischen Debatten geschult und fiir das Verstindnis der anderen in
den Kommissionen vertretenen Wissenschaften gut vorbereitet sind, sinnvoller Weise an einem
Ratschlag mitarbeiten konnen. Kommissionsempfehlungen sind immer interdisziplinir und
gemeinsam erarbeitet — meist auch ihre Minderheitsvoten. Es gibt auch Kommissionen, etwa
klinische Ethik-Komitees und Kommissionen fiir klinische Forschung, in denen Patientenver-
treter die Optik des wissenschaftlich nicht ausgebildeten Patienten reprisentieren sollen. Meist
sagen Ethik-Kommissionen auch nicht, was ,richtig® oder , falsch, sondern was verantwortbar
bzw. vertretbar ist oder nicht.

In der Kritik der Philosophen an den Ethik-Kommissionen spiegeln sich in der Regel De-
batten um ethische oder gar metaethische Grundpositionen. Das ist berechtigt, weil nicht alle
dieser Positionen offen sind fiir Abwigungen, Wertkonflikte oder Pflichtenkollisionen, einen
rationalen Pluralismus oder gar Kompromisse in der Moral.” Kritik scheint mir aber auch be-
rechtigt, wenn Kommissionen den Pluralismus in den moralischen Uberzeugungen und ethi-
schen Positionen ,,unter den Teppich kehren®.?

Philosophen in Ethik-Kommissionen miissen sich bewusst sein, dass sie ethische Probleme
nicht aus der rein theoretischen Distanz ihrer Wissenschaft, sondern in der , Teilnehmer-Per-
spektive des Mitgliedes einer Gesellschaft behandeln miissen, die sich auf dem Hintergrund
ausreichender moralischer Konsense eine bestimmte Rechtsordnung gegeben hat.” Es geht um
deren Auslegung oder Fortentwicklung in neuen Situationen oder Konstellationen, die durch
den technisch-wissenschaftlichen Fortschritt — neutraler gesagt: Weiterentwicklung — entste-
hen." Es geht in seltenen Fillen auch um Entscheidungen — um es vorsichtig zu sagen — an der
Grenze strikter Gesetzeskonformitit. In klinischen Ethik-Komitees kann das vorkommen und
soll dann die Entscheidung des irztlichen Gewissens auf eine objektivere Grundlage stellen.
Aber auch in Forschungskommissionen sind etwa schon vor der 12. Novelle des Arzneimittel-
gesetzes nicht streng gesetzeskonforme Forschungen an Kindern beraten worden, ohne die sich
die Medizin auf diesem Gebiet iiberhaupt nicht hitte bewegen kénnen — und entsprechend
Kinder in unverantwortlicher Weise behandelt worden wiren.

Philosophen kritisieren gelegentlich auch den fehlenden ,ethischen® Uberlegungsspiel-
raum. Darin treffen sie sich mit Rechtswissenschaftlern, die gerade diesen Spielraum fiir ver-
fassungsrechtlich bedenklich halten. Auch der Gesetzgeber ist gegen allzu viel , Flexibilitdt*
von Ethik-Kommissionen gelegentlich selber argwdhnisch. Dass etwa die Entscheidungen

7 Zu Kompromissen in der Ethik vgl. V. Zanetti, ,,Sind ethische Kompromisse kompromittierend?* In: Am-
man/Bleisch/Goppel (Hrsg.) Miissen Ethiker moralisch sein? (vgl. Fn. 6 0.), 287-301.

8 Skeptisch wird man etwa, wenn die Ethik-Kommission ,,Sichere Energieversorgung” einen Konsens zwischen
einer , kategorialen® Ablehnung der Kernenergie und einer ,relativierenden Risikoabwigung® konstatiert. Bei-
de stimmten darin iiberein, ,die Nutzung der Atomkraftwerke so ziigig zu beenden, wie ihre Leistung
durch risikodrmere Energien nach Mafigabe der okologischen, wirtschaftlichen und sozialen Vertrig-
lichkeit ersetzt werden kann® (Abschluflbericht S. 15). So verniinftig das sein mag — eine kategoriale (,de-
ontische®) Ablehnung der Kernenergie kann die Beendigung kaum von der ,,wirtschaftlichen Vertriglichkeit®
(d.h. der Erhaltung des Wohlstandes in Deutschland) abhingig machen.

9 Vgl dazu L. Siep, ,Ethik in Anwendung: Der Philosoph in Ethik-Kommissionen.“ In: B. Gesang (Hrsg.),
Biomedizinische Ethik. Aufgaben, Methoden, Selbstverstindnis. Paderborn 2002, 86-96. Ahnlich auch S.
Véneky, ,Ethische Experten und moralischer Autoritarismus®. In: S. Véneky/C. Hagedorn/M. Clados/].v.
Achenbach, Legitimation ethischer Entscheidungen im Recht. Heidelberg 2009, 85-97, bes. 95 £.

10 Vgl.M. Albers: ,Die Institutionalisierung von Ethik-Kommissionen. Zur Renaissance der Ethik im Recht.”
In: KritV 86, (2003), 419-436.



der Zentralen Ethik-Kommission fiir Stammzellenforschung (ZES) vom Gesetzgeber an eine
ykurze Leine der Bindung an bestimmte Gesetzesparagraphen gelegt wurden, ist bekannt."
Vermieden werden sollte offenbar nicht nur zuviel Ermessensspielraum, sondern auch eine
Wiederholung der Grundlagendebatte um die Embryonenforschung in der Kommission. Sie
hitte den parlamentarisch erzielten Ausgleich zwischen den Grundrechten der Forschungsfrei-
heit und des Lebensschutzes — fiir viele indirekt gefihrdet durch die nachtrigliche Billigung
der Zerstérung von Embryonen — unterlaufen kénnen. In der Gesetzesbegriindung'? heift es
aber, dass in der Prifung der Kommission Standards entwickelt werden sollten, die auf dem
Hintergrund der ,, Wertentscheidung® des Embryonenschutzgesetzes verhindern, dass es zu ei-
nem ,ethischen und rechtlichen Wertungswiderspruch® zwischen den einschligigen Gesetzen
kommt. Auch die Begriffe des § 5 StZG bediirfen durchaus der Prizision und Anwendung
durch die Kommission und die von ihr beratene Genehmigungsbehérde.” Das betrifft etwa
die ,Hochrangigkeit®, unter der nach der Begriindung des entsprechenden Paragraphen nicht
nur wissenschaftliche Qualitits-Standards, sondern auch die ,,Zwecksetzung® der Forschungs-
projekte verstanden wird. Es gehéren dazu ferner Fragen moglicher Alternativen zu embryona-
len Stammzellen, etwa f6taler Zellen, der Verhinderung von Chimiarenbildung beim Erproben
humaner Zellen im Tiermodell,' oder der Grenze zwischen Grundlagenforschung und ,.kom-
merzieller* Anwendung.

Die Kritik oder Sorge aus rechtswissenschaftlicher Perspektive erscheint mir durchaus be-
rechtigt.”” Ethik-Kommissionen konnen ein Demokratiedefizit haben und die Kompetenz und
Verantwortlichkeit von verfassungsmifligen Gewalten tangieren. Das erstere entweder dann,
wenn sie eine korporative ,,AbschlieSung® darstellen oder wenn sie ohne Beteiligung demokra-
tisch legitimierter Institutionen und Personen zustande kommen. Das kann bei Kommissionen
der Fall sein, in der 4rztliche Standesvertreter oder Wissenschaftler im Wesentlichen unter sich
sind. Es kann auch dann gelten, wenn Parlamente oder Behorden bei der Auswahl der Kom-
missionsmitglieder sich allzu sehr von ihren eigenen partei- oder forschungspolitischen Zielen
leiten lassen.

Ethik-Kommissionen beriihren in der einen oder anderen Art in der Tat die Aufgaben
staatlicher Gewalten. Fiir legislative Aufgaben kann das bei Ethik-Beiriten auf Lander- oder
Bundesebene der Fall sein. Fiir exckutive Aufgaben gilt es bei Kommissionen mit Genehmi-
gungsbefugnissen. In die Nihe judikativer bzw. richterlicher Funktionen schliefflich kommen
klinische Ethik-Komitees oder Kommissionen, die {iber Gesetzesangemessenheit in Einzelfil-
len entscheiden sollen, wie moglicherweise die im Gesetz zur Praiimplantationsdiagnostik vor-
geschene Ethik-Kommission.'®

11 Vgl. Stammzellgesetz (StZG) § 9. Kritisch zur Funktion der Zentralen Ethik-Kommission (ZES) vor allem
D. Birnbacher, ,Pathologien an der Nahtstelle von Recht und Ethik in der Biomedizin“, ARSP 96 (2008),
435-448, bes. 445-447.

12 Vgl. Begriindung des StZG, Allgemeiner Teil, Abschn. IT (Bundestagsdrucksache 14/8394). Vgl. auch L. Siep
,In diesem Sinne ethisch vertretbar®. Zum Ethikverstindnis der Zentralen Ethik-Kommission fiir Stammzel-
lenforschung. In: Bundesgesundheitsblatt Bd. 51, H. 9, September 2008, 950-953.

13 Vgl. die im Bundesgesundheitsblatt seit 2003 verdffentlichten jihrlichen Titigkeitsberichte der ZES sowie die
einschligigen Artikel zur Titigkeit der Kommission in Bundesgesundheitsblatt Bd. 51, H. 9, September 2008.

14 Die Chimirenbildung wird im Stammzellgesetz nicht erwihnt, sie wird aber verboten im § 7 des EschG,
dessen Schutz das StZG nach seinem Titel ,sicherstellen® soll.

15 Vgl. dazu umfassend S. Voneky, Recht, Moral und Ethik, Tiibingen 2010.

16§ 3a, Abs. 3 des Gesetzes zur Anderung des Embryonenschutzgesetzes vom Juli 2011 (,nach einem positiven
Votum einer interdisziplinir zusammengesetzten Ethik-Kommission®).



Bei den Kommissionen, die den Gesetzgeber beraten, ist eine Kompetenz—Uberschreitung
unwahrscheinlich, weil sie keinerlei Entscheidungsbefugnisse und keine Sanktionsméglichkei-
ten hinsichtlich ihrer Empfehlungen haben. Es kommt nur auf die Transparenz und Gesetzes-
konformitit ihrer Einrichtung, Zusammensetzung und Verfahrensordnung an."”

Bei den tibrigen Kommissionen ist die Gefahr der Kompetenzvermischung grofler gewor-
den, seit sie nicht mehr auf Beratungsaufgaben beschrinkt sind, sondern zumindest de facto
Genehmigungsfunktionen erhalten haben. Das gilt etwa fiir die Kommissionen fiir klinische
Forschung, die nach den gesetzlichen Vorgaben heute , positive Voten® abgeben miissen, ohne
die eine Forschung nicht genehmigt wird. Eine erhebliche Bindungskraft entwickeln auch
die Stellungnahmen der Kommissionen fiir zentrale Genehmigungsbehérden im Bereich der
Biotechnologie (Stammzellforschung, Gendiagnostik, biologische Sicherheit etc.). Sie miissen
aber in die Genehmigungsverfahren insoweit eingebunden sein, dass Behordenzustindigkeit
und Verwaltungsrecht — mit den entsprechenden Klagemoglichkeiten — intakt bleiben. Auch
Einzelfallberatung darf nicht Kommissionsmitglieder oder die Kommissionen als ganze in die
Rolle von Richtern bringen oder diese ersetzen.

Man kann in der Entwicklung der Beratungs- zu Genehmigungsfunktionen und deren
Einbindung in verwaltungsrechtliche Verfahren auch eine Art Riickholung der Ethik in das
Recht sehen.' Wenn das einer verfassungs- und verwaltungsrechtlichen Unkontrollierbarkeit
ethischer Beurteilung wehren soll, ist dagegen nichts einzuwenden. Wenn die gesetzlichen
Formulierungen aber so spezifisch werden, dass sie keinen oder nur noch richterlichen Ausle-
gungsspielraum zulassen, und die Ethik (im obigen weiten Sinne) strikt daran gebunden wird,
dann geht der Gewinn der gesteigerten Lernfihigkeit des Rechts und des Tests der Vereinbar-
keit seiner Setzungen mit den verbreiteten moralischen Wertungen wieder verloren.

Es gibt aber nach wie vor auch eine Tendenz der Vermehrung und des Bedeutungszu-
wachses von Ethik-Kommissionen — man denke an die Ethik-Kommission ,,Sichere Energie-
versorgung” oder an die im PID-Gesetz vorgesechenen Kommissionen.' Vielleicht liegt darin
auch ein Versuch der Selbstentlastung der Politik — Wertkonflikte werden umgangen und auf
scheinbare ,,Sachkompetenz® verschoben, wie das seit Jahren in vielen Kommissionen etwa der
Sozialpolitik zu beobachten ist. Vielleicht hat es auch mit Vertrauensverlust der Biirger zu tun
oder zumindest mit dem Versuch, in weltanschaulich und moralisch brisanten Fragen noch
eine letzte Schutzinstanz in Gestalt einer Ethik-Kommission einzurichten.?

17 Vgl H. Dreier, ,,Wozu dienen Ethikrite?” In: Offentliches Recht im offenen Staat. Festschrift fiir Rainer Wahl
zum 70. Geburtstag, Berlin 2011, 57-73. Zu dem Problemen der Einrichtung und Zusammensetzung S. Vo-
neky, Recht, Moral und Ethik, (vgl. Fn. 15 0.), bes. 534-638; vgl. auch den Beitrag von W. Dederer in diesem
Band...

18  ,Die Ethik wird dabei paradoxerweise gerade zum Opfer des Erfolges der Ethik-Kommissionen: Der zunichst
faktische, dann auch rechtliche Bedeutungszuwachs der Voten der Ethik-Kommissionen ruft eine rechtliche
Vereinnahmungsdynamik auf den Plan, der (sic!) die Ethik als selbstindigen BewertungsmafSstab verdringt.”
B. Fateh-Moghadam/G. Atzeni, ,Ethisch vertretbar im Sinne des Gesetzes — Zum Verhiltnis von Ethik und
Recht am Beispiel der Praxis von Ethik-Kommissionen.“ In: Véneky/Hagedorn/Clados/v. Achenbach (Hrsg.)
Ethische Entscheidungen im Recht (vgl. Fn. 9 0.), 114-143, hier 123.

19 Vgl. Fn.8u. 160.

20  Fateh-Moghadam/Atzeni sehen die Differenz der Ethik-Kommissionen zu anderen rechtlichen Prozeduren in
einer Zeitdimension: ,,Die fiir das Recht typische fragmentarische ex-post-Kontrolle im Konfliktfall wird auf
eine priventive Priifung in jedem Einzelfall umgestellt (Fn. 9 o. 127)



Ethik-Kommissionen sollten mit solcher Verantwortungszuschiebung sehr vorsichtig um-
gehen. Mehr als Abwigungskriterien zu benennen und korrigierbare Abwigungs- oder Regu-
lierungsvorschlags zu formulieren, kénnen sie in der Regel nicht leisten. Das sollte auch nur da
der Fall sein, wo erkennbar iiber die strikte Rechtsauslegung hinaus moralische Uberlegungen
oder Grundsatzfragen der ,ethischen Vertretbarkeit“ beriihrt sind. Von Privatmoral oder welt-
anschaulicher Moralisierung miissen Rechtssysteme in der Tat frei bleiben. Aber die technische
Entwicklung und die weltanschauliche Pluralisierung generieren offenbar zunehmend Prob-
leme, die nicht allein im Zusammenwirken von Juristen und Experten norm- bzw. wertfreier
Wissenschaften gelost werden kénnen. Die notwendigen Debatten um iiberzeugende norma-
tive Losungen, sei es im Rahmen der bestehenden oder einer zu verbessernden Rechtsordnung,
miissen auf vielen Ebenen gefiihrt werden. Demokratisch legitimierte und pluralistisch besetz-
te Ethik-Kommissionen mit klaren Aufgaben sind dabei oft ein geeigneter Rahmen.



