
>	 Der hirntodbasierte Tod als Rechtsf iktion? 	
	 Zu einer aktuellen medizinethischen Debatte
  	Bettina Schöne-Seifert

Preprints and Working  
Papers of the Centre for  

Advanced Study in Bioethics
Münster 2014/69



2

>	 Der hirntodbasierte Tod als Rechtsfiktion? 	
	 Zu einer aktuellen medizinethischen Debatte*

	 Bettina Schöne-Seifert

Preprints and Working Papers of the Centre for Advanced Study in Bioethics Münster 2014/69

1   Schlaglichter auf ein noch immer aktuelles Problem

Für das Jahr 2013 wies der Deutsche Ethikrat als einen seiner vier Arbeitsschwerpunkte „Hirn-
tod und die Entscheidung zur Organspende“ aus.1 Eine Stellungnahme wird für 2014 mit 
Spannung erwartet. 

Im September 2013 fand am Zentrum für Interdisziplinäre Forschung in Bielefeld ein mit 
internationalen und interdisziplinären Experten besetztes Symposion zum Thema „The Im-
portance of Being Dead – The Dead Donor Rule and the Ethics of Transplantation Medicine“ 
statt. Den öffentlichen Abendvortrag hielt der renommierte US-Bioethiker James F. Childress2, 
der sich in der Diskussion zu einem „Agnostizismus“ in der Frage des Hirntods und mancher 
Anschlussprobleme bekannte – ganz im Gegensatz zu früheren Überzeugungen.

Im Januar 2014 berichtete die Frankfurter Allgemeine unter der Überschrift „Gericht stoppt 
Behandlung einer Hirntoten“, zwei Tage zuvor sei die künstliche Beatmung und Ernährung der 
33-jährigen schwangeren Texanerin Marlise Munoz eingestellt worden, nachdem das Oberste 
Bezirksgericht erklärt habe: „Mrs. Munoz ist tot.“. Die Patientin war zwei Monate zuvor, im 
vierten Monat schwanger, nach einem „Zusammenbruch“ ins Krankenhaus eingeliefert, später 
als hirntot diagnostiziert und dann zum Anlass tragischer Fehden u. a. zwischen ihrem auf 
Therapieabbruch drängenden Ehemann und dem auf Behandlungsfortsetzung insistierenden 
Krankenhaus geworden.3 Der Fall, in seiner Grundkonstellation alles andere als neu, führte zu 
internationalen Debatten. 

* 	 Dieser Text ist ein um den Abschnitt 6 erweiterter und darüber hinaus in einigen Punkten veränderter Wie-
derabdruck meines Aufsatzes Hirntod: Ja aber … In: Ach, JS/Lüttenberg, B/Quante, M(Hgg.): wissen.leben.
ethik – Themen und Positionen der Bioethik. Münster: S. 67–77, der im Juni 2014 erscheint.

1 	 URL: http://www.ethikrat.org/arbeitsprogramm/ (letzter Zugriff April 2013).
2 	 Childress, J F: Difficulties of Determining Death: What Should We Do About the Dead Donor Rule’? In: ZIF 

Mitteilungen 1, 2014: S. 28–39: S. 39. 
3 	 Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 28.01.2014: S. 007.



3

Die Liste solcher und ähnlicher Alltagsmeldungen könnte leicht fortgeführt werden – das 
Bemerkenswerteste an ihr ist, dass sie eine offenbar wachsende Skepsis gegenüber der jahr-
zehntelangen mainstream-Anerkennung des Hirntods als Tod des Menschen anzeigt. Notori-
schen Kritikern bereitet dies späte Genugtuung, manchen Transplantationschirurgen gehörige 
Bauchschmerzen und der Bioethik die unbequeme Einsicht, sich – zumindest was die Mehr-
heit ihrer Fachleute betrifft – mit der außerordentlich komplexen Thematik noch immer nicht 
ausreichend beschäftigt zu haben. So forderte denn auch James Childress gegen Ende seines 
bereits erwähnten Bielefelder Abendvortrags „further conceptual and scientific work on deter-
mining death“ sowie „to undeceive the public, through transparency, public engagement, and 
disclosure of information to prospective donors“.4 

2   Kurze Geschichte einer verworrenen Debatte

Die Geschichte der sogenannten Hirntod-Debatte ist – oberflächlich betrachtet – rasch er-
zählt. Wenn es allerdings darum geht, ihre Argumente und Teilkontroversen zu systematisie-
ren, wird das Unterfangen hochkomplex. Wohl steht im Kern der Diskussion die klar formu-
lierte Frage, ob der Hirntod als „Tod des Menschen“ (simpliciter) zu verstehen sei. Doch bei der 
Beantwortung dieser Frage geht es um Vielerlei – hier in den Worten des Philosophen Michael 
Nair-Collins:

“It’s not merely about the nature of human life and death. Interwoven into this de-
bate are deep philosophical issues on realism, the normative/descriptive distinction, 
the relation of thought and language to the world, the mind-body problem, person-
hood, moral status, and the ethics of killing. There are also social and legal factors,  
biological disputes about organismic functioning, and, of course, organ transplanta-
tion is a key feature in the dialectic.”5

Oberflächlich erzählt, wurde die These von der Gleichbedeutung des Hirntods mit dem Tod 
des Menschen (im Folgenden: Äquivalenzthese oder ÄT) zum Ende der 1960er Jahre internati-
onal von verschiedenen medizinischen Fachgremien aufgestellt, am prominentesten von einem 
mit dieser Frage betrauten Harvard Ad Hoc Committee.6 Mit den damals neu eingeführten 
intensiv-medizinischen Beatmungstechniken konnten Patienten nämlich erstmals in einen Zu-
stand kommen, in dem krankheits- oder unfallbedingt alle Hirnfunktionen erloschen sind, die 
Herz-Kreislauf-Funktionen aber aufrecht erhalten werden können. In diesem Zustand haben 
Patienten sämtliche kognitiven Fähigkeiten irreversibel verloren, was auch als mentaler Tod oder 
Bewusstseinstod bezeichnet wird. Zudem fehlen ihnen, ebenfalls irreversibel, zentrale vegetative 
Steuerungsfähigkeiten, etwa zur Atmung, die somit ggf. künstlich aufrechterhalten werden 
muss. Phänomenal erscheinen die Betroffenen wie in tiefster Narkose.

Diesen speziellen Zustand galt es damals zu klassifizieren, nicht zuletzt mit Blick auf die 
Gebotenheit eines Therapieabbruchs und die Zulässigkeit von Organentnahmen zu Transplan-
tationszwecken (auch diese Interventionen waren ein Novum jener Jahre). Rasch wurde besag-

4 	 Childress 2014: S. 39.
5 	 Nair-Collins M: On Brain Death, Paternalism, and the Language of „Death“. In: Kennedy Institute of Ethics 

Journal 23, 2013, S. 53–104: S. 53.
6 	 Harvard Medical School Ad Hoc Committee to Examine the Definition of Brain Death: Report: A Definition 

of Irreversible Coma. In: Journal of the American Medical Association 205, 1968: S. 337–340. 



4

te Äquivalenzthese (ÄT), mitsamt einer Reihe von Tests zur Feststellung des Totalausfalls der 
Hirnfunktionen in die intensiv- und transplantationsmedizinische Praxis vieler westlicher Län-
der übernommen – ohne eine rechte Begründung und ohne eine öffentliche Debatte. Durch 
diese Umstände hält sich bei manchen ÄT-Kritikern hartnäckig die verschwörungstheoretische 
Ansicht, ÄT sei eine utilitaristisch motivierte Organbeschaffungslüge gewesen und könne an-
ders auch gar nicht plausibilisiert werden.7

Erst in den 1980er Jahren begann in den USA eine systematischere Bioethikdebatte über 
die Gründe und Gegengründe für ÄT, wesentlich im Kontext der damals tätigen President’s 
Commission.8 Es bildete sich dort als mainstream-Auffassung eine biologisch-organismisch 
begründete Affirmation von ÄT heraus: Hirntote seien tot simpliciter, weil mit ihrem Gehirn 
die Integrationsinstanz ihres Organismus irreversibel ausgefallen sei und dieser somit nicht 
mehr als Ganzer funktioniere. Die Commission schlug die rechtliche Anerkennung eines krite-
rialen Doppelstandards vor, der nach und nach von allen US-Bundesstaaten anerkannt wurde: 
Tot ist demnach, wer einen irreversiblen Ausfall entweder seiner gesamten Hirnfunktionen 
oder seiner Herz-Kreislauffunktionen erleidet.9 Auch in Europa wurde ÄT erst mit erheblicher 
Verzögerung tiefgründiger diskutiert, in Deutschland in den 1990er Jahren – nicht zuletzt 
im Vorfeld der Transplantationsgesetzgebung von 1997.10 Die hierzulande gewissermaßen als 
Elitekonsens vertretene Position war die Affirmation von ÄT mit einer Doppelbegründung: 
Verlust der integrierten Funktion des Organismus sowie aller kognitiven Funktionen.11 Gewiss 
wurden in den USA, wie in Deutschland die jeweiligen mainstream-Positionen aus verschiede-
nen Perspektiven harsch kritisiert12, doch blieb dies über etwa zwei Jahrzehnte gesellschaftlich 
und medial insgesamt ein eher marginales Phänomen. 

3   Neue Einsichten?

Daran haben, so scheint mir, drei Kategorien von Einsichten auf je unterschiedliche Weise et-
was geändert: (i) empirische Befunde im Kontext von Todesfeststellungen, (ii) die international 
zunehmende Praxis der Organentnahme nach kardio-zirkulatorischer Todesbestimmung und 
(iii) eine komplexere, philosophische Hintergrunddebatte. 

Ad (i): Zu den relevanten empirischen Einsichten gehören vor allem die zahlreichen 
Nachweise komplexer Organfunktionen bei Patienten, die lege artis als hirntot diagnostiziert 
wurden. Erhaltene Temperaturregulation, das Potential zu Immunreaktionen, hormonellen 
Stressreaktionen oder Wundheilung sowie die reproduktive Fähigkeit, eine Leibesfrucht in 

7 	 Schlich T: Ethik und Geschichte: Die Hirntoddebatte als Streit um die Vergangenheit. In: Ethik in der Medi-
zin 11, 1999: S. 79–88.

8 	 President’s Council on Bioethics: Controversies in the Determination of Death. A White Paper. Washington 
D. C. 2008.

9 	 Vgl. (kritisch:) Gervais KG: Redefining Death, New Haven und London 1986: Kap.7.
10 	 Vgl. Schöne-Seifert, B: Defining Death in Germany: Brain Death and its Discontents. In: Youngner SJ, Ar-

nold RM, Schapiro R: The Definition of Death. Contemporary Controversies. Baltimore 1999.
11 	 Vgl. Birnbacher D, Angstwurm H, Eigler FW, Wuermeling H-B: Der vollständige und endgültige Ausfall der 

Hirntätigkeit als Todeszeichen des Menschen Anthropologischer Hintergrund. In: Deutsches Ärzteblatt 90, 
1993: S. A12926–2929.

12 	 Zur Systematik siehe: Nair-Collins 2013. Zum Stand der Debatte, insbesondere in den USA gegen Ende des 
20. Jahrhunderts, siehe Youngner SJ, Arnold RM, Schapiro R: The Definition of Death. Contemporary Contro-
versies. Baltimore 1999. 



5

sich heranwachsen zu lassen (s. o.) konterkarieren in den Augen sehr vieler das Diktum vom 
Totalverlust homöostatischer Organismusfunktionen. Solche Befunde, wie sie vor allem Alan 
Shewmon über viele Jahre gesammelt und in kritischer Absicht veröffentlicht hat13, stellen das 
Verständnis des Gehirns als (alleinige) Integrationsinstanz des Vegetativums und den Hirntod 
als Ende der organismischen Integriertheit ernsthaft in Frage.14 

Hingegen scheint es keine belastbaren neuen Daten und Einsichten zu geben, die eine in-
trinsische Unsicherheit der Hirntoddiagnostik oder gar die grundsätzliche oder temporäre Un-
beantwortbarkeit der Frage belegen würden, ob das biologische Substrat von Bewusstsein allein 
im Gehirn lokalisiert ist. Beide skeptischen Behauptungen werden von manchen ÄT-Kritikern 
ins Feld geführt, stehen aber in krassem Widerspruch zu gesichertem klinischen Hintergrund-
wissen und sollten daher mit den voranstehenden Befunden nicht vermischt werden.

Ad (ii): Ein weiteres Problem für die Plausibilität und Transparenz der Regeln zur Todesbe-
stimmung bei postmortalen Spenden sind die sogenannten DCDD-Praktiken (Donation after 
Circulatory Determination of Death), wie sie in den USA, Kanada und verschiedenen europä-
ischen Ländern seit Jahren mit zunehmender Häufigkeit realisiert werden.15 Solche Organ-
entnahmen, kurz nach dem Herzstillstand, werden überwiegend bei spendewilligen Patienten 
durchgeführt, die auf einer Intensivstation infolge eines gewollten Therapieabbruchs sterben. 
In einigen Ländern kommen zudem auch Patienten nach unerwartetem Herzstillstand und 
erfolglosen Wiederbelebungsmaßnahmen als Spender in Frage. In jedem Fall wird zwischen 
dem Einsetzen der Pulslosigkeit und der anschließenden Organexplantation eine Latenzzeit 
eingehalten, die gegenwärtig (je nach den geltenden und eben variablen Vorschriften) mindes-
tens zwei bis zehn Minuten beträgt. Diese no-touch time muss, so die theoretische Forderung, 
einerseits hinreichend kurz sein, um noch funktionsfähige Organe entnehmen zu können, und 
andererseits so lang wie nötig, um Todessicherheit zu garantieren. Dieser letzte Punkt jedoch 
birgt gravierende Probleme.

So wäre eine Hirntoddiagnostik gemäß den zeitaufwendigen neurologischen Tests, wie sie 
in Deutschland die Bundesärztekammer vorschreibt, in dieser kurzen Zeitspanne unmöglich. 
Hierzulande wäre eine solche Organentnahme aus „pulslosen Spendern“ daher von vornherein 
nicht mit dem Transplantationsgesetz vereinbar, das vor Explantationen immer die Durchfüh-
rung einer bestätigenden Hirntoddiagnostik verlangt. Die meisten Länder (eine der Ausnah-
men ist die Schweiz, s. u.) verlangen jedoch für DCDD lediglich eine Todesfeststellung nach 
Herzkreislaufkriterien. Hier nun besteht das Problem, dass der Herzstillstand eines Patienten 
eine gewisse Zeit lang potentiell reversibel ist – sei es durch Spontanerholung, sei es durch 
Wiederbelebungsmaßnahmen. Wenn Erstere nicht ermöglicht und Letztere auf Wunsch des 
Patienten unterlassen werden sollen, ist der Herzstillstand zwar schon mit seinem Eintritt ab-
sehbar permanent, nicht aber prinzipiell irreversibel. Manche Experten erklären mit Blick auf 
dieses Problem bereits die Permanenz des Kreislaufstillstands (durch bewussten Verzicht auf 
Wiederbelebung), statt dessen Irreversibilität (durch physiologische Bedingungen) für hinrei-

13 	 Exemplarisch: Shewmon DA: Chronic „Brain Death“: Meta-Analysis and Conceptual Consequences. In: 
Neurology 51, 1998: S. 1538–1545.

14 	 So stellvertretend für viele: Nair-Collins 2013: S. 71.
15 	 Vgl. Childress 2014; Miller F G, Truog RD, Brock DW: The Dead Donor Rule: Can It Withstand Critical 

Scrutiny? In: Journal of Medicine and Philosophy 35, 2010: S. 299–312. 



6

chend.16 Wohl mehrheitlich aber, wird dies als eine ganz und gar unplausible Umdeutung 
des Todes kritisiert. Aus dieser letzten Perspektive (der sich die Verfasserin anschließt) gibt es 
(rechts)ethisch nur drei Optionen: (i) auf DCDD-Praktiken zu verzichten; (ii) diese als Or-
ganentnahmen bei Noch-nicht-Toten zu verstehen oder aber (iii) kohärent zu begründen, dass 
und ab wann nach einem Kreislaufstillstand auch der Eintritt des Hirntods unterstellt oder 
durch einen hinreichend raschen klinischen Test in jedem Einzelfall bestätigt werden kann. 
Den dritten Weg geht die Schweiz, die nach zehn Minuten Latenzzeit, einen etwa einminü-
tigen klinischen Hirntodtest verlangt.17 Mit allen drei Optionen ist man erneut inmitten der 
Debatte um ÄT und deren Auslegung oder deren Alternativen.

Ad (iii): Schließlich ist nicht nur unter Medizinern, von denen viele über Jahrzehnte ÄT 
als ein naturwissenschaftliches Faktum verstanden wissen wollten, sondern auch unter Philo-
sophen und Juristen das Verständnis für die Komplexität der ÄT-Debatten gestiegen.18 Um auf 
der Höhe der gegenwärtigen Fachdiskussionen mitzuhalten, muss man sich mit dem Zusam-
menspiel metaphysischer, sprachphilosophischer, rechtlicher, pragmatischer sowie sozial- und 
medizinethischer Aspekte befassen. Einfache, augenfällige Lösungen, das dürfte klar gewor-
den sein, sind nicht zu haben. Die biologischen, epistemischen, phänomenalen und ethischen 
Konvergenzen und Eindeutigkeiten, welche die klassische Tod-Leben-Grenze aufweist, sind 
auf die technisch ermöglichten neuen Seinszustände von Patienten nicht übertragbar. 

4   Die Tote-Spender-Regel: Anfechtung von zwei Seiten

ÄT-Verneiner haben mit Blick auf die Zulässigkeit von Organspenden von hirntoten Patienten 
grundsätzlich zwei Möglichkeiten: Sie können solche Explantationen für ethisch inakzeptabel 
halten (wie es aber nur eine kleine Minderheit vertritt) oder sie können das Hintergrundspos-
tulat herkömmlicher Transplantationsethik aufgeben - nämlich, dass die Entnahme lebens-
wichtiger Organe nur nach Eintritt des Todes erfolgen dürfe. Dieser Vorschlag, die (in den 
Augen vieler Kritiker ohnehin ständig verletzte) Dead Donor Rule (Tote-Spender-Regel) expli-
zit aufzugeben, macht unter Bioethikern derzeit Schule.19 Was sich gegenwärtig der Mehrheit 
der Mediziner und vielen Juristen als ein Bruch mit dem ärztlichen Ethos und als eine nicht zu 
rechtfertigende Verletzung der Tötungsverbots-Norm darstellt20, wird von deren Befürwortern 
als eine Art Befreiungsschlag gesehen, der zugleich der, in ihren Augen bestehenden, Falschheit 

16 	 Bernat JL: How The Distinction between „Irreversible“ and „Permanent“ Illuminates Circulatory-Respiratory 
Death Determination. In: Journal of Medicine and Philosophy 35, 2010: S. 242–255 und ders.: On Noncon-
gruence between the Concept and the Determination of Death. In: Hastings Center Report 43, 2013: S. 25–33.

17	 Schweizerische Akademie der Wissenschaften: Feststellung des Tode mit Bezug auf Organtransplan- 
tationen. Medizin-ethische Richtlinien 2011. URL: http://www.samw.ch/de/Ethik/Richtlinien/Aktuell-guelti-
ge-Richtlinien.html (letzter Zugriff: April 2014). 

18 	 Als Beispiele angemessen komplex argumentierender Bioethiker, deren frühe Analysen fruchtbar rezipiert 
worden sind, sei verwiesen auf: Gervais 1986 und McMahan J: The Ethics of Killing. Problems at the Margins 
of Life, New York 2002. Für die deutsche Debatte vgl. Quante M: Personales Leben und menschlicher Tod. 
Frankfurt am Main 2002 und Stoecker R.: Der Hirntod. Ein medizinethisches Problem und seine moralphi-
losophische Transformation. Freiburg/Br. 2010 (=Neuauflage; Original 1999).

19 	 Vgl. Marquis D: Are DCD Donors Dead? In: Hastings Center Report 3, 2010: S. 24–30.; Miller FG, Truog 
RD, Brock DW 2010. 

20 	 Kritisch etwa Childress 2014.
21 	 Vgl. Veatch RM: Transplanting Hearts after Death Measured by Cardiac Criteria: The Challenge to the Dead 

Donor Rule. In: Journal of Medicine and Philosophy 35, 2010: S. 313–329. 



7

von ÄT und eben auch der ethischen Erwünschtheit von DCDD-Praktiken Rechnung trage. 
Beide Patientengruppen, Hirntote ebenso wie Patienten wenige Minuten nach einem Herz-
stillstand, seien nicht tot, dürften aber unter bestimmten Umständen als Organspender fun-
gieren. Das sei insbesondere dann der Fall, wenn sie diesen Spendebedingungen ausdrücklich 
und informiert zugestimmt hätten, so dass eine Organentnahme ihren Willen respektiere und 
ihre Interessen nicht verletze. 

Gegen diese Position, das dürfte offensichtlich sein, sprechen die schwer auszulotenden 
Implikationen für das Selbstverständnis von Ärzten und Transplantationschirurgen, aber u. U. 
auch der ganzen Gesellschaft; über Dammbrüche und Normenerosionen wird daher in diesem 
Kontext heftig gestritten.21 Bedenken müssen hier aber auch diejenigen haben, die den Hirn-
tod für den Tod des Menschen und aus diesem Grund für die entscheidende Rechtfertigung 
einer Organentnahme bei hirntoten Patienten halten. Das Aufgeben der Tote-Spender-Regel 
wäre dann zumindest für diese Spendergruppe eine unnötig problematische, ja kontraintuitive 
Strategie.

Nicht aussichtslos erscheint aber auch die Möglichkeit, evidenzbasiert zu prognostizieren, 
dass zehn Minuten nach ununterbrochenem Herzstillstand zumindest der irreversible Be-
wusstseinstod eingetreten ist. Über die Zuverlässigkeit dieser – indirekten – Diagnose sowie 
der direkten Kurzdiagnostik (nach zehnminütigem Kreislaufstillstand) herrscht unter Experten 
noch keine Einigkeit. Hier muss man offenbar noch auf die Ergebnisse einer ethisch vertretba-
ren perimortalen Forschung zum Zweck einer verlässlichen Datenlage warten. 

5   Was spricht für den Hirntod als Tod des Menschen?

Komplex, wie Sachverhalte und Beurteilungsebenen in der Hirntodproblematik sich inzwischen 
darstellen, ist für die anfangs eingeführte Äquivalenzthese (ÄT) offenkundig problematisch ge-
worden, in genau welcher Hinsicht hier überhaupt von Äquivalenz gesprochen wird. Gewiss 
kann von Äquivalenz weder in intuitiver, noch in klinischer (das war schon immer klar), noch in 
herkömmlich bio-taxonomischer Hinsicht (das ist neuerlich bekräftigt worden) die Rede sein.        
Wer gleichwohl an ÄT festhält, muss dafür entweder eine kohärent angereicherte bio-taxono-
mische Rechtfertigung vorhalten (eine Aufgabe, die sich in anderem Kontext auch für denk-
bare künftige Produkte der Synthetischen Biologie stellt) oder aber einen ethisch-normativen 
Todesbegriff postulieren und kohärent begründen – so jedenfalls die gängige Auffassung.

Einen prominenten Versuch der ersten Art hat der President‘s Council on Bioethics unter-
nommen, der 2008 eine Präzisierung des bio-taxonomischen Todesbegriffs vorschlug, um da-
mit (vermeintlich) ÄT zu retten.22 Nach dieser Auffassung ist ein Organismus so lange leben-
dig, wie er einen selbstbezüglichen Antrieb (drive; felt need) zur Offenheit für seine Umwelt 
habe, der sich insbesondere durch selbstständige Atmung realisiere. Dieser Versuch ist weithin 
als schwammig, inkohärent und vor allem ad hoc zurück gewiesen worden und allenfalls für 
seine Einsicht darein gelobt worden, dass (zumindest) die herkömmliche biologische Begrün-
dung von ÄT untauglich sei.23 

22  	 President’s Council on Bioethics 2008: insbesondere S. 58–65.
23 	 Vgl. etwa Nair-Collins 2013: S. 7–74.



8

Die zweite Option besteht darin, den Hirntod aufgrund des mit ihm immer und notwendi-
gerweise einhergehenden Bewusstseinstodes als Tod des Menschen zu verstehen. In der allerers-
ten deutschen Diskussionsphase der späten 1960er Jahre waren u. a. bekannte Theologen wie 
Helmut Thielicke oder Franz Böckle dezidierte Vertreter dieser Auffassung.24 International ist 
diese Position – als sogenannte higher brain position – als eine explizite und prominente Min-
dermeinung vertreten und ausgearbeitet worden.25 In den Augen mancher Vertreter (so auch 
der Verfasserin selbst) gewinnt sie umso mehr an Plausibilität, je offensichtlicher es den auf 
somatische Selbstintegration fixierten Hirntod-Begründungen an empirischer wie begrifflicher 
Konsistenz mangelt. 

Der notorische Vorwurf, dass im Kern ontologisch-biologisch begründete eigentliche To-
desverständnis werde (zweckdienlich) durch ein rein normatives oder moralisches Todesver-
ständnis ersetzt, lässt sich dabei möglicherweise auf unterschiedlichem Wege entkräften. Der 
Erste besteht in einer wiederum normativen Argumentation, welche die besagte Zweckdien-
lichkeit als grundsätzlich legitim auswiese, da Patienten nach irreversiblem Bewusstseinsverlust 
nicht mehr ernsthaft in ihren Interessen geschädigt werden könnten. Ob man dafür allerdings 
die ordnenden Grundbegriffe unserer Weltorientierung, zu denen die Tod-Leben-Unterschei-
dung gehört, außer Kraft setzen sollte, ist zu Recht strittig.

Vielversprechender wäre in meinen Augen, bei allen kognitiv begabten Lebewesen das Zu-
sammenspiel von Geistigem (in einem minimalen Sinn) und Körperlichem als essentiellen Part 
ihrer lebenskonstituierenden Biologie zu verstehen. Vielleicht lässt sich auch das sogenannte 
herkömmliche Todesverständnis auf Menschen bezogen als schon immer mental (mit)orien-
tiert rekonstruieren. Zudem bleibt auszuloten, ob nicht doch ein doppeltes Todesverständnis 
(organismisch einerseits, mental andererseits) gepaart mit der pragmatisch begründeten Fik-
tion eines einheitlichen, rechtlichen Todesbegriffs eine gangbare Option ist. Und schließlich 
bliebe zu erkunden, ob eine Ersetzung des Todesbegriffs, wäre diese Diagnose denn am Ende 
berechtigt, nicht auch als Fortschritt verstanden werden könnte. In jedem Fall werden hier die 
Gräben zwischen Deskription und Normierung, zwischen Biologie und Ethik schmaler und 
kontingenter, als sie oft verstanden werden.

Zumindest für die Transplantationsethik könnten mit der Anerkennung des eindeutigen 
und irreversiblen Bewusstseinstodes als des relevanten Ereignisses, die entscheidenden gegen-
wärtigen Zweifel und Bedenken möglicherweise allesamt entkräftet werden: Hirntote wären 
tot, so dass ihre Organspende legitim als postmortal gälte. Und für DCDD-Praktiken könnte, 
so stellt sich mir die Sachlage dar, auf der Grundlage empirischer Daten u. U. eine noch spen-
denverträgliche Latenzzeit festgelegt werden: Ließe sich sicher erhärten, dass nach lege artis 
diagnostiziertem X-minütigem Herzstillstand unter definierten klinischen Bedingungen kein 
Patient je bei Bewusstsein war bzw. dieses wiedererlangt hat, und würden indirekte Parameter 
aus der perimortalen Forschung dies auch theoretisch erhärten, dann wären Patienten nach 
X-minütigem Herzstillstand – unabhängig von dessen noch nicht erreichter Irreversibilität – 
ebenfalls tot.

Doppelt problematisch bleibt in meinen Augen der, wohl noch immer bestehende, deut-
sche Elitekonsens (s. o.), der ÄT damit begründet, dass der Hirntod zugleich den mentalen Tod 
und das Fehlen organismischer Integriertheit bedeute. Wenn schon für sich betrachtet die Rele-

24 	 Vgl. Schöne-Seifert 1999.
25 	 Exemplarisch und besonders sorgfältig durch Gervais 1986.



9

vanz des Mentalen für den Todesbegriff strittig ist und die Präzisierung des hirntod-relevanten, 
organismischen Funktionsverlusts aussteht oder unmöglich scheint – was macht dann eine 
Doppelbegründung attraktiv, in der beide Defizite nicht kompensiert, sondern addiert wer-
den? Die einzig einleuchtende Antwort scheint die damit gewährleistete Differenzierung von 
hirntoten Patienten (als Toten), gegenüber irreversibel komatösen Patienten oder anenzephalen 
Babys (als Lebenden). 

Wer den Bewusstseinstod als Tod des Menschen versteht, mag nun in der Tat aus drei guten 
Gründen davor zurückschrecken, auch irreversibel komatöse Patienten als Tote, und damit u. a. 
auch als potentielle Organspender, zu kategorisieren: (i) weil Ärzte einen irreversiblen Bewusst-
seinsverlust bisher nur dann sicher diagnostizieren können, wenn wirklich das gesamte Gehirn 
nicht mehr arbeitet; (ii) weil dies als Signal zu einer schrittweisen, sozialen Abwertung geistig 
behinderter Mitmenschen missverstanden werden könnte (Dammbruchgefahr) und (iii) weil 
die Diskrepanz zwischen Todeszuschreibung und phänomenalem Eindruck hier noch größer 
und sozial schwieriger zu vermitteln wäre als bei Hirntoten. Dem allen auf der rechtlichen 
Ebene Rechnung zu tragen und nur den Hirntod, nicht aber den ihn eigentlich begründenden 
Bewusstseinstod, als einen epistemisch und sozial robusten Todesbegriff zu legalisieren, könnte 
durchaus eine transparente und vernünftige Option sein – die Option einer Rechtsfiktion. 
Aus der soeben skizzierten Perspektive bestünde die Rechtsfiktion genau genommen darin, 
alle irreversibel komatöse Patienten – auch dann, wenn sie ganz eindeutig als bewusstseinstot 
diagnostizierbar wären – als lebende Menschen zu verstehen und zu behandeln.

6   Die Hirntod-Affirmation als Rechtsfiktion?

Der Vorschlag, im Bereich der Intensiv- und Transplantationsmedizin zumindest vorüberge-
hend mit Rechtsfiktionen zu leben und zu arbeiten, kommt jedoch ursprünglich von Befür-
wortern einer anderen Position, nämlich den ÄT-Kritikern Shah, Miller und Truog. Diese 
oben bereits zitierten US-Bioethiker vertreten, wie zahlreiche andere Experten auch, dass we-
der hirntote Menschen noch DCDD-Patienten Tote im eigentlichen Sinn seien. Gleichwohl 
finden sie die Akzeptanz beider Gruppen als beinahe tote freiwillige Organspender ethisch le-
gitim, da diese Patienten durch eine Organentnahme nicht in ihren Interessen verletzt werden 
könnten. Konsequent optieren sie daher ‚eigentlich‘ für das Aufgeben der Tote-Spender-Regel, 
sind aber zugleich und wohl zu Recht besorgt, die Öffentlichkeit und auch große Teile der 
Mediziner würden diesem Folgeschritt nicht zustimmen können. Statt zu der Einsicht, dass 
Explantationen in diesen besonderen Kontexten als eine ethisch und rechtlich legitime Form 
des Tötens zu akzeptieren und zu regeln seien, würde es voraussichtlich zu einer Torpedierung 
der Transplantationsmedizin kommen. Um diese auch in ihren Augen katastrophalen Folgen 
zu verhindern, schlagen Shah, Miller und Truog als vorübergehendes Heilmittel vor, mit zwei 
Rechtfiktionen zu leben.26

Sie optieren dafür, vorübergehend und durchaus transparent, den Status des Hirntot-Seins 
rechtlich so zu behandeln, als ob es sich um den Tod handle. Eine solche „Statusfiktion“ sei 
vergleichbar mit der gängigen Statusfiktion, auf deren Grundlage Korporationen als Personen 
(eben als Personen im Sinne des Rechts) verstanden und behandelt werden. Ergänzend plädie-

26 	 Siehe Shah SK, Miller FG: Can We Handle the truth? Legal Fictions in the Termination of Death. In: Ame-
rican Journal of Law & Medicine 36, 2010 und Shah SK, Miller FG, Truog RD: Death and legal Fictions. In: 
Journal of Medical Ethics 37, 2011: S. 719–722. 



10

ren sie zudem dafür, auch DCDD-Patienten mithilfe einer „Antizipationsfiktion“ rechtlich so 
zu verstehen und zu behandeln, als seien sie bereits tot.27 In einer solchen doppelten Fiktion 
sehen die genannten Autoren, und andere mit ihnen, eine transplantationsfreundlichere Über-
gangslösung: „Dies würde unsere gegenwärtigen Praktiken der Organspende mit dem Recht 
harmonisieren und es der Öffentlichkeit erlauben, allmählich mit den Realitäten der Todesbe-
stimmung vertraut zu werden.“28 

Kommen wir nun noch einmal zur voranstehend skizzierten Sicht derer zurück, die (wie 
auch die Verfasserin selbst) den Bewusstseinstod tatsächlich als Tod des Menschen verstehen. 
Auch für sie könnte es sich anbieten, psychosozialen Vermittlungsschwierigkeiten oder gesell-
schaftlichen Fehlentwicklungen mithilfe von Rechtsfiktionen zu begegnen. Doch wären sie, 
wie schon oben angedeutet, deutlich anders zu verorten als in dem soeben diskutierten Vor-
schlag. Bei Shah, Miller und Truog nämlich würden der Hirntod und kurzzeitige Pulslosigkeit 
bei DCDD fiktiv dem Tod zugerechnet, obwohl sie genau besehen spezifische Lebenszustände 
seien, deren Träger jedoch wie Tote als Organspender akzeptiert werden dürften. Proponenten 
des mentalen Tods als Tod des Menschen hingegen, würden genau umgekehrt Tote (nämlich 
bewusstseintote Menschen) erst dann auch wie Tote behandeln und als Organspender akzep-
tieren, wenn sie zudem irreversibel weder selbst atmen noch schlucken können. Also: Lebende 
fiktiv zu Toten gerechnet im ersten Fall – Tote fiktiv zu Lebenden gerechnet im zweiten Fall. 

7   Intellektuelle Redlichkeit und rechtsethische Komplexität

Angesichts dieser verwirrenden Analysen und Vorschläge verwundert es nicht, dass ein neueres 
Metathema der Hirntoddebatte der angemessene Umgang ihrer Experten mit Öffentlichkeit 
und Medien vor dem Hintergrund der skizzierten offenen Fragen und Dispute ist. Nicht we-
nige Autoren machen sich derzeit große Sorgen darüber, wie das Recht der Öffentlichkeit auf 
vollständige Information gegen die Tatsache abgewogen werden soll, dass Informationen zur 
Todesfeststellung im Zusammenhang von Organspenden umstritten und in ihrer Komplexität 
schwer zu vermitteln und missverständlich sind.29 Wenn doch einer der wenigen Punkte großer 
Übereinstimmung in interdisziplinären Expertenkreisen die Zustimmung zur Organentnahme 
aus hirntoten Spendern ist (ob sie nun als Tote, Sterbende oder Lebende begriffen werden) – 
ist es dann mit Blick auf die knappen und von ihren potentiellen Empfängern so dringend 
erwünschten Transplantate ethisch akzeptabel, potentielle Spender zu verunsichern und viel-
leicht abzuschrecken? Oder sind, umgekehrt, kohärente und transparente Rahmenbedingun-
gen für eine solche ethisch wünschenswerte Praxis u. U. wichtiger als das Aufrechterhalten 
dieser Praxis selbst? 

27 	 Faktisch, aber uneingestanden, geschieht dies im Übrigen in vielen Fällen bei der herkömmlichen Angabe 
des Todeszeitpunkts außerhalb von Transplantationen. Hier wird bekanntermaßen der Eintritt des zirkulato-
rischen Stillstands mit dem Todeseintritt gleichgesetzt, ohne eine Reversibilitätsphase zu berücksichtigen. So 
auch: Vernez SL, Magnus D: Can the Dead Donor Rule be Resuscitated? In: American Journal of Bioethics 11, 
2011: S.1. 

28 	 Shah, Miller 2010: S. 540 – 585: S. 521f. (Übersetzung BSS).
29 	 Vgl. Dubois JM: The Ethics of Creating and Responding to Doubts about Death Criteria. In: Journal of Med-

icine and Philosophy 35, 2010: S. 365–380.



11

Genau um diese Fragen geht es offenkundig auch angesichts der skizzierten Vorschläge für 
Rechtsfiktionen. Und erwartungsgemäß haben sie Kritiker auf den Plan gerufen.30 Auch trans-
parente Rechtsfiktionen, so deren Stoßrichtung, seien eine Form der öffentlichen Düpierung. 
Gerade in so elementaren Dingen wie der Grenzziehung zwischen Leben und Tod dürften 
sie nicht eingesetzt werden – der Zweck des oberflächlichen Vertrauensgewinns würde durch 
einen elementaren Vertrauensverlust konterkariert. 

Man wird zugeben müssen, dass es sich hier gewissermaßen um einen Betrug mit Namens-
schild handeln würde. Aber was steht auf dem Spiel? Fast niemand bezweifelt, dass hirntote 
Patienten zumindest „tot genug“ sind, um als Organspender zu fungieren. Ist die Gefährdung 
einer auf diesem Konsens basierenden Praxis akzeptabel, wenn es doch nur um die Label geht, 
unter denen wir diese Praxis regeln? Wie jeder weiß, stellen sich analoge Fragen auch außerhalb 
der Transplantationsmedizin und lassen sich hier wie dort nicht leicht beantworten. 

8   Fazit

Meine voranstehenden Überlegungen stellen offenkundig keine auch nur annähernd vollstän-
dige Abhandlung dar, sondern sind Ausschnitte aus weiterzuführenden Überlegungen.31 Bes-
tenfalls werfen sie ein paar Schlaglichter auf eine facettenreiche Debatte zu der – empirisch 
wie philosophisch betrachtet – komplexen Praxis der Todeszuschreibung in Zeiten technisch 
manipulierbarer Patienten. Ein Schelm, wer hier einfache oder schnelle Antworten erwartet.

 

30 	 Vgl. etwa Collins M: Reevaluating the Dead Donor Rule. In: Journal of Medicine and Philosophy 35: 154–170: 
Abschnitt 5.

31 	 So gehe ich hier u. a. nicht auf den Vorschlag ein, Hirntote in einem ontologischen „Zwischenreich“ zu veror-
ten, wie ihn etwa Ralf Stoecker macht. Stoecker 22010.



12

Literaturverzeichnis

Bernat JL: How The Distinction between „Irreversible“ and „Permanent“ Illuminates Circulatory-Respi-
ratory Death Determination. In: Journal of Medicine and Philosophy 35, 2010, S. 242–255.

Bernat J L: On Noncongruence between the Concept and the Determination of Death. In: Hastings 
Center Report 43, 2013, S. 25–33.

Birnbacher D, Angstwurm H, Eigler FW, Wuermeling H-B: Der vollständige und endgültige Ausfall 
der Hirntätigkeit als Todeszeichen des Menschen Anthropologischer Hintergrund. In: Deutsches 
Ärzteblatt 90, 1993, S. A12926–2929.

Childress, JF: Difficulties of Determining Death: What Should We Do About the Dead Donor Rule’? 
In: ZIF Mitteilungen 1, 2014, S. 28–39.

Collins M: Reevaluating the Dead Donor Rule. In: Journal of Medicine and Philosophy 35: 154–170.

Dubois JM: The Ethics of Creating and Responding to Doubts about Death Criteria. In: Journal of 
Medicine and Philosophy 35, 2010, S. 365–380.

Frankfurter Allgemeine Zeitung: Gericht stoppt Behandlung einer Hirntoten. In: FAZ vom 28.01. 
2014, S. 7.

Gervais KG: Redefining Death, New Haven und London 1986.

Harvard Medical School Ad Hoc Committee to Examine the Definition of Brain Death: Report: A Defi-
nition of Irreversible Coma. In: Journal of the American Medical Association 205, 1968, S. 337–340.

Hornby K, Hornby L, Shemie SD: A Systematic Review of Autoresuscitation after Cardiac Arrest. In: 
Critical Care Medicine 38, 2010, S. 1246–1253.

Marquis D: Are DCD Donors Dead? In: Hastings Center Report 3, 2010, S. 24–30.

McMahan J: The Ethics of Killing. Problems at the Margins of Life, New York 2002.

Miller F. G., Truog R. D., Brock D. W.: The Dead Donor Rule: Can It Withstand Critical Scrutiny? In: 
Journal of Medicine and Philosophy 35, 2010, S. 299–312.

Nair-Collins M: On Brain Death, Paternalism, and the Language of „Death“. In: Kennedy Institute of 
Ethics Journal 23, 2013, S. 53–104.

Quante M: Personales Leben und menschlicher Tod. Frankfurt am Main 2002.

President’s Commission for the Study of Ethical Problems in Medicine and Biomedical and Behavioral 
Research: Defining Death. Medical, Ethical and Legal Issues in the Determination of Death. Wash-
ington DC 1981.



13

President’s Council on Bioethics: Controversies in the Determination of Death. A White Paper. Washington 
D. C. 2008.

Schlich T: Ethik und Geschichte: Die Hirntoddebatte als Streit um die Vergangenheit. In: Ethik in der 
Medizin 11, 1999, S. 79–88.

Shah SK, Miller FG: Can We Handle the truth? Legal Fictions in the Termination of Death. In: Ameri-
can Journal of Law & Medicine 36, 2010: S. 540 – 585.

Shah SK, Miller FG, Truog RD: Death and legal Fictions. In: Journal of Medical Ethics 37, 2011: S. 
719–722.

Schöne-Seifert, B: Defining Death in Germany: Brain Death and its Discontents. In: Youngner SJ, Ar-
nold RM, Schapiro R: The Definition of Death. Contemporary Controversies. Baltimore 1999.

Schweizerische Akademie der Wissenschaften: Feststellung des To-
des mit Bezug auf Organtransplantationen. Medizin-ethische Richtlinien 2011.           
URL: http://www.samw.ch/de/Ethik/Richtlinien/Aktuell-gueltige-Richtlinien (letzter Zugriff: Ap-
ril 2014)

Shewmon DA: Chronic „Brain Death“: Meta-Analysis and Conceptual Consequences. In: Neurology 51, 
1998, S. 1538–1545.

Stoecker R: Der Hirntod. Ein medizinethisches Problem und seine moralphilosophische Transformation. 
Freiburg/Br. 22010 (=Neuauflage; Original 1999).

Veatch RM: Transplanting Hearts after Death Measured by Cardiac Criteria: The Challenge to the Dead 
Donor Rule. In: Journal of Medicine and Philosophy 35, 2010, S. 313–329. 

Vernez SL, Magnus D: Can the Dead Donor Rule be Resuscitated? In: American Journal of Bioethics 11, 
2011: S.1.

Youngner SJ, Arnold RM, Schapiro R: The Definition of Death. Contemporary Controversies. Baltimore 
1999.

 


