
>	 Maximale Paternalismusresistenz:
	 eine Errungenschaft subjektiver Theorien 

des Guten 
	 Annette Dufner

Preprints and Working  
Papers of the Centre for  

Advanced Study in Bioethics
Münster 2013/52



2

>	 Maximale Paternalismusresistenz:
	 eine Errungenschaft subjektiver Theorien  

des Guten1 
	 Annette Dufner	

Preprints and Working Papers of the Centre for Advanced Study in Bioethics Münster 2013/52

1 	 Mein Dank für hilfreiche Gespräche geht insbesondere an Johann Ach, Sebastian Laukötter und Thomas 
Gutmann.

2 	 Natürlich ist diese Geschichte eine Adaption der Geschichte Robert Nozicks, in der ich die Möglichkeit er- 
halten soll, in eine Maschine einzusteigen, die mir sämtliche Erfahrungen, die ich mir nur wünschen kann, als 
real vorgaukeln wird. Nozick 1974, S. 42–45. 

 
„I get no kick from champagne...“
Cole Porter

 

Nehmen wir einmal an, ich sei einer Person begegnet, die mir einen verrückten, aber verlo-
ckenden Deal vorschlug. Die Person wäre bereit, mich mit sämtlichen Annehmlichkeiten zu 
versorgen, die ich mir nur wünschen kann, und darüber hinaus sämtliche Unannehmlichkei-
ten, die jemals auf mich zukommen könnten, von mir fern zu halten. Der Haken dabei: Ich 
könnte nie wieder aus dem Deal aussteigen. Eines Tages wieder einmal ausprobieren zu wollen, 
wie es sich anfühlt, in Unannehmlichkeiten zu stecken, wäre niemals mehr möglich, selbst 
wenn ich es dann wollte. Auch die Entscheidung eine Sache zu tun, die nur verhältnismäßig 
wenige Annehmlichkeiten mit sich bringt, wäre nie mehr möglich. Die Person würde nämlich 
fortan immer dafür sorgen, dass ich stattdessen diejenigen Dinge tue und erlebe, die mir das 
größtmögliche Maß an Annehmlichkeiten einbringen.2 Sollte ich den Deal annehmen? 



3

Was zunächst verlockend klingen mag, sorgt bei den meisten Philosophen für Bedenken. 
Statt immer nur die größtmögliche Menge an Annehmlichkeiten zu erleben, sollte es doch 
auch möglich sein, eine selbstbestimmte Entscheidung darüber zu treffen, was man tun will 
– und zwar auch dann, wenn das einmal nicht zum optimalen Ergebnis führt. Auf Grundlage 
bestimmter Auffassungen eines guten Lebens – insbesondere derjenigen, die ich annehmen 
müsste, wenn ich in den Deal einsteigen würde – lassen sich die Eigenständigkeit und Selbst-
bestimmung des Individuums möglicherweise prinzipiell nicht schützen. Schlimmer noch, sie 
bieten womöglich jede Menge Spielraum für paternalistische Interventionen, wann immer sich 
jemand zu einer Handlung entschließt, die im Sinne dieser Auffassung des Guten zu „subopti-
malen“ Ergebnissen führen würde. Sollte sich jemand zu einer solchen Handlung entschließen, 
dann böte diese Theorie allen anderen im Umfeld dieser Person nämlich einen guten Grund, 
sie an dieser Handlung zu hindern: die Handlung würde der Person schließlich nicht das die-
ser Theorie zufolge einzig wahre Gute einbringen. Die Mitmenschen hätten womöglich sogar 
eine buchstäbliche Pflicht, die Person an einer solchen Handlung zu hindern. Paternalistischen 
Interventionen und Beschränkungen der Selbstbestimmung wäre Tür und Tor geöffnet. 

Da es hedonistische Theorien des guten Lebens, die großen Wert auf Annehmlichkeiten 
legen, in der modernen Ethik hauptsächlich im klassischen Utilitarismus gibt, könnte man 
nun zu der Auffassung gelangen, insbesondere die utilitaristische Ethik sei in eben diesem 
Sinn wenig paternalismusresistent. Dieser Annahme sollte man sich jedoch widersetzen. Man 
mag von utilitaristischen und ähnlichen Ethiken mit subjektiver Werttheorie halten, was man 
möchte, so wird die hier vertretene These lauten, mangelnde Paternalismusresistenz kann man 
ihnen allerdings gerade nicht vorhalten. Ganz im Gegenteil. Wer den vorgeschlagenen Deal für 
bedenklich hält, übersieht, dass es gerade in subjektiven Werttheorien, die entweder das sub-
jektiv für angenehm Empfundene und/oder die persönlichen Wünsche und Einschätzungen 
der Subjekte für zentral halten, immer nur eine einzige Instanz darüber gibt, was denn nun 
ultimativ gut für jemanden ist: das Subjekt selbst. Eine bessere Absicherung gegen paternalis-
tische Interventionen kann es buchstäblich nicht geben. 

Einige Vorabbemerkungen

Bevor dies nun jedoch im Rahmen einiger skizzenhafter Überlegungen gezeigt werden soll, 
empfiehlt sich noch ein kurzer Hinweis auf einen Bestandteil mancher konsequentialistischer 
Theorien, der vermutlich deutlich umstrittener ist als die subjektiven Werttheorien mancher 
Formen des Konsequentialismus: das sogenannte Aggregationsgebot. Klassische utilitaristische 
Ethiken verlangen, das Gute solle nicht nur befördert, sondern maximiert werden. Dabei ge-
hen sie mitunter zusätzlich davon aus, das Gute einer größeren Anzahl von Personen sei unter 
allen Umständen aufaddierbar und wiege danach regelmäßig moralisch schwerer als das Gute 
einzelner Individuen. Dadurch, so ein üblicher Standardeinwand, müssten diese Theorien das 
Gute einzelner Individuen – und vor allen Dingen auch ihre Rechte – ignorieren, wann immer 
dadurch das Gute für die Gesamtheit aller Subjekte maximiert werden kann. 

Die mögliche Plausibilität dieses Standardeinwands fußt möglicherweise nicht zuletzt auf 
dem Umstand, dass das Aggregationsgebot natürlich auch die Selbstbestimmung von Indivi-
duen – und ihr mögliches Recht hierauf – außer Kraft setzen kann, um das allgemeine Gute 
zu befördern. Man könnte nun insinuieren, dass diese Gefährdung der individuellen Freiheit 
den Utilitarismus in die Nähe des ebenso freiheitsbeschränkenden Paternalismus rückt, bezie-
hungsweise ihm in dieser Hinsicht argumentative Kritikmöglichkeiten raubt. So gelangt zum 
Beispiel Rechtsphilosoph Thomas Gutmann zu der Auffassung: „Es gibt letztlich also schon aus 



4

Gründen der kollektivistischen Natur des Utilitarismus keine haltbare Kritik am Paternalismus 
auf utilitaristischer Grundlage.“3

Doch bei solchen Annahmen ist Vorsicht geboten. Der aggregationskritische Standardein-
wand gegen bestimmte konsequentialistische Theorien ist ein ernstzunehmender Punkt, auf 
den jeder Vertreter der betreffenden Positionen eine sehr gute Antwort liefern muss, sofern 
dies überhaupt möglich ist. Doch im Rahmen einer Diskussion darüber, ob konsequentialis-
tische Ethiken generell wenig paternalismusresistent sind, ist eine Diskussion dieses Standard- 
einwands nicht zielführend. Wenn manche Utilitaristen ein Aggregationsgebot über Individu-
engrenzen hinweg vertreten, so tun sie dies, um das Gute – beziehungsweise die Rechte – der 
größeren Anzahl von Individuen zu sichern. Das bedeutet, die Motivation für die potentielle 
Verletzung individueller Interessen ist gerade nicht paternalistisch. Das Individuum, dessen 
Interessen geopfert werden, um der größeren Anzahl zu nützen, wird gerade nicht um seiner 
selbst willen so behandelt. Es wird so behandelt, weil es für die anderen besser ist. So problema-
tisch dieser Aspekt auch sein mag, paternalistisch gegenüber diesem Individuum ist er nicht. 

Problematisch wäre das interpersonelle Aggregationsgebot für Paternalismuskritiker ledig-
lich dann, wenn die Begründung für das Opfern individueller Interessen zugunsten der Allge-
meinheit darin bestünde, dass dieses Opfer auch für eben diese Individuen gut wäre. Während 
es dieses Verständnis in antiken teleologischen Auffassungen durchaus gegeben hat, so ist es 
doch kein charakteristischer Bestandteil des modernen Konsequentialismus. Individuelle Op-
fer zugunsten der Allgemeinheit, die dem Individuum keinerlei anderweitige Vorteile einbrin-
gen, gelten in der Moderne gerade nicht als gut für das Individuum selbst, sondern als gut für 
die anderen, beziehungsweise für die Gemeinschaft. In der Wahrnehmung eines prinzipiellen 
Auseinanderklaffens der individuellen und der gemeinschaftlichen Interessen besteht gerade 
der charakteristische Unterschied zwischen modernen Formen des Konsequentialismus und 
antiken teleologischen Auffassungen. Wenn moderne Konsequentialisten individuelle Opfer 
verlangen, so stufen sie diese nicht als positiv für das Individuum ein, sondern erkennen an, 
dass es sich um ein gemeinnütziges Opfer handelt. Der Raum für paternalistische Rechtfer-
tigungen gegenüber diesem Individuum ist an dieser Stelle in den modernen Formen also 
verschwunden. 

Auch eine mangelnde „Kritikfähigkeit“ des Utilitarismus gegenüber dem Paternalismus 
lässt sich aus dem Aggregationsgebot nicht ableiten. Eine mangelnde Kritikfähigkeit kann sich 
im Konsequentialismus, wie später dargelegt werden soll, höchstens aus dessen Werttheorie 
ergeben. Sollte es sich bei der Werttheorie allerdings um eine subjektive Theorie handeln, so die 
hier vertretene These, ist auch hier keine mangelnde Kritikfähigkeit gegenüber dem Paternalis-
mus zu diagnostizieren. 

Es gibt auch noch einen weiteren, häufig ins Feld geführten Einwand gegen konsequen-
tialistische Theorien – insbesondere solche mit subjektiver Werttheorie – der zwar äußerst 
wichtig, aber im gegenwärtigen Kontext irrelevant ist. Der Einwand lautet, die Erfüllung 
fremdschädigender Wünsche und Einstellungen könne doch nicht genuin gut sein. Wenn eine 
Person sich intensiv wünscht, eine andere zu quälen und diese Vorstellung und ihre Erfüllung 
positiv bewerten würde, dann könne dies doch nicht wirklich gut sein. Dieser Einwand ist 
interessant, muss aber im gegenwärtigen Kontext ebenfalls nicht wirklich diskutiert werden. 
Eine solche Wunscherfüllung können wir nämlich problemlos mit Hinweis auf die Fremdschä-
digung verhindern. Eine zwanghafte Intervention mit der Begründung, eine andere Person vor 

3 	 Vgl. Gutmann, „Paternalismus und Konsequentialismus“, Teil. 2.1.2.1.



5

Schädigung schützen zu wollen, ist selbstverständlich keine paternalistische Intervention mehr. 
Der Grund für das Intervenieren ist schließlich nicht, dass man selbst besser weiß, was für das 
handelnde Subjekt gut ist und dass man diesem zu einem möglichst guten Leben verhelfen will, 
sondern der Schutz der anderen. Ein Einfallstor für Paternalismus ist hier also ebenfalls nicht 
auszumachen.

Prinzipiell könnte man sagen, je subjektiver die Werttheorie ausgestaltet ist, desto weni-
ger Spielraum bietet sie für paternalistische Interventionen. Eine hedonistische Theorie, die 
das subjektiv Angenehme für ultimativ gut hält, kann mit besonders augenscheinlicher Plau-
sibilität eben dieses Subjekt als ultimative Instanz über das eigene Gute anerkennen. Eine 
pluralistische und objektive Werttheorie, in der auch Wissenserwerb, beruflicher Erfolg oder 
Freundschaft als intrinsische Güter aufgeführt werden, die es zu befördern gilt, bietet ungleich 
mehr Raum für Paternalismus. Sollte eine Person sich zu Handlungen entschließen, die dem 
Wissenserwerb, dem beruflichen Erfolg oder der Pflege von Freundschaften abträglich sind, so 
könnten Interventionen mit Fingerzeig auf das Gute eben dieser Person selbst gerechtfertigt 
werden.4 

Der Hedonismus

Nehmen wir zum Start der Untersuchung nun den Hedonismus, in dem das ultimativ Gute 
das ist, was ein Subjekt für angenehm hält. Paternalismus setzt voraus, dass eine andere Per-
son einen plausiblen Erkenntniszugang dazu haben kann, was für das Subjekt gut ist, und 
diese Frage mitunter sogar besser beantworten kann als das Subjekt selbst. Wie jedoch sollte 
irgendjemand besser wissen können, was für eine bestimmte Person angenehm ist, als eben 
diese Person selbst? Was für jemanden angenehm ist, muss in irgendeiner Form mit dem Be-
wusstsein dieses Wesens in Verbindung stehen. Nun ist es aber eine eigentümliche Eigenschaft 
des Bewusstseins, nur aus erstpersönlicher Sicht in qualitativ eindrücklicher, beziehungsweise 
privilegierter Art und Weise zugänglich zu sein. Zwar kann man sich durchaus vorstellen, wie 
es sein mag, über das Bewusstsein einer anderen Person zu verfügen, doch dabei handelt es sich 
vermutlich zumindest zum Teil um eine Art Analogieschluss: Für mich hat die Wahrnehmung 
meines eigenen Bewusstseins unter den betreffenden Umständen einen bestimmten Charakter, 
also wird es für die anderen doch ähnlich sein. Sicherlich würde das soziale Miteinander in 
beträchtlichem Maße leiden, wenn man solche Analogieschlüsse generell für problematisch 
halten würde. Doch das ändert sicher nichts daran, dass es immer das jeweilige Subjekt selbst 
ist, das den direktesten Zugang zu den eigenen Bewusstseinszuständen hat.5 Schon diese Be-
obachtung alleine sollte Grund dafür sein, die ultimative Autorität darüber, was für jemanden 
angenehm ist, bei eben dieser Person zu suchen. Eine paternalistische Intervention mit der 
Begründung, man wisse besser als das betreffende Subjekt selbst, was dieses für angenehm hält, 
wirkt grundsätzlich besonders unplausibel.

4 	 Eine Ausnahme von dieser Regel, auf die im Rahmen dieser Besprechung allerdings nicht genauer eingegan-
gen werden soll, würde eine objektive Werttheorie bilden, die als einziges oder als gewichtigstes Element, das 
es zu befördern gilt, die individuelle Selbstbestimmung enthalten würde.

5 	 An dieser Stelle sollte angemerkt werden, dass nicht alle Hedonisten der Meinung sind, im erstpersönlichen 
Fall sei prinzipielle Fehlerfreiheit garantiert. Vgl. Tännjö 1998, Kap. 5. Dennoch bietet sich der Hedonismus 
für diese Auffassung natürlich in besonderem Maße an. Und selbst wenn man die Möglichkeit von Fehlern 
hier in Kauf nimmt, so bleibt es natürlich weiterhin unplausibel anzunehmen, andere Personen könnten mit 
geringerer Fehleranfälligkeit wissen, was angenehm für jemand anderen ist.



6

Nun mag man einwenden, bei Annahmen darüber, was jemand in der Zukunft angenehm 
finden wird, könne die Lage anders sein. Im Fall zukünftiger Empfindungen, so könnte argu-
mentiert werden, sei auch der augenblickliche erstpersönliche Zugang keineswegs privilegiert. 
Es wäre dann keineswegs mehr so unplausibel, anzunehmen, es könne beobachtbare Anzeichen 
dafür geben, dass eine andere Person sich im Bezug auf die Frage, was sie selbst in der Zukunft 
für angenehm halten wird, irrt. So mag es zum Beispiel der Fall sein, dass mein Freund Tom 
sich jedes Mal, wenn er dunkle Schokolade mit Chilistückchen zu sich genommen hat, bei mir 
beschwert, wie schrecklich das Geschmackserlebnis war. Wenn er nun abermals im Supermarkt 
zu einer entsprechenden Tafel greift, so mag ich durchaus der Vorstellung erliegen, ich wüsste 
nun doch besser als er, was da beim Verspeisen auf ihn zukommen wird.

Doch gegen die Plausibilität solcher „Erfahrungsschlussfolgerungen“ spricht der präsentis-
tische Charakter des Hedonismus. Aus dem Umstand, dass einer Person die Schokolade zum 
einen Zeitpunkt nicht schmeckt, folgt mitnichten prinzipiell, dass sie ihr auch zu einem an-
deren Zeitpunkt nicht schmeckt. (Gerade kulinarische Genüsse unterliegen regelmäßig einem 
gewissen Gewöhnungseffekt.) Daher kann ich niemals ausschließen, dass Tom, wenn er der 
Chilischokolade nun doch noch einmal eine Chance geben möchte, entgegen aller bisherigen 
Erfahrungen nicht doch noch ein kulinarisches Erweckungserlebnis haben wird.

Natürlich ergeben sich für hedonistische Auffassungen des Guten dennoch Probleme – Pro-
bleme, die allerdings nicht aus einer möglichen Paternalismusanfälligkeit des Hedonismus her-
vorgehen. Eines davon betrifft noch einmal den oben vorgeschlagenen Deal. Ein Nachteil des 
Deals war, dass ich mich gar nicht mehr gegen das Angenehme entscheiden dürfte, selbst wenn 
ich das dann wollte. Es könnte ja sein, dass ich eines Tages einmal wieder wissen wollen würde, 
wie es ist, sich nicht wohl zu fühlen. Der Deal würde mir das dann unmöglich machen. Ein 
realistischeres Beispiel für dieses Problem stellt eine bekannte Anekdote über das Lebensende 
von Sigmund Freud dar. Freud soll an seinem Lebensende unter starken Schmerzen gelitten 
haben. Wohlmeinende Ärzte sollen ihm darauf hin schmerzstillende Medikamente angeboten 
haben. Doch leider hatten diese Medikamente eine unerwünschte Nebenwirkung: Sie machten 
die Patienten schläfrig und benebelt. Freud soll sich daher gegen die Medikamente entschieden 
haben. Lieber wollte er bei klarem Verstand sein, statt in einem schmerzfreien Nebel vor sich 
hin zu vegetieren. Offensichtlich muss das schmerzvolle Dasein bei klarem Verstand weniger 
angenehm für Freud gewesen sein. Aber dennoch war es das, was er präferierte.6

Dieses Problem hat so manchen Hedonisten dazu gebracht, seine Werttheorie aufzugeben 
oder zu modifizieren. Eine naheliegende Modifikation besteht darin, schlicht und ergreifend 
anzunehmen, gut für jemanden sei nicht notwendigerweise das, was er als angenehm empfin-
det, sondern das, was er präferiert oder am meisten wertschätzt. Das Resultat dieser Modifi-
kation sind die verschiedenen post-hedonistischen, subjektiven Theorien des Guten, die die 
moderne konsequentialistische Tradition hervorgebracht hat.  

Post-hedonistische subjektive Theorien des Guten

Auch diese post-hedonistischen subjektiven Theorien des Guten, für deren Charakterisierung 
und Systematisierung an dieser Stelle kein Vollständigkeitsanspruch erhoben werden soll, se-
hen die ultimative Autorität über das eigene Gute beim Individuum. So gehen zum Beispiel die 
verschiedenen Wunscherfüllungstheorien davon aus, ein gutes Leben sei ein Leben, in dem die 

6 	 Griffin 1986, Kap. 1.



7

Wünsche des Individuums sich verwirklichen. Dabei gibt es unterschiedliche Varianten. Einige 
der Theorien gehen davon aus, dass das Subjekt die Erfüllung des Wunsches auch selbst erle-
ben muss, bevor sie als Beitrag zu seinem guten Leben gilt. Andere Theorien gehen davon aus, 
dass es auch als Beitrag zum guten Leben einer Person zu werten ist, wenn diese zum Beispiel 
von der Erfüllung ihres Wunsches, Venedig vor dem Versinken zu retten, am Ende gar nichts 
mehr erfährt. Diese Varianten gehen davon aus, der Erfolg stünde auch in diesem Fall in einem 
ausreichend direkten Verhältnis zur subjektiven Wunschstruktur des Wünschenden. Natürlich 
gibt es auch noch weitere Unterschiede innerhalb der Gruppe der Wunscherfüllungstheorien. 
Auf diese soll hier aber nicht genauer eingegangen werden.7 

Welfaristische Ansätze hingegen gehen davon aus, ein gutes Leben liege dann vor, wenn 
jemand den Lauf seines Lebens aus Sicht der eigenen Wertvorstellungen begrüßenswert findet. 

8 Dieser Ansatz unterscheidet sich insofern von Wunscherfüllungstheorien als dass er auch 
solche Ereignisse und Handlungen als positiven Beitrag verbuchen kann, die eine Person un-
erwarteterweise als befriedigend erlebt – also ohne sie sich vorher gewünscht zu haben. Ebenso 
würden welfaristische Ansätze Wunscherfüllungen, die unerwarteterweise nur ein Gefühl der 
Sinnlosigkeit und Leere verursachen, nicht notwendigerweise als Beiträge zum guten Leben 
betrachten.

Ein Einwand gegen Theorien beider Arten lautet häufig folgendermaßen: Dasjenige, was 
die Leute sich wünschen oder als erfüllend beurteilen, ist regelmäßig nicht das, was wirklich 
gut für sie ist. Die Menschen scheinen regelmäßig Dinge herbeizuwünschen oder für begrü-
ßenswert zu halten, die aus Sicht eines guten Lebens fragwürdig sind, so lautet die Überlegung. 
Es wäre demnach angemessen, nur diejenigen subjektiven Ziele und Einschätzungen zählen 
zu lassen, die auch tatsächlich ein gutes Leben befördern. Man dürfte demnach nur diejeni-
gen Ziele und Einschätzungen als relevant deklarieren, die bestimmten Zusatzbedingungen 
genügen. An dieser Stelle gilt es jedoch zu bedenken, dass eine subjektive Theorie des Guten 
höchstens solche Zusatzbedingungen zulassen kann, die mit ihren subjektivistischen Grundan-
nahmen in Einklang stehen. Das heißt: Zusatzanforderungen, die darauf abzielen, sicherzustel-
len, dass das Subjekt wirklich auch hinter seinen eigenen Einschätzungen steht, wären legitim. 
Zusatzanforderungen, die hingegen auf Werturteilen beruhen, die vom Subjekt unabhängig 
sind, wären illegitim. Es dürfte zum Beispiel kein Kriterium geben, das besagt, Wünsche und 
Haltungen gegenüber dem eigenen Leben, die der Beförderung der eigenen Bildung keinen 
Raum geben, seien grundsätzlich nicht wirklich gut für das Subjekt. Eine Wertschätzung für 
Bildung dürfte niemals einfach als wichtig vorausgesetzt werden. Solche objektiven Kriterien, 
die völlig unabhängig von den Vorstellungen der Individuen bestimmte Dinge als unabdingbar 
gut darstellen, sind vergleichsweise paternalismusanfällig. Würde man eine Theorie mit solchen 
Bestandteilen vertreten, so hätte man einen guten Grund zu intervenieren, wann immer ein 
Subjekt nicht die notwendige Wertschätzung für sie aufbringt. 

7 	 Verschiedene Regelungen gibt es zum Beispiel auch für Wünsche, deren Objekt gar nicht der Wünschende 
selbst ist, zum Beispiel ein Wunsch dem Fremden, der einem im Zug seine Lebensgeschichte erzählt hat, möge 
es in der Zukunft wohlergehen.

	 Eine noch immer recht aktuelle Zusammenfassung der verschiedenen Positionen liefert Parfit 1984, appendix 
I. Eine besonders ausführliche Untersuchung aus dem deutschsprachigen Raum liefert Ulla Wessels (Wessels 
2011). 

8 	 Zentraler Vertreter einer welfaristischen Auffassung ist Wayne Sumner (Sumner 1996). 



8

Wie sieht die Lage allerdings bei den subjektiven Zusatzkriterien aus, die lediglich sicher-
stellen wollen, dass eine Person wirklich hinter dem steht, was sie präferiert oder wertschätzt? 
Hingewiesen wird in diesem Zusammenhang regelmäßig auf das Problem irrationaler, uninfor-
mierter, fremdinduzierter und revidierter Wünsche, beziehungsweise – im Falle des Welfarismus 
– auf irrationale, uninformierte, fremdinduzierte und revidierte Urteile über die eigene Lebens-
zufriedenheit.9 Bereinigungskriterien wie Rationalität, Informiertheit und Authentizität wären 
innerhalb subjektiver Theorien möglicherweise weiterhin vertretbar, weil sie lediglich sicherstel-
len sollen, dass die zu Buche schlagenden Wünsche und Haltungen wirklich diejenigen sind, die 
das Subjekt auch unter günstigeren Bedingungen noch haben würde. Man möchte ja - so kann 
die Argumentation lauten - keine Theorie, die den Einschätzungen der Individuen unter Dro-
geneinfluss das gleiche Gewicht beimisst wie ihren Einschätzungen unter Idealbedingungen. 

Die genannten Bereinigungskriterien im Rahmen einer subjektiven Theorie des Guten 
können allerdings lediglich zu einem sogenannten weichen Paternalismus führen. Weiche pater-
nalistische Interventionen sind solche Interventionen, die lediglich sicherstellen sollen, dass das 
Individuum auch wirklich hinter der für gut befundenen Sache steht und dabei keinem verse-
hentlichen Fehler aufgesessen ist. Sollte eine Person sich zum Beispiel dazu entschlossen haben, 
über eine Brücke gehen zu wollen, und ein Beobachter wäre sich nicht sicher, ob die Person 
gesehen hat, dass die Brücke beschädigt ist, so dürfte er die Person durchaus kurzzeitig aufhal-
ten, um sicherzustellen, dass sie sich über die Beschädigung im Klaren ist.10 Sollte die Person 
daraufhin aber dennoch über die Brücke gehen wollen, so hätte man auf der Grundlage von 
subjektiven Bereinigungskriterien keine weitere Handhabe mehr, die Person dabei aufzuhalten. 

Subjektive Theorien des Guten ohne Bereinigungskriterien

Auf die Möglichkeit weiche Bereinigungskriterien in eine subjektive Theorie des Guten einzu-
bauen, um unplausible Resultate zu verhindern, kann man in zweierlei Weise reagieren. Die 
erste Möglichkeit ist die folgende: Man bestreitet, dass solche Zusatzbedingungen notwendig 
und plausibel sind. Eine daraus resultierende Theorie würde dann immer nur das aktual rele-
vante Wünschen oder Urteilen als ausschlaggebend für das Gute der Person sehen. Eine solche 
Theorie wäre interessanterweise maximal paternalismusresistent. Niemand könnte mehr be-
haupten, das aktual relevante Wünschen und Urteilen eines Subjekts ziele auf Dinge ab, die gar 
nicht wirklich gut für das Individuum seien. Das aktual relevante Wünschen und Urteilen des 
Subjekts wäre stattdessen die einzige Grundlage des Guten dieser Person. Jeglicher Raum für 
paternalistische Interventionen wäre also versperrt. Diese Möglichkeit des Verzichts auf Berei-
nigungskriterien wird regelmäßig übersehen.11 Die zweite Möglichkeit wäre: Man akzeptiert, 
dass subjektive Bereinigungskriterien im Rahmen einer Theorie des guten Lebens notwendig 
und plausibel sind. Die daraus resultierenden Theorievarianten besagen dann, dass nur die 
rationalen, vollinformierten, genuin eigenen oder revidierungsresistenten Wünsche und Ur-
teile für das Gute der Person ausschlaggebend sind. Solche Theorien sind womöglich nicht 
vollständig paternalismusresistent. Sie können, wie schon gezeigt, möglicherweise Raum für 
sogenannte weiche paternalistische Interventionen eröffnen. 

9 	 Ich übernehme den Begriff der Lebenszufriedenheit von Sumner, der in ähnlichen Zusammenhängen regel-
mäßig von „life satisfaction“ spricht. Siehe insbes. Sumner 1996, Kap 6.1.

10	 Dieses Beispiel ist natürlich einem Klassiker der utilitaristischen Tradition entnommen: Mill 1988, Kap. 5. 
11 	 Vgl. Gutmann, „Paternalismus und Konsequentialismus“, Teil 2.4.



9

Philosophen, die die erste Möglichkeit verfolgen, argumentieren, Zusatz- oder Bereini-
gungskriterien seien in Wunscherfüllungstheorien des Guten entweder redundant oder in-
konsistent. Ein Beispiel für einen Denker, der die Auffassung vertritt, Bereinigungskriterien 
seien innerhalb von Wunscherfüllungstheorien überhaupt nicht nötig, ist Wayne Sumner.12 
Zwar ist Sumner selbst ein Protagonist des konkurrierenden Welfarismus und vertritt am Ende 
auch selbst einige Bereinigungskriterien, er räumt jedoch ein, Wunscherfüllungstheorien seien 
bislang die am besten ausgearbeitete Version des neueren Subjektivismus, die baldige Lösung 
noch bestehender Probleme könne keineswegs ausgeschlossen werden und auf Bereinigungs-
kriterien könne man in ihrem Rahmen getrost verzichten.13  

Der Verzicht auf Bereinigungskriterien angesichts uninformierter und  
irrationaler Wünsche

Die Sorge, mit der Vertreter von Theorien ohne Bereinigungskriterien sich auseinander setzen 
müssen, besteht in der weit verbreiteten Annahme, eine Wunscherfüllungstheorie ohne Zu-
satzanforderungen, denen zufolge die relevanten Wünsche der Subjekte zumindest wohlinfor-
miert, rational und authentisch sein müssen, führe zu kontraintuitiven Resultaten. Nehmen 
wir also den befürchteten Fall, in dem die Erfüllung einer meiner (mutmaßlich inadequaten) 
Wünsche dazu geführt hat, dass ich jetzt schlechter da stehe als zuvor. Laut Sumner kann es 
zwei mögliche Erklärungen hierfür geben – Erklärungen, die beide keineswegs die These stüt-
zen, man müsse Zusatzanforderungen an die Wünsche einführen.14 

Die erste mögliche Erklärung besagt, dass ich zusätzlich zu dem Wunsch, der erfüllt wurde, 
auch noch einen weiteren, wichtigeren Wünsch hatte, der frustriert wurde. Die Erfüllung des 
ersten Wunsches führt demnach tatsächlich dazu, dass es mir besser ergeht – und zwar in dem 
Ausmaß, in dem der Wunsch in meiner gesamten Wünschekonstellation eine Rolle gespielt 
hat. Die Frustration des anderen, wichtigeren Wunsches überwiegt diesen Effekt aber, so dass 
ich unterm Strich schlechter da stehe. Als Beispiel für diese Erklärung bespricht Sumner die 
lange ersehnte Reise in ein Urlaubs-Ressort in der Karibik, wo man sich schließlich in einem 
karibischen Wirbelsturm wiederfindet. Die Reise in das Urlaubs-Ressort macht mein Leben 
hier tatsächlich besser, so Sumner, allerdings ist der Wunsch nicht in einen Wirbelsturm zu 
geraten sicherlich stärker als der Wunsch just in diesem Ressort Urlaub zu machen – und die 
Nichterfüllung dieses zweiten Wunsches überwiegt den positiven Effekt der Erfüllung des ers-
ten. Eine Notwendigkeit zu behaupten, lediglich die Erfüllung vollinformierter Wünsche sei 
ein Beitrag zum guten Leben folgt hieraus laut Sumner nicht. 

Fehlende Information ist in solchen Fällen nicht das Problem, könnte man dem hinzufü-
gen. Der Urlauber war eben bereit das ihm bekannte Risiko eines karibischen Wirbelsturms 
in Kauf zu nehmen. Angesichts der vergleichsweise geringen Wahrscheinlichkeit eines solchen 
Sturms hat er die Umsetzung des Wunsches die Reise anzutreten, höher gewichtet als den 
Wunsch nicht in einen Sturm zu geraten. Es ist eine tragische, aber normale Tatsache, dass die 
Entscheidung sich den einen Wünsch zu erfüllen, aufgrund inhärenter Risiken, die ja auch 
durch volle Information nicht einfach verschwinden, manchmal die Erfüllung noch wichti-

12 	 Sumner 1996, S. 131.
13 	 Sumner 1996, S. 135.
14 	 Sumner 1996. S. 131–132.



10

gerer Wünsche frustriert. Daran ändert auch die Tatsache nichts, dass viele Menschen sich 
explizit wünschen, man möge sie so gut es geht vor Naturkatastrophen warnen. Die Erfüllung 
dieses Wunsches erübrigt angesichts der dann genauer bezifferbaren Risiken schließlich nicht 
die notwendigen Abwägungsentscheidungen innerhalb der eigenen Wünschestruktur. Es kann 
im Anschluss noch immer der Fall sein, dass die Erfüllung des (vollinformierten) Wunsches in 
die Karibik zu reisen mit der Frustration des zweiten Wunsches einhergeht und so zu einem 
alles in allem tragischen Urlaubsfiasko führt.

Die zweite mögliche Erklärung für Fälle, in denen die Erfüllung eines Wunsches dazu führt, 
dass ich schlechter da stehe als zuvor, besteht laut Sumner im manchmal nur schwer voraus-
sagbaren Satisfaktionspotential von Wunscherfüllungen. Manchmal lassen uns erfüllte Wün-
sche nicht mit einem Gefühl von Zufriedenheit, sondern nur mit einem Gefühl von Leere 
und Bedeutungslosigkeit zurück. Beispielhaft dafür führt Sumner den (auf vollständigen und 
akkuraten Informationen basierenden) Wunsch an, eine philosophische Hochschullaufbahn 
statt einer Karriere im Profibaseball einzuschlagen, um Jahrzehnte später dann festzustellen, 
wie wenig erfüllend man den Lehrberuf doch findet. (Dieses Problem ist für Sumner übrigens 
mit ausschlaggebend dafür, die Wunscherfüllungstheorie zugunsten seines Welfarismus auf-
zugeben. Im Welfarismus zählt die Lebenszufriedenheit – unabhängig davon, ob sie auf zuvor 
gehegten Wünschen basiert oder nicht.)

Wollte man die Wunscherfüllungstheorie aber weiter verteidigten, so würde laut Sumner 
hieraus wieder nicht folgen, dass nur die Erfüllung von vollinformierten Wünschen gut für 
das eigene Leben ist. Man müsste dann vielmehr einfach stipulieren, dass zusätzlich zu dem 
Wunsch Hochschulphilosoph zu werden, immer auch ein Wunsch nach Gratifikation vor-
handen ist. Im Fall des frustrierten Hochschullehrers wäre die Nicht-Erfüllung dieses zweiten 
Wunsches nach Gratifikation dann die Ursache dafür, dass er trotz der Erfüllung des ersten 
Wunsches unterm Strich schlecht da steht. In diesem Fall gelten dann wieder die eben ge-
nannten Ausführungen über das natürliche Risiko allen Handelns und Abwägens, das auch 
dann noch vorliegt, wenn ein möglicher Wunsch nach Vollinformiertheit bereits erfüllt wurde. 
Angesichts dieses Problems dann abermals einfach Vollinformiertheit der Wünsche zu verlan-
gen, hilft nicht weiter. Ähnliche Überlegungen wie diese lassen sich laut Sumner auch für alle 
anderen weichen Bereinigungskriterien anführen. 

Subjektive Theorien des Guten mit Bereinigungskriterien

Die zweite Möglichkeit beim Konstruieren einer subjektiven Werttheorie besteht darin, kon-
traintuitive Resultate dennoch mittels entsprechender Korrekturbedingungen zu vermeiden, 
sich aber beim Ausmaß dieser Korrekturen auf solche Bereinigungen zu beschränken, die mit 
einer subjektiven Theorie des Guten noch vereinbar sind, also zum Beispiel die vielfach ge-
forderten Rationalitätsbedingungen, Vollinformiertheitsbedingungen oder Authentizitätsbe-
dingungen. Solche Bereinigungskriterien können, wie bereits erörtert, Spielraum für weichen 
Paternalismus eröffnen. 

An dieser Stelle sei vorab angemerkt, dass auch Anti-Paternalisten aus anderen philosophi-
schen Traditionen sich mit weichen Bereinigungskriterien befassen müssen. Deontologen zum 
Beispiel, die dem Respekt vor der Autonomie von Personen zentrale Bedeutung beimessen 
wollen, müssen sich fragen, unter welchen genauen Umständen die Entscheidung einer Person 
denn nun als autonom anzusehen ist. Um diese Frage beantworten zu können, müssen sie, 
genau wie Vertreter subjektiver Werttheorien aus der konsequentialistischen Tradition, über 
Kriterien wie Rationalität, Informiertheit und Authentizität nachdenken.



11

Man kann mit dieser Behauptung sogar noch einen Schritt weiter gehen und Folgendes 
konstatieren. Eine der größten Deckungsgleichheiten des deontologischen und des konsequen-
tialistischen Liberalismus besteht gerade in der Sorge um genuin eigenständige und subjektive 
Wertsetzungen der Individuen. Dabei müssen beide Denkschulen die identischen Fragen stel-
len und es kann zu Allianzen kommen, die in sich in anderen Bereichen der Ethik zwischen 
diesen beiden Denkschulen nicht so einfach ergeben. Sumner beobachtet hierzu richtigerweise: 

It is possible to be a welfarist without being either a consequentialist or an aggrega-
tionist; the view that well-being is the foundational value for ethics can therefore be 
shared by both deontologists and virtue theorists.15 

Deontologen mögen weiterhin der Meinung sein, das Richtige habe Vorrang vor dem Guten, 
und Tugendethiker mögen weiterhin der Meinung sein, es gebe neben der Beförderung des 
Wohlergehens auch noch weitere wichtige Tugenden. Doch auf subjektives Wohlergehen als 
wichtigsten Bestandteil eines guten Lebens kann man sich durchaus einigen, ohne zusätzliche, 
jeweils traditionsspezifische Grundannahmen aufgeben zu müssen. Hat man sich diesen Punkt 
erst einmal vor Augen geführt, so ist es nicht weiter erstaunlich, dass Denker wie Sumner sich 
in ihren rechtsphilosophischen Schriften im Schulterschluss mit deontologischer ausgerichte-
ten Kollegen insbesondere der Kritik autonomie-feindlicher, paternalistischer oder moralisie-
render Rechtsprechung und Gesetzgebung widmen.16 

Da sich alle Konsequentialisten in besonderem Ausmaß ihrer Wertaxiologie widmen müs-
sen, ist davon auszugehen, dass sie in diesem Rahmen einige interessante Antworten auf Pro-
bleme zu liefern haben, mit denen sich auch die liberalen Vertreter anderer Denkschulen aus-
einander setzen müssen, wenn sie die Selbstbestimmung von Individuen auf gezielte Art und 
Weise schützen wollen. Ich werde im Folgenden daher einige Antworten auf Detailprobleme 
weicher Bereinigungskriterien besprechen, die aus der Feder konsequentialismusfreundlicher 
Autoren stammen und die für die Vertreter aller Denkschulen von Interesse sind.

Die Einführung von Bereinigungskriterien angesichts uninformierter und 
irrationaler Wünsche

Das zentrale Problem für subjektive Wunscherfüllungstheorien des Guten, das ein Einfalls-
tor für Paternalismus darstellen kann, ist, wie gesagt, der angenommene Umstand, manche 
Wünsche seien irrational, uninformiert oder inauthentisch und würden deshalb gerade nicht 
das Gute dieser Personen befördern. Nehmen wir jetzt zum Beispiel den Fall von Susanne, die 
großen Wert auf ein gesundes Leben und körperliche Unversehrtheit legt. Trotz dieser Einstel-
lung hat sie gelegentlich das dringende Bedürfnis sich mit Rasierklingen in die Haut zu ritzen. 
Ihre Freunde mögen nun der Meinung sein, dieses Bedürfnis sei ein irrationaler Ausdruck 
psychischer Probleme. Zumindest aber werden ihre Freunde sich fragen, ob Susanne sich denn 
eigentlich über die gesundheitliche Bedeutung und die Risiken von Schnittwunden im Klaren 
ist. Aus diesen Gründen könnten sie geneigt sein, Susanne zumindest so lange daran zu hin-

15 	 Sumner 1996, S. 186.
16 	 Siehe zum Beispiel Sumner, The Hateful and the Obscene. Ebenfalls in dieser Tradition zu sehen ist Sumners 

Lehrer Joel Feinberg, der – mit starker Beeinflussung durch das utilitaristische Schadensprinzip – mit seinem 
vierbändigen Werk The Moral Limits of the Criminal Law (Feinberg 1984–88) einen Klassiker des liberalen 
Rechtsdenkens vorgelegt hat. 



12

dern, ihrem merkwürdigen Bedürfnis nachzugeben, bis diese Fragen geklärt sind. Wie ist mit 
diesem potentiellen Einfallstor für weichen Paternalismus nun umzugehen?

Um diese Frage zu klären, sind mindestens vier Punkte zu besprechen. Der erste betrifft 
die Frage, unter welchen Umständen ein Wunsch, der in einem Spannungsverhältnis zu einem 
weiteren Wunsch steht, denn nun als irrational zu diskreditieren ist. Gleichzeitig und für den 
gleichen Zeitpunkt A und non-A zu wollen, wäre immerhin ein Paradefall von Irrationalität. 
Aber natürlich ist Susannes Fall etwas komplexer. Aus dem Umstand, dass Susanne eigentlich 
ein gesundes und unversehrtes Leben führen will, sich aber zugleich mit Rasierklingen rit-
zen möchte, folgt nämlich nicht notwendigerweise, dass sie eine irrationale Wunschkonstella- 
tion hat. Die meisten Menschen wünschen sich Gesundheit, sind aber bereit zugunsten eines 
auch anderweitig befriedigenden Lebens bestimmte Abstriche zu machen. So gehen die meis-
ten Menschen gelegentlich spazieren – obwohl ein Unfall auf der Straße sogar tödlich enden 
könnte. Es mag also durchaus der Fall sein, dass Susanne sich in ähnlicher Weise lediglich im 
Allgemeinen ein gesundes und unversehrtes Leben wünscht, in diesem besonderen Fall aber Ab-
striche machen möchte. Darüber hinaus darf sie im Rahmen einer subjektiven Theorie des Gu-
ten natürlich ein höchst eigenes, subjektives Verständnis von Gesundheit zugrunde legen. Die 
enorme psychische Erleichterung, die sie sich durch das Ritzen erhofft, stellt zudem vermutlich 
einen bedeutenden Vorteil dar, der sich anderweitig derzeit nicht realisieren lässt. Susanne mag 
also durchaus Wünsche haben, die in einem gewissen Spannungsverhältnis zueinander stehen. 
Aber eine Situation in der sich jemand mit gleicher Intensität und für den gleichen Augenblick 
A und non-A wünscht, entsteht dadurch noch lange nicht. Durch plausible Gewichtungen 
und weitere Spezifizierungen der Wünsche kann man dem Vorwurf der Irrationalität in ähn-
lichen Fällen durchaus entkommen. Es ist also eine offene Frage, ob es wirklich buchstäblich 
irrational ist, sich mit Rasierklingen ritzen zu wollen, um Entspannung zu finden, und falls ja, 
wie irrational es eigentlich ist. 

Unbenommen davon bleibt allerdings die Feststellung, dass es für Susanne rational wäre, 
sich um alternative und weniger schädliche Formen der Stressbewältigung zu kümmern. Denn 
immerhin stünden alternative Methoden in einem weniger starken Spannungsverhältnis zu 
ihrem Wunsch nach einem gesunden Leben und körperlicher Unversehrtheit. Unbenommen 
davon also, ob und wie irrational es ist, sich zu ritzen, wäre es rational sich um Alternativen zu 
bemühen. Diese Überlegung mag Susannes Freunde also weiterhin darin bestärken sie aufzu-
halten, bis diese Dinge etwas genauer geklärt sind. Da aber gerade im Rahmen einer subjekti-
ven Theorie des Guten die ultimative Autorität über die Gewichtung der eigenen Präferenzen 
bei Susanne liegt und sich im Rahmen einer solchen Theorie sicherlich keine Pflicht zum 
idealsten, rationalen Vorgehen etablieren lässt, ließe sich hier höchstens eine weich paternalis-
tische Haltung rechtfertigen.

Ein zweiter, relevanter Punkt ist die Frage, ob Susanne denn wirklich mit Recht davon aus-
gehen kann, sich nach dem Ritzen erleichtert zu fühlen. Wäre es nicht plausibel anzunehmen, 
dass sie sich danach noch viel schlechter fühlen wird? Ist es nicht buchstäblich abwegig oder so-
gar irrational, anzunehmen, dass Schnittwunden dem eigenen Wohlbefinden zuträglich sind? 
Auch dieser Punkt mag Susannes Freunde darin bestärken, sie bei ihrem Vorhaben aufzuhalten. 
Möglicherweise könnten die Freunde sie auffordern, sich doch bitte noch einmal intensiv vor 
Augen zu führen17, wie es sein wird, wenn sie sich geritzt hat, um festzustellen, ob sie diesen 

17	 Zur Bedeutung des Vorstellens siehe u. a. Brandt 1979.



13

Zustand wirklich für erstrebenswert hält. Doch auch in Bezug auf diesen Punkt lässt sich im 
Rahmen einer subjektiven Theorie des Guten höchstens eine weich paternalistische Interventi-
on rechtfertigen. Wie im Rahmen der Anmerkungen zum Hedonismus bereits erläutert, sind 
die Freunde epistemisch prinzipiell nicht in der geeigneten Lage, besser wissen zu können als 
Susanne, was sich für Susanne gut anfühlen wird.

Ein dritter, relevanter Punkt ist die Frage, ob es womöglich irgendwelche relevanten Zu-
satzinformationen gibt, über die Susanne nicht verfügt. Zu denken wäre hierbei zum Beispiel 
an die Information, dass es durchaus medizinische und psychologische Möglichkeiten gibt, die 
darauf ausgelegt sind, jemandem wie Susanne Alternativen zu ermöglichen. Auch im Bezug 
auf diesen möglichen Aspekt der Situation ließe sich eine weich paternalistische Intervention 
der Freunde womöglich rechtfertigen. Die Freunde dürften Susanne dann möglicherweise so 
lange aufhalten, bis sie über die relevanten Behandlungsmöglichkeiten ausreichend in Kennt-
nis gesetzt ist.

Ein vierter, relevanter Punkt wäre noch die Frage, ob der Wunsch sich zu ritzen wirklich 
genuin Susannes eigener Wunsch ist oder ob dieser Wunsch nicht vielleicht in irgendeiner 
relevanten Art und Weise vielmehr aus ihrem Umfeld stammt. So könnte der Wunsch zum 
Beispiel das unreflektierte Übernehmen von Problemlösungsstrategien anderer darstellen oder 
eine herabwürdigende Haltung ihres sozialen Umfelds widerspiegeln. Auch in Bezug auf diese 
Frage ließe sich eine weich paternalistische Intervention der Freunde möglicherweise rechtfer-
tigen. Sie dürften Susanne dann so lange aufhalten, bis sichergestellt ist, dass sie ihren Wunsch 
nicht unreflektiert aus dem eigenen Umfeld übernommen hat. Allerdings muss eine subjektive 
Theorie des Guten die letztendliche Entscheidung auch hier Susanne selbst überlassen. 

Eine offene Frage: Sind weich paternalistische Interventionen in diesem Rahmen 
wirklich zu rechtfertigen?

Darüber, ob solche weich paternalistischen Interventionen im Rahmen einer subjektiven The-
orie des Guten tatsächlich zu rechtfertigen sind, lässt sich streiten. Völlig unplausibel scheint 
es nicht zu sein. Immerhin dienen derartige Interventionen lediglich dem Ziel, sicherzustellen, 
dass eine Person das bekommt, was sie wirklich und genuin selbst haben möchte. Die ultima-
tive Autorität darüber, was die Person sich wirklich wünscht, bleibt am Ende die Person selbst. 
Andererseits sind sämtliche Interventionen, auch weich paternalistische, insofern problema-
tisch, als dass sie eine Person zumindest bis zur Klärung der Sachlage dabei stören und aufhalten, 
ihren Vorstellungen eines guten Lebens zu folgen. Nehmen wir zum Beispiel an, wir hätten 
uns intensiv über die Gefahren eines bestimmten Vorhabens informiert und nach reiflicher 
Überlegung dazu entschlossen, das Risiko einzugehen. Wenn nun jeder Bekannte, dem wir von 
unserer Absicht berichten, der Meinung ist, uns so lange stören und aufhalten zu dürfen, bis er 
geklärt hat, ob wir uns wirklich über die Gefahren im Klaren sind, so macht das unser Leben 
möglicherweise nicht besser, sondern unwiederbringlich schlechter. 

Seltsamerweise, so scheint es, sind weich paternalistische Interventionen im Rahmen einer 
subjektiven Theorie des Guten immer nur dann zu rechtfertigen, wenn sie bereits erfolgreich 
waren. In diesem Fall wird uns die Person nämlich zustimmen, dass die Intervention dazu 
beigetragen hat, ihr zu einem besseren Leben zu verhelfen. Sollte die Intervention aber aus-
schließlich als störend empfunden worden sein, ließe sie sich auch nachträglich nicht mehr 
rechtfertigen. Diesen Umstand kann man zum Anlass nehmen, eine generelle Inkompatibilität 
auch zwischen weich paternalistischen Interventionen und einer subjektiven Theorie des Gu-
ten zu konstatieren und lieber wieder auf eine unmodifizierte Variante umzusatteln.



14

Befürworter der Bereinigungskriterien müssen angesichts dieses Problems zugestehen, dass 
zumindest bei der Wahl der Mittel und der Dauer einer Intervention äußerste Vorsicht gebo-
ten ist. So sollten die Mittel sicherlich wenig invasiv sein, um einer ausschließlich negativen, 
abschließenden Beurteilung durch die Betroffenen in möglichst großem Umfang vorzubeugen. 
Dieses Problem bedarf einiger Analysen, die den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen würden. 
In jedem Falle jedoch gilt, dass Außenstehende in solchen Fällen niemals die letzte Instanz sein 
können, so dass mit äußerster Vorsicht vorzugehen ist, wenn man weiche Bereinigungskrite-
rien auf Grundlage einer subjektiven Theorie des Guten akzeptiert. Was gut für eine Person 
ist, weiß im Rahmen subjektiver Theorien autoritativ immer nur diese Person selbst. Eine Ver-
pflichtung, sich unter allen Umständen vollständig zu informieren, auch wenn das gar nicht 
gewollt oder bereits geschehen ist, oder die eigenen Wünsche und Abwägungen auch klar und 
überzeugend gegenüber anderen zu kommunizieren, ist schließlich gerade nicht Bestand einer 
solchen Theorie des Guten. 

Subjektive Theorien des Guten und das Problem revidierter Wünsche

Ein weiteres potentielles Problem für Wunscherfüllungstheorien des Guten, das ein Einfalls-
tor für Paternalismus bergen könnte, sind Wünsche, die im Laufe der Zeit revidiert wurden. 
Dieses Problem kann in verschiedenen Formen subjektive Theorien des Guten sowohl mit als 
auch ohne Bereinigungskriterien betreffen. Nehmen wir an, ich wünsche mir jahrzehntelang 
intensiv eine Gesamtausgabe der Werke von Kant mit schönen Lederbuchrücken. Eines Tages 
ändere ich jedoch meinen Wunsch. Ich möchte jetzt keine Lederausgabe der Werke von Kant 
mehr, sondern ein modernes, elektronisches Lesegerät mit einer digitalen Ausgabe des Werks 
Nichts als die Wahrheit von Dieter Bohlen, die ich überall hin mitnehmen kann. Kurz darauf 
bekomme ich eine Lederausgabe der Werke von Kant geschenkt. Macht dieses Geschenk mein 
Leben nun besser, weil es meinen langjährigen Wunsch erfüllt, oder macht es mein Leben 
gerade nicht besser, weil ich den Wunsch gar nicht mehr habe und das Geschenk meinen ge-
genwärtigen Wunsch ignoriert?18  

Eine gute Reaktion auf dieses Problem diskutiert anhand von etwas anderen Beispielen zum 
Beispiel die Wunscherfüllungstheoretikerin Ulla Wessels. Sie schlägt nämlich vor, zunächst zu 
fragen, ob der Wunsch nach der Kant-Ausgabe vielleicht lediglich „ein bedingter“19 Wunsch 
war. Auf unseren Fall angewendet hätte der Wunsch in bedingter Version die folgende Form: 
„Ich wünsche mir eine Kant-Gesamtausgabe unter der Bedingung, dass ich sie zu dem Zeit-
punkt, zu dem ich sie bekomme, immer noch haben will.“ Unbedingt wäre der Wunsch, wenn 
er die folgende Form gehabt hätte: „Ich wünsche mir eine Kant-Gesamtausgabe, unabhängig 
davon, ob ich sie zu dem Zeitpunkt, zu dem ich sie bekomme, immer noch haben will.“ 
Höchstwahrscheinlich kann man davon ausgehen, dass die meisten Wünsche nach irgendwel-
chen Besitztümern bedingte Wünsche sind. Ich bin mir nicht einmal sicher, ob ich überhaupt 
schon jemals einen Wunsch nach einem Gegenstand in unbedingter Form hatte.20 Nehmen 
wir aber an, es gebe solche unbedingten Wünsche. Einige interessante Analysen hierzu liefert 

.
18 	 Ins Leben gerufen wurde die Diskussion über derartige Fälle unter anderem von Nagel 1970 und Parfit 1984.  
19 	 Wessels 2011, S. 122.
20 	 Problematischer sind hier sicherlich Wünsche nach Zuständen oder Wünsche, deren Erfüllung nicht einem 

ganz bestimmten Zeitpunkt zugeordnet werden kann. Man denke zum Beispiel an den Wunsch ein erfolgrei-
cher Autor zu werden. Einen solchen Wunsch hat man womöglich eher in unbedingter Form.



15

ebenfalls Wessels. Sie nimmt dabei den Fall an, dass ich mir im Alter von 30 Jahren unbedingt 
eine Biedermeierkredenz zum 50. Geburtstag gewünscht habe. Um meinen 50. Geburtstag 
herum, gebe ich nun allerdings zu Protokoll, mir eine Schopenhauer-Gesamtausgabe zu wün-
schen. In solchen Fällen, so Wessels, wäre es für mich im Alter von 30 Jahren besser, zum 50. 
Geburtstag eine Biedermeierkredenz zu bekommen. Für mich im Alter von 50 Jahren wäre es 
allerdings besser, zum 50. Geburtstag die Schopenhauer-Ausgabe zu bekommen. Für meine 
Freunde stellt das ein Problem dar, weil sie nicht wissen, was denn nun „alles in allem“ besser 
für mich ist. Sie könnten aber zum Beispiel die Länge der Zeiträume betrachten, über die ich 
die jeweiligen Wünsche gehegt habe, und auf dieser Grundlage abwägen. Sollte ich mich erst 
sehr kurz vor meinem 50. Geburtstag umentschieden haben, so wäre es vielleicht besser, mir 
die Kredenz zu schenken, weil der Wunsch nach der Schopenhauer-Ausgabe womöglich ein 
kurzfristiges Hirngespinst sein könnte.

An dieser Stelle könnte man nun besorgt sein, es habe sich Raum für paternalistische In-
terventionen eröffnet. Schließlich müsste man mir unter diesen Umständen eventuell – trotz 
meiner lautstarken Proteste – eine Biedermeierkredenz schenken, weil dies eben „alles in allem“ 
besser für mich wäre. Doch auch hierauf kann man eine Antwort finden. Laut Wessels und 
anderen spricht nämlich ein weiterer, genereller Grund dafür, lieber den späteren, beziehungs-
weise aktualen Wunsch zu erfüllen: Die meisten Menschen hegen den generellen, zusätzlichen 
Wunsch, dass alle ihre zukünftigen Wünsche erfüllt sein mögen, während sie die Erfüllung 
vergangener Wünsche nicht mehr interessiert. Wenn ich mich also umentscheide und mir 
fortan eine Schopenhauer-Ausgabe wünsche, dann ist mir mein vergangener Wunsch nach 
der Kredenz fortan egal. Darüber hinaus wünsche ich mir wahrscheinlich, dass meine zu-
künftigen Wünsche sich erfüllen mögen, während ich mir das gleiche für meine vergangenen 
Wünsche eben gerade nicht mehr erhoffe. Es spricht somit ein weiterer, generell geltender 
wünschebasierter Grund für die Erfüllung der neuen Präferenz. Die Möglichkeit mir entgegen 
meiner expliziten Proteste mit Hinweis auf meine vergangenen Wünsche etwas Gutes zu tun, 
verschwindet somit wieder.21 

Subjektive Theorien des Guten und das Problem der „niederen“ Präferenzen

Die bisherige Konklusion lautet also, dass eine subjektive Theorie des Guten, die ganz ohne zu-
sätzliche Rationalitäts-, Authentizitäts- oder Revisionsresistenzanforderungen auskommt, ma-
ximal paternalismusresistent ist. Eine subjektive Theorie des Guten, die solchen Kriterien Platz 
einräumt, weist eine starke Paternalismusresistenz auf, kann aber je nach Ausgestaltung Anlass 
zu weichem Paternalismus bieten. Einen über diese Feststellung hinausgehenden, abschließen-
den Einwand, der ebenfalls sowohl die subjektiven Theorien mit, als auch diejenigen ohne Be-
reinigungskriterien betrifft, sollte man an dieser Stelle allerdings auch noch ansprechen: Wenn 
grundsätzlich die Erfüllung der Präferenzen einer Personen die Grundlage ihres guten Lebens 
bildet, dann können wir womöglich nichts mehr darüber sagen, welche Präferenzen eine Per-

21 	 Hinzufügen sollte man an dieser Stelle, dass Wessels der Auffassung ist, in solchen Konfliktfällen würden auch 
hedonistische Annehmlichkeitserwägungen die Waagschale hier weiter zugunsten der späteren Präferenz be-
wegen. So schreibt sie zum Ende des betreffenden Kapitels: „Weil aber nicht nur die Erfüllung von Wünschen 
für die Wohlfahrt von Individuen konstitutiv ist, sondern auch hedonisches Glück, gebührt der Erfüllung syn-
chroner Wünsche in allen Fällen, in denen sie dem Paket aus Wunscherfüllung und hedonischem Glück zu-
träglicher ist als die Erfüllung (revidierter) asynchroner Wünsche, moralisch Vorfahrt.“ (Wessels 2011, S. 127.) 



16

son haben sollte. Kriterien anhand derer man solche Erwägungen anstellen könnte, sind ja im 
Rahmen der vorherigen Besprechungen gerade abgelehnt worden. Wie sieht es nun aus, wenn 
jemand sich schlicht und ergreifend wünscht, ständig auf der Couch vor dem Fernseher zu 
liegen und mit der Hand in der Chipstüte „Deutschland sucht den Superstar“ zu sehen? Führt 
die Erfüllung dieses Wunsches wirklich zu einem guten Leben? Sollte man ein solches Leben 
wirklich führen wollen? Sträuben sich einem nicht sämtliche Haare bei dem Gedanken, gegen 
eine solch „absurde“22 Auffassung des guten Lebens argumentativ nichts mehr in der Hand zu 
haben? Sollte sich der ständige Sofa-Sitzer nicht vielmehr um sinnvolle Projekte kümmern, 
seinen Bildungshorizont erweitern und Freundschaften pflegen, um ein gutes Leben zu haben 
– auch wenn er das gerade nicht präferiert?

Um diese Bedenken aus dem Weg zu räumen, kann ein Vertreter der diskutierten Theorien-
gruppe darauf hinweisen, was im Rahmen seiner Theorie alles nicht behauptet wird: So wird im 
Rahmen dieser Theorie nämlich nicht behauptet, die objektiven Kriterien eines guten Lebens, 
die andere Denker für intrinsisch wertvoll erachten, könnten nicht zumindest als Anregungen 
in den Deliberationsprozess und die Entscheidungsfindung im Bezug auf eigene Präferenzen 
eingehen. Zumindest manche Präferenzen kann man schließlich selbst beeinflussen und gestal-
ten. Bei diesem Versuch überhaupt irgendwelche Präferenzen für das eigene Leben aktiv her-
auszubilden, bietet es sich natürlich an, über Dinge wie sinnvolle Projekte, Wissenserwerb und 
Freundschaft nachzudenken. Man kann diese Möglichkeiten im Rahmen der Vorstellungskraft 
durchspielen und dabei entscheiden, welche davon man für sich selbst in besonderem Maße 
herbei wünscht. Im Rahmen der hier diskutierten Theorie kann man lediglich nicht sagen, 
diese Dinge seien im Leben einer Person unabhängig davon von Wert, ob diese Person diese 
Dinge auch möchte. Lediglich dann, wenn sich jemand entscheidet, diese Dinge in seinem 
Leben haben zu wollen, werden sie auch einen intrinsischen Wert für diese Person haben. 

Dies mag natürlich dafür sprechen, dass man die Menschen aus paternalistischen Gründen 
mit solchen Überlegungen bekannt machen sollte. Es könnte ja schließlich sein, dass sie auf 
diese Hilfestellung für das aktive Herausbilden von Präferenzen bislang noch nicht gestoßen 
sind. Dabei gilt es allerdings zu bedenken, dass eine Konfrontation zum Zwecke der Her-
ausbildung neuer, beziehungsweise alternativer Wünsche natürlich keine weiche Intervention 
mehr ist, die lediglich ermitteln will, ob die Person wirklich hinter dem steht, was sie sich 
aktual wünscht. Stattdessen hätte sie ja das Ziel, die Person dazu zu bringen, ihr bestehendes 
Set an Wünschen und Überzeugungen zu erweitern oder zu verändern. Falls die Person dies 
nicht tun möchte, die Sache vielleicht auch schon durchdacht und ihrem Umfeld gegenüber 
klar gemacht hat, wäre eine erneute zeitintensive „Anregung“ nichts anderes als ein ungerecht-
fertigtes, hart paternalistisches Hindernis. Nur eine freiwillige Auseinandersetzung mit diesen 
Dingen, die auch aus eigenem Antrieb geschieht, kann daher das gute Leben der Menschen im 
Rahmen dieser Theorie sicher befördern. Von erzwungenen Konfrontationen dieser Art ist im 
Rahmen subjektiver Theorien des Guten prinzipiell abzusehen, denn in dieser Zeit könnten 
die Betroffenen stattdessen ihrer eigenen Konzeption eines guten Lebens folgen – der einzigen, 
die dieser Theorie zufolge ihr Leben wirklich besser macht.

Darüber hinaus gilt, wie bereits gesagt, dass lediglich die Individuen selbst darüber entschei-
den dürfen, in welchem Verhältnis sie die vermeintlich höherwertigen und die vermeintlich 
niedrigeren Erfüllungen in ihrem Leben haben möchten. Der eine mag ein Leben mit einem 

22 	 Eine berechtigte Sorge, die durchaus auch liberale Rechtsphilosophen wie zum Beispiel Thomas Gutmann zu 
bedenken geben.



17

etwas höheren Anteil an „niederen“ Erfüllungen bevorzugen, während andere sich ein Leben 
mit mehr „höherwertigen“ Erfüllungen wünschen mag. Während Mill noch der Meinung war, 
die „höherwertigen“ Erfüllungen seien prinzipiell besser und ihre Unterscheidung von den 
„niederen“ Erfüllungen müsse von „Experten“ geregelt werden, sehen moderne Vertreter von 
Wunscherfüllungstheorien und welfaristischen Ansätzen die ultimative Autorität hierüber nur 
noch beim jeweiligen Individuum selbst.  

Konklusion 

Je subjektiver eine Theorie des guten Lebens ist, je weniger objektive Elemente sie enthält, 
desto stärker wird ihre Resistenz gegenüber paternalistischen Interventionen. Genau ausgear-
beitete Wunscherfüllungstheorien des Guten und welfaristische Ansätze sind dabei besonders 
aussichtsreiche Kandidaten für maximal und für stark resistente Theorien, da sie genau auf 
dem basieren, was der Anti-Paternalismus schützen möchte: den subjektiven Präferenzen oder 
Einstellungen der Individuen. Auf Fragen, zu denen Anti-Paternalisten aus jeglicher Denk-
schule grundsätzlich etwas sagen müssen – zum Beispiel die Probleme irrationaler, uninfor-
mierter, adaptiver und revidierter Präferenzen und Entscheidungen – haben Vertreter dieser 
Theoriengruppe explizite und detaillierte Antworten geliefert23, die von allgemeinem Interesse 
sein sollten. 

 
 

23 	 Oft haben Autoren aus anderen Denkschulen Lösungen für diese Probleme vorgeschlagen, die weitaus pa-
ternalismusanfälliger sind. So kann man im Bezug auf Frankfurts einschlägige Auffassung, lediglich eine re-
flektierte Präferenz zweiter Ordnung, die über vorhandene Primärpräferenzen gebildet wurde, garantiere eine 
autonome Entscheidung, für deutlich anfälliger halten. Vgl. Frankfurt 1988.



18

Literatur

Brandt, Richard, A Theory of the Good and the Right, Oxford 1979. 

Brock, Dan, „Paternalism and Autonomy”, Ethics 98, 1988, S. 550–565. 

Brock, Dan, „Paternalism and Promoting the Good”, in: Sartorius, R. (ed.), Paternalism, Minneapolis, 
1983, S. 237–260. 

Feinberg, Joel, The Moral Limits of the Criminal Law, Vol. 1–4, Oxford 1984–88. 

Frankfurt, Harry, “Freedom of the Will and the Concept of a Person,” in Frankfurt, H., The 

Importance of What We Care About, Cambridge 1988, S. 11–25.

Griffin, James, Well-Being: Its Meaning, Measurement, and Moral Importance, Oxford 1986.

Gutmann, Thomas, „Paternalismus und Konsequentialismus“, in diesem Band. 

Hare, R. M., „A Utilitarian Approach“, in: Kuhse, H./Singer, P. (eds.), A Companion to Bioethics, 2. 
Aufl., Oxford 2001, S. 85–90. 

Hare, R. M., Moralisches Denken, Frankfurt a. M. 1992.

Harsanyi, John, „Morality and the Theory of Rational Behaviour”, in: Sen, A./Williams, B. (eds.), Utili-
tarianism and Beyond, Cambridge 1982, S. 39–62. 

Mill, John Stuart, Über die Freiheit, Stuttgart 1988. 

Nagel, Thomas, The Possibility of Altruism, Princeton 1970.

Nozick, Robert, Anarchy, State, and Utopia, New York 1974. 

Parfit, Derek, Reasons and Persons, Oxford 1984.

Sumner, Wayne, Welfare, Happiness, and Ethics, Oxford 1996.

Sumner, Wayne, The Hateful and the Obscene, Toronto: University of Toronto Press 2004.

Tännsjö, Torbjörn, Hedonistic Utilitarianism, Edinburgh 1998.

Wessels, Ulla, Das Gute, Frankfurt a. M. 2011.

 


