
 

 
 

 
 
 

Widerstand leisten heißt Neues schaffen 

 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 

Booklet zum 
Wochenendseminar in Münster 

8. – 10 Mai 2015 

 
 
 
 
 
 

EMPÖRT 

EUCH!  

 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

 
Liebe Teilnehmende, liebe Dozierende, liebe Mitwirkende, 

 

nun ist es ein Jahr her, dass wir gemeinsam ein Wochenende in Münster verbracht haben. Zu 

diesem kleinen „Jubiläum“ möchten wir als Organisationsteam unser Versprechen einlösen, 

und für euch und Sie noch einmal die drei Tage im Mai 2015 Revue passieren lassen. Bei dieser 

Gelegenheit wollen wir uns auch noch einmal herzlich bei euch und Ihnen für die großartige 

Mitarbeit bedanken! Auch nach dem Seminar erreichten uns noch tolle Beiträge zu Aktionen 

und Ideen, welche in Münster ihren Ursprung gefunden haben. Wir freuen uns darüber, dass 

die Gespräche, das Gehörte und das Erfahrene bei vielen von euch Früchte getragen haben 

und hoffen, dass jede und jeder Einzelne zumindest ein wenig von dem Seminar profitieren 

konnte.  

 

In diesem Booklet findet ihr und finden Sie die Zusammenfassung der einzelnen Workshops. 

Vielen Dank für diese Beiträge! Wir hoffen, dass damit nicht nur Erinnerungen aufkommen, 

sondern dass auch ein Überblick darüber gegeben wird, welche Schwerpunkte in den Work-

shops gesetzt wurden und zu welchen Ergebnissen die Diskutierenden kamen. Auch das Rah-

menprogramm durch die Eröffnungsrede von Herrn Dr. Jens Birkmeyer, das Theaterstück „Po-

esie und Empörung“ von Regisseur Manfred Kerklau, sowie die Podiumsdiskussion zum Thema 

„Generation Y“ werden hier – zum Teil auszugsweise – noch einmal dargestellt.  

 

Wir wünschen euch und Ihnen viel Spaß beim Durchblättern dieses Booklets und schicken 

euch die wärmsten Grüße aus dem westfälischen Münster, 

 

eure Alan, Fabi und Hannah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

 

Inhaltsverzeichnis 

 
- Seite 1 - 

Einleitung  

 

- Seite 5 - 

Eröffnungsrede  

(Dr. Jens Birkmeyer) 

 

- Seite 15- 

Poesie & Empörung 

 

- Seite 16 - 

Workshopbeiträge 

 

- Seite 55 - 

Nachwort 

 

 
 

 

 

 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

1 

Von der Idee zum Seminar 
 

Camus in den Straßen Hamburgs. Die Idee zu unserem Seminar entstand aufgrund eines 

spontanen Gedankens während eines Kurztrips in Hamburg. Dort fand zu diesen Zeiten eine 

vom Kampnagel Theater organisierte Vortragsreihe statt, welche mit dem Titel Babylonia – Be 

a good Dissident: Albert Camus und die Liberitären die Werke von Camus auf seine Ansichten 

zu Resistenz, Dissidenz und Revolution untersuchte. Die Idee, gesellschaftlichen Widerstand, 

Protestbewegungen und Revolution aus unterschiedlichen Blickwinkeln und wissenschaftli-

chen Strömungen zu untersuchen, entwickelte sich schnell zu einer passenden Grundlage für 

unser Seminar. In diesem Kontext erinnerten wir uns an die Streitschrift „Empört Euch“ von 

Stephane Hessel. Hessel erfasst in dieser genau die Kritik an der modernen Welt, die wir näher 

untersuchen wollten.  

Im September 2014 bekamen wir die offizielle Zusage für unser Seminar. Damit begann dann 

auch der größte organisatorische Block: Dozierende suchen, Abendprogramme gestalten, Es-

sen bestellen, Räume buchen… So dauerte es etwas über ein halbes Jahr, bis die wesentlichen 

Programmpunkte vorbereitet waren.  

 

Die Fahrt beginnt – auch ohne Bahn. In der Woche des Seminars erreichte uns dann die Nach-

richt, dass auch die Gewerkschaft deutscher Lokführer auf ihr Recht auf Empörung zurückgriff 

und in Form eines Bahnstreiks ausdrückte, der jedoch leider den Seminarteilnehmenden die 

Anreise erschwerte. Nichtsdestotrotz startete das Seminar am Freitagnachmittag im Schloss 

der Westfälischen Wilhelms-Universität in Münster. Nach der offiziellen Begrüßung hielt Herr 

Dr. Jens Birkmeyer den Einführungsvortrag. In diesem erörterte er die theoretische Bedeu-

tung von Empörung und schlug darauf ausgehen einen Bogen über Widerstand in Hessels Le-

ben zu der Verbindung von Empörung und Kritik. Damit schuf er den Rahmen, in dem sich die 

Workshops und kommenden Diskussionen bewegen würden. Wir möchten uns hier noch ein-

mal ganz herzlich für diesen ausführlichen und wertvollen Überblick bedanken! 

Am Abend besuchten wir gemeinsam das Theaterstück „Poesie und Empörung“, welches der 

Regisseur Manfred Kerklau für das Seminar dankbarerweise exklusiv vorführen ließ. Die be-

sondere Form der Darstellung führte zu verschiedensten Reaktionen aus dem Publikum. Wir 

sind froh, dass das Theaterstück polarisierte und die Teilnehmenden zu hoffentlich diversen 

Meinungsaustauschen anregte, denn jede Form der Diskussion und des Austausches führt zu 

neuen Ideen und Ansichten. Und Impulssetzung war eines der größten Ziele unseres Seminars.   

 

Auf voller Fahrt. Nach dem ruhigen Auftakt am Freitagabend ging es dann am Samstagmorgen 

um 8:30 in die ausgewählten Workshops. Getreu dem Motto „das Schlimmste ist die Gleich-

gültigkeit“ (Stephane Hessel) beleuchteten die Workshops unterschiedliche gesellschaftliche 

Protestbewegungen, alternative Lebenskonzepte sowie Um- und Aufbrüche. Zentral dabei 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

2 

war insbesondere zu identifizieren, welche die aktuellen sozialen, politischen und wirtschaft-

lichen Faktoren für individuelle und gesellschaftliche Empörung sind und was die eigene Rolle 

im gesellschaftlichen Umfeld bedeutet.  

 

In Workshop 1 „Revolution – oder die (Un-) Möglichkeit, neu zu beginnen“ geleitet von Dr. 

Florian Grosser wurde die philosophische Bedeutung von essentiellen Konzepten von Protest-

bewegungen und Revolutionen diskutiert und hinterfragt, inwiefern sich „das Neue“ durch 

eine Revolution verwirklichen lässt. Dabei waren Fragen und Analysen zu Konzepten wie Neu-

heit, Freiheit, Gewalt und Handeln von maßgeblicher Bedeutung. 

  

Der Workshop 2 „Jenseits des Wachstums: Individueller Ausstieg oder kollektiver Rahmen?“ 

wurde von Dr. Ulrich Schachtschneider geleitet. In diesem befassten die Teilnehmenden sich 

mit alternativen Konzepten zu Wachstum und den Logiken einer wachstumskritischen De-

batte. Auch hier wurde das eigene Handeln in Bezug zu einer kollektiven Bewegung gesetzt. 

 

Die Teilnehmenden des Workshops 3 „Feminismus – Emanzipation als Revolution?!“ disku-

tierten mit Anna Seidel die Feminismen in Verbindung zu Medien anhand von Beispielen aus 

Magazinen oder Blogs und setzten sich mit der aktuellen Relevanz und den Forderungen die-

ser komplexen Bewegung auseinander.  

 

Die Debatten über Flüchtlings- und Asylpolitik griff der vierte Workshop „Ein Deutschland für 

Alle – Engagement für Flüchtlinge“ unter der Leitung von Sabine Klotz auf. Die Teilnehmenden 

wurden in das umfassende Feld der gesetzlichen Regelungen eingeführt und Grundlagen wur-

den geschaffen, um über neue Ansätze und Maßnahmen fundiert diskutieren zu können.   

 

Die Rolle des Individuums in Revolutionen und die Erklärung sozialer Phänomene aus einer 

ökonomischen Perspektive, sowie das Problem einer Revolution als „Kollektivgut“ waren zent-

rale Aspekte im Workshop 5 „Revolutionen aus der Sicht der Spieltheorie“ geleitet von Prof. 

Dr. Thomas Apolte.  

 

Im sechsten Workshop führte Anna Antonakis-Nashif die Teilnehmenden in die Tiefen des 

World Wide Webs. Unter dem Titel „Vernetzt euch! Die tunesischen Aufstände 2010/11 als 

Mobilisierung von Gegenöffentlichkeiten: Von der “Revolution der Würde“ zur politischen 

Transition und alter Stabilität“ setzten sich die Teilnehmenden mit den Geschehnissen in Tu-

nesien 2011/2012 und der Relevanz von Zivilgesellschaft und modernen Medien in der soge-

nannten „Arabischen Revolution“ aber auch im Allgemeinen auseinander.  

 

Am Samstagabend besuchten wir die Podiumsdiskussion zum Thema „Wir sind Unpolitisch. 

Oder wie wir lernten zu kritisieren?“. Wir bedanken uns an dieser Stelle bei den Diskutierenden 

Stefan Bracke, Dr. Götz Frommholz, Matthias Roher und Anna Siewert! Der Diskussionsver-

lauf führte zu einer Kritik der Diskutierenden auf dem Podium an der scheinbar mangelnden 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

3 

Bereitschaft politischer Parteien, junge Menschen in das politische Geschehen einbinden zu 

können und zu wollen. Dabei seien vor allem die Strukturen der Parteien sowie deren Schwer-

punktsetzung ein Hindernis dafür, dass die so genannte „Generation Y“ nicht mehr aktiv und 

motiviert am parteipolitischen Alltag teilnehme. Diese Thesen wurden aus dem Publikum sehr 

unterschiedlich bewertet. An dieser Stelle nicht nur ein großes Lob und Dankeschön an die 

Diskutierenden auf, sondern auch an die vor dem Podium! Kritische Fragen sowie eine große 

Diskussionsbereitschaft aus dem Publikum haben die Podiumsdiskussion geprägt. Im An-

schluss erkundeten wir zusammen mit den Teilnehmenden das Nachtleben Münsters bei küh-

len Getränken, guter Musik und Tanz.  

 

Endhaltestelle? Nach einer etwas kurzen Nacht trafen sich die Teilnehmenden und Dozieren-

den zur Abschlussveranstaltung im Schloss der Universität bei blauem Himmel und Sonnen-

schein ein, um die Erkenntnisse aus den einzelnen Workshops allen vorzustellen und auch die 

Dozierenden zu verabschieden. An dieser Stelle noch einmal ein herzliches Dankeschön an alle 

Dozierenden! Ohne Ihren Input, Ihre Unterstützung und Ihren Einsatz wäre das Seminar bei 

weitem nicht so interessant, divers und wissensreich geworden. 

Uns war, und ist, vollkommen bewusst, dass innerhalb eines dreitägigen Seminars mit insge-

samt lediglich acht inhaltlichen Workshop Stunden aktuelle Themen und Probleme nicht in 

ihrer Gänze und umfassend ausdiskutiert werden konnten. Wir wollten stattdessen mit unse-

rem Seminar für jede und jeden Einzelnen Impulse setzen. Das Seminar legte den Fokus auf 

das Individuum, was durchaus auch im allerpersönlichsten Sinne gemeint war. So sind wir froh 

darüber, dass zu jeder Zeit, sei es in den Workshops, vor der Theaterbühne, während der Kaf-

feepausen oder beim ein oder anderen Abendbierchen stets hitzig und enthusiastisch disku-

tiert wurde. Neue Gedanken und Ideen zu produzieren, Eindrücke zu gewinnen und Erfahrun-

gen auszutauschen sollte dieses Seminar zu einer individuellen Veranstaltung werden lassen, 

bei dem alle Teilnehmenden herausgefordert werden, ihre eigenen Handlungen und Ansich-

ten in einer vernetzen und differenzierten Zivilgesellschaft zu reflektieren. Es freut uns umso 

mehr, dass uns noch Wochen nach dem Seminar E-Mails der Teilnehmenden erreichen, in 

denen von neu gegründeten Initiativen oder Projekten berichtet wird, deren Ursprünge im 

gemeinsamen Austausch während des Seminars entstanden sind. Auch Berichte einzelner 

Teilnehmenden darüber, dass sie sich im Alltag viel mehr Gedanken über Konsumentschei-

dungen, alternative Wirtschaftsformen, dem Umgang mit sozialen Medien oder die Unterstüt-

zung von Flüchtlingen machen, lassen die Grundidee dieses Seminars auch über das Wochen-

ende hinaus Früchte tragen. Wir sind den Teilnehmenden dafür sehr dankbar! Zudem hoffen 

wir, dass auch diejenigen, die sich durch teils sehr emotionale und impulsive Diskussionen in 

eine unangenehme Lage gebracht fühlten, trotzdem weiterhin ihre Meinungen im öffentli-

chen Diskurs reflektiert vertreten und damit zu einer pluralistischen Gesellschaft und einer 

differenzierten Diskussionskultur beitragen. 

  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

4 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

5 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

7 

  

 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

8 

Eröffnungsrede 
 
Dr. Jens Birkmeyer 
Oberstudienrat i.H. am Institut für Deutsche Sprache und Literatur und ihre Didaktik an der 
Westfälischen Wilhelms-Universität Münster. Seine Forschungsschwerpunkte sind u.a. Litera-
tur des 20. Jahrhunderts und Kritische Theorie 
 

Jens Birkmeyer: Empörung und Kritik. Versuch einer Unterscheidung 

Empört Euch! Indignez-vous! Stéphane Hessels globalisierungskritischer Imperativ für 3 Euro 

99 aus dem Jahr 2010 war vor allem ein zorniger Appell gegen die Gehorsamkeitsproduktion 

der Zivilgesellschaft. Dem knappen Essay1, einem Aufruf zum friedlichen Widerstand und dem 

Kampf gegen Resignation und Gleichgültigkeit, folgte wenig später die Schrift Engagiert Euch!2 

mit vier zentralen Kritikpunkten. Einer Kritik an der weit fortgeschrittenen Zerstörung unseres 

Planeten; an der internationalen Diktatur der Finanzmärkte; an der global immer größer wer-

denden Kluft zwischen ganz arm und ganz reich sowie der an der unerträglichen dauerhaften 

Missachtung der Menschenrechte. 

Hessels kleine, nahezu harmlose und unspektakuläre, doch zugleich auch höchst eindringliche 

Streitschrift ist ein erstaunlich vielbeachtetes Medien- und Gesellschaftsereignis. Alexander 

Kluge kommentierte damals:  

„Der Tod von Stéphane Hessel ist ein unersetzlicher Verlust. Er war ein Mensch, der auf eine sehr 

abenteuerreiche Weise ein Jahrhundert zusammenband. Er war das Kind aus einem meiner Lieblings-

filme: »Jules et Jim« von François Truffaut, der die Dreiecksverbindung von Stéphanes Eltern Helen 

und Franz Hessel und deren Freund Henri-Pierre Roché nach dessen Roman erzählt. Sein Vater Franz 

Hessel übersetzte Casanova und Balzac, machte - gemeinsam mit Walter Benjamin - die Deutschen 

mit Marcel Proust bekannt, schrieb selbst beeindruckende Literatur. Hochachtung habe ich vor 

Stéphane Hessels Kampf gegen das Nazi-Regime. Und er blieb seinem Engagement gegen Kriege und 

jedes verächtliche Unrecht treu. Mit seiner kleinen Schrift »Empört Euch!« rüttelte er gegen heutige 

Gleichgültigkeiten auf, erregte die Gemüter, wie ich es sonst nur aus reichlich vergangener Zeit 

kenne. In hohem Alter wurde er richtig glühend.“3 

Der Erfolg der Schrift mit ihrer emotionalen humanistisch-antikapitalistischen Stoßrichtung, 

die inzwischen in 22 Sprachen übersetzt wurde, ist ein bemerkenswertes internationales Phä-

nomen. Zur Erklärung mag ebenso der Kontext punktuell wachsender zivilgesellschaftlicher 

Protestbewegungen beitragen, wie das steigende Unbehagen in westlichen Gesellschaften 

                                                        
1 Stéphane Hessel: Indignez-vous! Indigène, Montpellier 2010 (dtsch: Empört Euch! Übersetzt von Michael Ko-
gon, Berlin 2011). 
2 Stéphane Hessel: Engagiert Euch! Stéphane Hessel im Gespräch mit Gilles Vanderpooten. Übersetzt von Mi-
chael Kogon, Berlin 2011. 
3 »Empört Euch!«-Autor Hessel ist tot. In: neues deutschland v. 27.02.2013. 

https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Gilles_Vanderpooten&action=edit&redlink=1


Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

9 

über die unerträglichen Konstellationen von postdemokratischer Machtkumulation, Ohn-

machtsepidemien und aufgestauter Zukunftsratlosigkeit, also das, was Alexander Kluge in sei-

nem eigenen Erzählwerk als „das Rumoren der verschluckten Welt“ bezeichnet.  

Inzwischen macht eine wahre Pamphlet- und Manifest-Welle im Internet von sich reden, die 

vor allem als Indikator für erneute utopische Energien auf der Suche nach einem zukunftsfä-

higen antineoliberalen Gesellschaftsvertrag zu verstehen ist (z. B „Der kommende Aufstand“ 

des „Unsichtbaren Komitees“4). 

In jedem Fall aber ist das Vermögen der Schrift, im internationalen Raum Ohnmachtsgefühle 

angesichts der Globalisierung zu kanalisieren, der einleuchtend-aufrüttelnden und kontextun-

abhängigen Anwendungsformel „Empört Euch!“ geschuldet. Die elektrisierenden Stichworte 

lauten Empörung, Widerstand und Aufstand der Friedfertigen – aber Empörung worüber und 

Aufstand wogegen? Hessel markiert vor allem diese pathologischen Sphären: die ungezügelte 

Macht der Finanzmärkte und die Schere zwischen Arm und Reich, die ökologische Katastro-

phe, die Lage der Menschenrechte, die demütigende Situation der Palästinenser (bzw. die Po-

litik Israels). Gar biblisch konnotiert ist seine Formulierung: „Suchet, und ihr werdet finden!“ 

Empörungsmotive gebe es überall.  

Mehr noch als um die einzelnen Motive geht es Hessel um das Grundsätzliche, die Wiederbe-

lebung eines kritischen Engagements, eines rebellischen Geistes, der die postmodern-defätis-

tische Selbstzufriedenheit im Zentrum der Zivilgesellschaften ablösen solle: „Ich wünsche al-

len, jedem Einzelnen von euch, ein eigenes Empörungsmotiv“, ruft Hessel seinen Lesern zu. 

„Das ist kostbar. Wenn man sich über etwas empört, wie mich der Naziwahn empört hat, wird 

man aktiv, stark und engagiert.“5 Der Aufruf des zornigen alten Mannes mag naiv anmuten – 

und dennoch lässt sich das Phänomen Hessel nicht mit der banalen Formel eines Gutmen-

schentums erledigen.  

Hessel wurde 1917 in Berlin als Sohn des Schriftstellers Franz Hessel und der Journalistin Helen 

Grund geboren. 1941 schloss er sich der französischen Résistance an, wurde in das KZ Buchen-

wald deportiert und entkam den Nazis im April 1945. Nach dem Krieg wurde Hessel Sekretär 

der UN-Menschenrechtskommission und wirkte 1948 bei der Entstehung der Charta der Men-

schenrechte mit. Er wurde Diplomat, engagierte sich für die Entkolonialisierung und vermit-

telte in internationalen Konflikten. In seiner Empörungshaltung ist der Grundakkord des Marx-

schen Moralimperativs aus der „Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie“ (1843/44) unüber-

hörbar: „Die Kritik der Religion endet mit der Lehre, daß der Mensch das höchste Wesen für 

den Menschen sei, also mit dem kategorischen Imperativ, alle Verhältnisse umzuwerfen, in 

denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches We-

sen ist.“6 

                                                        
4 Vgl. http://zeitdiagnose.de/videos/Aufstand.pdf. 
5 Empört Euch!, S. 10. 
6 Zit. nach: www.mlwerke.de/me/me01/me01_378.htm. 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

10 

Hessel vertraut der motivationalen Kraft negativer Erfahrungen und Gefühle und geht davon 

aus, dass sich die Empörten stets mit dem Strom der Geschichte verbinden, während Gleich-

gültigkeit das Schlimmste sei. Er empfiehlt daher die „Allgemeine Erklärung der Menschen-

rechte“7 von 1948 als universelle Orientierungsmarke. Sein stiller Optimismus stützt sich auf 

Hegels Geschichtsphilosophie, nach der die Menschheit sich auf einem schwierigen, aber un-

umkehrbaren Weg in die Freiheit befindet. Die gegensätzliche, an Paul Klees Angelus Novus 

und Walter Benjamins berühmte Interpretation angelehnte Auffassung, dass die Geschichte 

ein Trümmerhaufen angesammelter Katastrophen sei, lehnt Hessel hingegen ab. Dennoch 

steht der Angelus Novus dem Text gewissermaßen leitmotivisch voran, wohl auch deshalb, um 

Benjamins grundsätzliches Verständnis von Kritik als einer Maßnahme der Unterbrechung ka-

tastrophischer Dynamiken und Automatismen zu teilen. Hessel gibt die "Hoffnung auf Gewalt-

losigkeit" als sein äußerst vages Credo aus und ruft zum "Aufstand in Friedfertigkeit" auf, denn 

"das im Westen herrschende materialistische Maximierungsdenken hat die Welt in eine Krise 

gestürzt, aus der wir uns befreien müssen."8 Fett gedruckt verkündet eine wandspruchartige 

Sentenz am Ende: "Neues schaffen heißt Widerstand leisten. Widerstand leisten heißt Neues 

schaffen." 

Empört Euch! erreichte rasend schnell eine Millionenauflage. Die Gründe dafür sind sicher 

nicht im intellektuellen Gewicht, der zeitdiagnostischen Präzision oder der stilistischen Brillanz 

zu suchen. Täglich liest man Zeitungsartikel oder Blog-Beiträge auf ähnlichem oder höherem 

Niveau. Die Schrift profitiert von der freundlichen Autorität Hessels, von seiner unaffektierten 

Besorgtheit, von der Wucht eines bewegten Lebens – und davon, dass der ehemalige 

Résistancekämpfer und KZ-Überlebende sein Publikum nun im höchsten Alter mit jugendli-

chem Charme anspricht, bewegt und berührt. 

Wenn Hessel zur politischen Eigenverantwortlichkeit aufrief, ging es ihm dabei auch um eine 

existenzialistische Grundhaltung des engagierten Citoyens, um die essenzielle Eigenschaft des 

Menschen, durch selbstermächtigte Handlungen seinen Lebens-Sinn selbst zu entwickeln und 

sich diesen nicht in einer Haltung der Indifferenz von ‘undurchschaubaren Mächten’ auf-

oktroyieren zu lassen. 

Der Text beginnt folgendermaßen: 

„Man wagt uns zu sagen, der Staat könne die Kosten dieser sozialen Errungenschaften nicht mehr 

tragen. Aber wie kann heute das Geld dafür fehlen, da doch der Wohlstand so viel größer ist als zur 

Zeit der Befreiung, als Europa in Trümmern lag? Doch nur deshalb, weil die Macht des Geldes – die so 

sehr von der Résistance bekämpft wurde – niemals so groß, so anmaßend, so egoistisch war wie 

heute, mit Lobbyisten bis in die höchsten Ränge des Staates. In vielen Schaltstellen der wieder priva-

                                                        
7 Vgl. www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf. 
8 Empört Euch!, S. 19. 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

11 

tisierten Geldinstitute sitzen Bonibanker und Gewinnmaximierer, die sich keinen Deut ums Gemein-

wohl scheren. Noch nie war der Abstand zwischen den Ärmsten und den Reichsten so groß. Noch nie 

war der Tanz um das goldene Kalb – Geld, Konkurrenz – so entfesselt. 

Das Grundmotiv der Résistance war die Empörung. Wir, die Veteranen der Widerstandsbewegungen 

und der Kampfgruppen des Freien Frankreich, rufen die Jungen auf, das geistige und moralische Erbe 

der Résistance, ihre Ideale mit neuem Leben zu erfüllen und weiterzugeben. Mischt euch ein, empört 

euch! Die Verantwortlichen in Politik und Wirtschaft, die Intellektuellen, die ganze Gesellschaft dür-

fen sich nicht kleinmachen und kleinkriegen lassen von der internationalen Diktatur der Finanz-

märkte, die es so weit gebracht hat, Frieden und Demokratie zu gefährden. 

Ich wünsche allen, jedem Einzelnen von euch einen Grund zur Empörung. Das ist kostbar. Wenn man 

sich über etwas empört, wie mich der Naziwahn empört hat, wird man aktiv, stark und engagiert. 

Man verbindet sich mit dem Strom der Geschichte, und der große Strom der Geschichte nimmt sei-

nen Lauf dank dem Engagement der Vielen – zu mehr Gerechtigkeit und Freiheit, wenn auch nicht 

zur schrankenlosen Freiheit des Fuchses im Hühnerstall. Die in der »Allgemeinen Erklärung der Men-

schenrechte« (zutreffender: »Universelle Erklärung der Menschenrechte«) von 1948 niedergelegten 

Rechte sind universell. Wann immer sie jemandem vorenthalten werden, und ihr merkt es: Nehmt 

Anteil, helft ihm, in den Schutz dieser Rechte zu gelangen. (...) Die Gründe, sich zu empören, sind 

heutzutage oft nicht so klar auszumachen – die Welt ist zu komplex geworden. Wer befiehlt, wer ent-

scheidet? Es ist nicht immer leicht, zwischen all den Einflüssen zu unterscheiden, denen wir ausge-

setzt sind. Wir haben es nicht mehr nur mit einer kleinen Oberschicht zu tun, deren Tun und Treiben 

wir ohne weiteres verstehen. Die Welt ist groß, wir spüren die Interdependenzen, leben in Kreuz- 

und Querverbindungen wie noch nie. Um wahrzunehmen, dass es in dieser Welt auch unerträglich 

zugeht, muss man genau hinsehen, muss man suchen. Ich sage den Jungen: Wenn ihr sucht, werdet 

ihr finden. »Ohne mich« ist das Schlimmste, was man sich und der Welt antun kann. Den »Ohne 

mich«-Typen ist eines der absolut konstitutiven Merkmale des Menschen abhanden gekommen: die 

Fähigkeit zur Empörung und damit zum Engagement.“9 

Doch was ist eigentlich Empörung? Um darüber grundlegend nachzudenken, reicht Hessels 

sympathisches und zustimmungswürdiges Pathos jedoch nicht hinreichend aus. Ist sie ein 

menschlicher Affekt oder eine moralische Kategorie, eine soziale Praxis, eine Widerstands- 

und Protestform? Anders als Zorn ist die Empörung kontinuierlicher, anhaltender und zielge-

richteter. Aber ihre Hartnäckigkeit ist auch bedroht von den emotionalen Gegenbewegungen 

Angst und opportunistische Korrumpiertheit oder den Destruktivkräften Ressentiment und 

Nemesis. Empörung richtet sich in allererster Linie gegen die offenkundigen und evidenten 

Formen der Ungerechtigkeit, Anmaßung und Verdummung, denn Empörungen liegen immer 

Verletzungen normativer Erwartungen zu Grunde.  

Allerdings reden wir von Ungerechtigkeiten nur, wenn unsere begründeten Erwartungen 

durch andere Personen enttäuscht werden; sei es direkt durch Haltungen oder Handlungen 

                                                        
9 Ebd., S. 11ff. 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

12 

oder indirekt durch die Akzeptanz der herrschenden Institutionen. Die Gegenstände der Em-

pörung sind in der Regel deutlicher und materieller Natur, will Empörung doch in besonderem 

Maße die Herstellung oder Wiederherstellung einer gerechten oder gerechteren Ordnung. So 

reagiert sie erstens auf die Verletzung eigener Interessen, zweitens auf die Evidenz von Unge-

rechtigkeit, Unfreiheit und Nicht-Solidarität und drittens auf die durchschaute Verlogenheit 

der Macht- und Herrschaftsansprüche. Empörung resultiert aus dem Bedürfnis nach eigener 

Anerkennung und daraus, sich selbst und die eigene moralische Autonomie zu retten und die 

Herrschenden nicht mehr im eigenen Namen sprechen zu lassen. Unzufriedenheit kann eine 

Quelle der Empörung sein, eine Empörung ist sie jedoch nicht. Ihr fehlt noch zum einen der 

Wille zum Eingreifen und dem Zorn fehlt der Bezug auf überindividuelle Norm- und Regelver-

stöße komplexerer Zusammenhänge. „Das Potential einer kollektiven Empörung ist zunächst 

eher unspezifisch, eine Mischung aus Unzufriedenheit und gestörtem Gerechtigkeitsempfin-

den. Empörung, das unterscheidet sie vom einfachen Zorn, betrifft immer sowohl die eigenen 

Interessen als auch eine Gesamtheit, ein System, eine Ordnung.“10 

Albert Camus’ programmatischen Satz „Ich empöre mich, also sind wir“ wirft die grundsätzli-

che und weiterführende Frage nach den legitimen Maßstäben und Grenzen der Empörung 

auf. In seiner Politeia stellt Platon allein noch diese Alternativen zur Wahl: 

„Wie aber ist es, wenn einer glaubt, Unrecht zu erleiden? Dann kocht und braust wohl der 

Zorn in ihm auf und macht sich zum Bundesgenossen dessen, was ihm gerecht dünkt, […] bis 

er es entweder durchsetzt oder stirbt oder […] von der ihm innewohnenden Vernunft zurück-

gerufen und besänftigt wird.“11 Zorn und Empörung, ließe sich nun schlussfolgern, fördern 

nicht in jedem Fall den menschlich-moralischen Fortschritt. Philosophisch ist daher auch zu 

klären, wann Empörung berechtigt und angemessen ist und wann nicht. Doch diese Klärung 

hat ihre Tücken, wenn sie nicht politisch-dezisionistisch erfolgen soll. Wie gelangt man denn 

überhaupt zu normativ ausgewiesenen, reflektierten und diskursiv sowohl geklärten als auch 

legimierten Kriterien, die einer rationalen Überprüfung von Empörungsemphasen standhal-

ten?  

Besonders aufschlussreich ist hierzu die exzellente Studie Empörung und Fortschritt von Mat-

tias Iser. Er fundiert Empörungsformen in einer sozialphilosophischen Perspektive und macht 

sie auf systematische Weise anschlussfähig an sozialwissenschaftliche Theoriebildung. Empö-

rungen, führt Iser aus, liegen  

„wenn auch oftmals nur implizit, moralische Erwartungen zugrunde. Und diese können gerechtfer-

tigt, aber auch ungerechtfertigt sein; genauso wie die Einschätzung der Situation, auf die sich die mo-

ralische Gefühlsreaktion bezieht. Eben dies meint Platon, wenn er betont, der Zorn könne durch die 

                                                        
10 Georg Seesslen: Anmerkungen zur Empörung (www.seesslen-blog.de/2011/07/17/anmerkungen-zur-em-
porung/#more-1297). 
11 Zit. Nach: Matthias Iser: Empörung und Fortschritt: Grundlagen einer kritischen Theorie der Gesellschaft, 
Frankfurt a. M. 2008, S. 7. 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

13 

Vernunft auch wieder zurückgerufen werden; dann nämlich, wenn der Zürnende erkennt, dass ihm 

gar kein Unrecht zugefügt wurde bzw. den anderen keine Schuld trifft. Zudem können authentische 

Schuldgefühle auf der Seite des anderen die Empörung besänftigen. Kann somit bereits die Wahrneh-

mung als Verletzung unangemessen sein, so gilt dies auch für die darauf antwortenden Handlungen. 

Weil es sich um aggressive Gefühlsreaktionen handelt, die durch Drängen und Ungeduld gekenn-

zeichnet sind, kann es leicht zu Überreaktionen kommen. (...) 

Empörung erfordert als moralische Gefühlsreaktion, die beansprucht, Unrecht anzuzeigen, folglich 

die argumentative Prüfung ihrer Angemessenheit. Zugleich geht mit ihr auch ein zumindest implizites 

Wissen darum einher, dass nicht nur meine, sondern auch die Verletzung anderer einen Anlass zur 

Empörung darstellt. Ansonsten wäre es nur Wut oder Zorn. Unter Bezug auf die normativen Erwar-

tungen, aufgrund derer ich mich verletzt fühle, vermag ich dann eine stellvertretende, unpersönli-

chere Haltung einzunehmen (...). Diese Haltung lässt mich erkennen, dass ich bereits akzeptiert habe, 

dass auch ich anderen gegenüber bestimmte positive Einstellungen an den Tag legen muss, die sich 

in Handlungen niederzuschlagen haben. Wir empören uns folglich auch über Verletzungen einer - 

vielleicht nur imaginierten - normativen Ordnung, die die Subjekte in einer für alle zustimmungsfähi-

gen Weise schützen und fördern soll. Insofern kann man angesichts der weiten Verbreitung einer in-

differenten bis resignativen Einstellung gegenüber dem »Elend der Welt« (Bourdieu) auch ein Zuwe-

nig an Empörung diagnostizieren.“12 

Iser rekonstruiert hier einen „vielstimmigen Chor der Kritik“ und favorisiert das paradigmati-

sche Modell einer rekonstruktiven Gesellschaftskritik. Das Vorgehen dieser Form der Kritik 

besteht kurz gesagt in der Herausarbeitung von basalen und unhintergehbaren Strukturen der 

Gesellschaft sowie von an sie geknüpften moralischen Erwartungen, die ihre Mitglieder legiti-

merweise an andere Personen sowie auch an die gesellschaftlichen Institutionen stellen 

dürfen. Werden solche Erwartungen enttäuscht, kann dies zu Reaktionen der titelgebenden 

„Empörung“ führen, die der kritischen Theorie als Indiz für die Verletzung der moralischen 

Grundstruktur der Gesellschaft dienen. Eine Überwindung der empörenden Verhältnisse kann 

dementsprechend als sozialer Fortschritt begriffen werden. Ein methodisches Merkmal dieser 

rekonstruktiven Kritikperspektive besteht darin, dass sich bereits innerhalb einer bestehen-

den Gesellschaft und in den Überzeugungen und moralischen Orientierungen ihrer Mitglieder 

selbst alle notwendigen Mittel und Maßstäbe dafür finden lassen, das Bestehende auch zu 

prüfen, zu überschreiten und zu korrigieren. Iser verfolgt hierbei vier Hauptaspekte. Er fragt 

(1) nach der jeweils angenommenen normativen Grundstruktur der Gesellschaft, (2) den Kri-

terien für moralischen Fortschritt, (3) den jeweils diagnostizierten sozialen Missständen und 

(4) dem Ort von Widerstandspotenzialen.  

Aus sozialtheoretischer Perspektive gesehen geht es insgesamt auch darum, die mannigfa-

chen Erscheinungsformen des Zornes, der Empörung, des Protestes, des Ungehorsams, der 

Subversion und des Widerstands zu einer gehaltvollen Theorie der Kritik zu führen. Man kann 

                                                        
12 Ebd., S. 7ff. 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

14 

Hessel wiederum sofort zustimmen, wenn er in seinem letzten Buch Empörung – Meine Bi-

lanz13 davon spricht, Empörung bliebe der erste Schritt, bei dem es darum gehe aufzuwachen, 

sich der unguten Situation bewusst zu werden, aus der Gleichgültigkeit, wenn nicht gar Ent-

mutigung herauszukommen, zu spüren, dass Widerstand möglich ist und dass die Ursache be-

kämpft werden könne. Doch eine sozialphilosophisch fundierte Sichtweise hat gerade auch 

die normativen Annahmen und Geltungsansprüche moralischen Handelns und moralischer 

Begründungen verallgemeinerungsfähig zu reflektieren und nicht allein deren ethische Prä-

missen zu postulieren. Daher sind Theoriearbeit als Kritik und Theorien von Kritik gleicherma-

ßen unerlässlich.  

Theorien liefern vor allem Maßstäbe des Denkens und Kritik leistet Unterscheidungs- und Ur-

teilsvermögen. Damit ist Kritik eine Gegenrealität, die sich durch zwei Genauigkeitsformen 

auszeichnet, denn: sie bedarf einer methodisch peniblen und einer imaginativ phantastischen 

Genauigkeit. Beide Formen unterbrechen jeweils immer den vorherrschenden Automatismus 

der Umstände. Auf dem Felde des noch Unwahrscheinlichen ist Kritik eine Maßnahme, die 

Möglichkeiten der Rettung zu erkunden, also das Unterscheidungsvermögen, das es erlaubt, 

nach Flucht- und Auswegen zu suchen. Hierzu muss das kritische Denken die Kunstfertigkeit 

ausbilden, Latenzen, Potentiale, Unausgegorenes und noch nicht Hervorgebrachtes, also 

Mögliches und Erwünschtes zum Ausdruck zu bringen.  

Michel Foucault erweiterte sodann in seinem prominenten Vortrag Was ist Kritik? (1978) 

Kants epistemologische Perspektive auf Kritik um die historisch-praktische Dimension, wie es 

denn möglich sei, „dass man nicht derartig, im Namen dieser Prinzipien da, zu solchen Zwe-

cken und mit solchen Verfahren regiert wird - dass man nicht so und nicht dafür und nicht von 

denen da regiert wird?“14 Foucault untersucht die „kritische Haltung als Tugend“, deren Ent-

stehung grob dem 15.-16. Jh. zugeschrieben wird. Ihr Auftreten ist dabei als Gegenbewegung 

zur ebenfalls in diesem Zeitraum beobachtbaren „Explosion der Menschenregierungskunst“ 

zu verstehen, die im Besonderen durch die christliche Kirche und deren – der antiken Kultur 

wohl gänzlich fremde – Idee der Notwendigkeit einer detaillierten moralisch und sittlichen 

Handlungsanleitung, getragen wurde. In den Blick genommen werden hiermit die machtför-

migen Subjektivierungspraktiken, deren Verständnis für das Verstehen von Empörungskons-

tellation unabdingbar ist.  

Auf dem Höhepunkt der Transformation zu einer unmenschlichen Gesellschaft sehen es die 

Autoren Markus Metz und Georg Seeßlen in ihrem Buch Bürger erhebt euch! Versuch über 

Postdemokratie, Neoliberalismus und zivilen Ungehorsam15 als unausweichlich an, dass der 

Bürger gegen die Unterminierung seiner Stellung Widerstand leistet. Gemeint ist der Citoyen, 

                                                        
13 Stéphane Hessel: Empörung – Meine Bilanz, München 2012. 
14 Michel Foucault: Was ist Kritik? Zit. nach: Judith Butler: Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend 
(http://eipcp.net/transversal/0806/butler/de). 
15 Markus Metz / Georg Seeßlen: Bürger erhebt Euch! Hamburg 2012. 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

15 

der sich im Gegensatz zum Bourgeois den verheißungsvollen Idealen der Demokratie ver-

pflichtet fühlt und gleichzeitig Zeuge deren zunehmender Bedeutungslosigkeit geworden ist. 

Diese Entwicklungen, die gemeinhin unter dem Label Postdemokratie geführt werden, lassen 

immer deutlicher werden, dass der unheilvolle Pakt zwischen Demokratie und Kapitalismus 

nur Letzterem zur Entfaltung verhilft und eine „(utopische) Gemeinschaft der Freien, Gleichen 

und Geschwisterlichen“16 verunmöglicht. Demnach müsse sich ein ziviler – also von diesem 

empörten Bürger ausgehender – Widerstand formieren, der den neoliberalen Herrschaftslo-

giken, der schwindenden Souveränität und damit jeder Aussicht auf Emanzipation entgegen-

tritt. Metz/Seeßlen betonen die Gefahr, „dass die Empörung von der politischen Rhetorik und 

den Medien der Niedertracht längst erneut angeeignet und umgewandelt wird.“17 Sie vertei-

digen aber gegen diese integrative Auslöschung Empörung, weil sie „der Ordnung die fehlende 

Gerechtigkeit, die fehlende Ehrlichkeit, die geraubte Freiheit und die mangelnde Solidarität“18 

abverlangt. 

An Manifesten und Pamphleten über Empörung und Kritik mangelt es derzeit wahrlich nicht. 

Doch entscheidend ist es, den wissenschaftlich-analytischen Blick auf Empörungsbewegungen 

zu verbinden mit einer Theorie der Kritik und einer Kritik der Theorie, um die Herausbildung 

eines sozial geteilten Wissens über Auflehnungsbewegungen beschreibbar zu machen. Uner-

lässlich scheint mir hierbei, sich erneut in Erinnerung zu rufen, was Marx in der Deutschen 

Ideologie (1845) gegen Max Stirner vorbringt, weil in dieser brillanten Polemik der Übergang 

von einem bürgerlichen Empörungsmythos zu einer wissenschaftlich fundierten Kritik vollzo-

gen wird. Marx schreibt hier:  

„Dagegen »geht« die Empörung »von der Unzufriedenheit der Menschen mit sich aus«. Diese »Unzu-

friedenheit mit sich« paßt vortrefflich zu den früheren Phrasen über die Eigenheit und den »mit sich 

einigen Egoisten«, der stets »seinen eignen Weg« gehen kann, der stets Freude an sich erlebt und in 

jedem Augenblick das ist, was er sein kann. Die Unzufriedenheit mit sich ist entweder die Unzufrie-

denheit mit sich innerhalb eines gewissen Zustandes; durch den die ganze Persönlichkeit bedingt ist, 

z.B. die Unzufriedenheit mit sich als Arbeiter – oder die moralische Unzufriedenheit. Im ersten Falle 

also Unzufriedenheit zugleich und hauptsächlich mit den bestehenden Verhältnissen; im zweiten 

Falle ein ideologischer Ausdruck dieser Verhältnisse selbst, der keineswegs über sie herausgeht, son-

dern ganz zu ihnen gehört. (...) Die Philosophie der Empörung, die uns soeben in schlechten Antithe-

sen und welken Redeblumen vorgetragen wurde, ist in letzter Instanz nichts als eine bramarbasie-

rende Apologie der Parvenuwirtschaft (Parvenu, Emporkömmling, Emporgekommener, Empörer). 

Jeder Empörer hat bei seiner »egoistischen Tat« ein spezielles Bestehende sich gegenüber, worüber 

er sich zu erheben strebt, unbekümmert um die allgemeinen Verhältnisse. Er sucht das Bestehende 

nur, insoweit es eine Fessel ist, loszuwerden.“19 

                                                        
16 Ebd., S. 34. 
17 Ebd., S. 246. 
18 Ebd. 
19 Karl Marx: Die deutsche Ideologie (zit. nach: http://www.mlwerke.de/me/me03/me03_331.htm). 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

16 

Mit diesem elementaren und wegweisenden Gedankengang ist theoriegeschichtlich die links-

hegelianische Linie freigelegt, Empörung als einen verständlichen, doch unzureichenden sys-

temimmanenten Unmutsausdruck zu fassen und von Kritik als einer rekonstruierenden und 

transzendierenden Perspektive sowohl theoretisch als auch praktisch-politisch zu unterschei-

den. So wie es unerlässlich ist, differenziert Varianten differenten und dissidenten Denkens 

und Handelns exakt zu unterscheiden, so halte ich auch eine avancierte Theorie der Kritik für 

unerlässlich, wie sie seit einigen Jahren erneut vor allem in der Sozialphilosophie reformuliert 

wird. Eine so verstandene Theoriearbeit hat nicht nur radikal alle Verhältnisse zu kritisieren, 

unter denen die Menschen geknechtet, verlassen und verächtlich sind. Sie muss zudem unab-

lässig die normativen Maßstäbe der Kritik und ihre Geltungsansprüche aufhellen sowie die 

Kritik selbst auf ihre praktische Funktionsweise und ihre Folgen hin analysieren und dekon-

struieren. Mit anderen Worten: es gilt im Kritikbegriff sowie in den Praktiken von Kritik, die 

Konstellationen von impliziten und expliziten Annahmen, Setzungen und Ansprüchen trans-

parent und diskursiv verfügbar zu machen.  

Für die theoretische Analyse sind dabei drei konzeptionelle Perspektiven der Kritik zu unter-

scheiden: eine externe, eine interne und eine immanente Kritik.20 Die externe Kritik fordert, 

die gesellschaftlichen Verhältnisse an eine von außen herangetragene (universelle) Norm an-

zupassen. Die interne Kritik fordert, die Verhältnisse an eine innerhalb der Gesellschaft explizit 

artikulierte und geteilte Norm anzupassen. Die immanente Kritik verweist auf die Diskrepanz 

zwischen Realität und geteilten Idealen. Sie arbeitet den normativen Gehalt der Wirklichkeit, 

die strukturelle Widersprüchlichkeit und die notwendigen Ursachen einer Dysfunktionalität 

und Krise heraus. Eine immanente Kritik zeichnet sich insoweit durch die hohe Sensibilität für 

die Kontextgebundenheit normativer Ansprüche aus. Die immanente Kritik geht davon aus, 

dass die Gültigkeit von Normen insofern von der Praxis abhängig ist, auf die sie sich bezieht, 

als diese Praxis deren Realisierungsoptionen eingrenzend vorgibt. Und damit verfährt imma-

nente Kritik methodisch negativ, indem sie im Gang der Analyse systematisch verursachte 

Dysfunktionalitäten aufzeigt, ohne bereits anzugeben, was positiv an deren Stelle treten 

sollte. 

Das Ziel einer solchen metakritischen Kritik ist es, Begriffe und Normen zu denken, auf die 

Kritik sich bezieht und zugleich den Begriff der Kritik selbst zu überprüfen.21 Begriffe und Ka-

tegorien müssen bis an ihre Grenze durchdacht werden, um die mit ihnen verbundenen Prak-

tiken zu begreifen und sie bestimmt zu negieren. Denn das angestrebte Neue und Andere des 

Zusammenlebens, aus dem sich Gegenrealitätsbewegungen speisen und implizit stets bezie-

hen, lässt sich in letzter Konsequenz auch nur in neuen Begriffen und Orientierungsrahmun-

gen denken und vollziehen. „Neues schaffen heißt Widerstand leisten“, liest man bei Hessel. 

                                                        
20 Vgl. Rahel Jaeggi: Kritik von Lebensformen, Frankfurt a. M. 2013. 
21 Vgl. bes. Mauro Basaure/Jan Philipp Reemtsma/Willig Rasmus (Hgg.): Erneuerung der Kritik. Axel Honneth im 
Gespräch. Frankfurt a. M. 2009; Rainer Forst u. a. (Hgg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frankfurt a. M. 2009; Rahel 
Jaeggi/Tilo Wesche (Hgg.): Was ist Kritik? Frankfurt a. M. 2009. 
 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

17 

Und dazu gehört auch, die Theoriearbeit konsequent daran auszurichten, um Begriffe, Narra-

tive und Bilder eines notwendigen und gelingenden Anderen (zurück) zu erobern. Erst die Ver-

bindung von Empörung, Kritik und Engagement vermag dann auch die unablässig gefährdete 

Demokratie als Projekt der radikalen Verringerung sozialer Unterschiede aktiv zu praktizieren 

und zu verteidigen.  

Empörungsbereitschaft und Engagement sollten grundsätzlich danach ausgerichtet sein, ei-

nen gemeinsamen Raum zu eröffnen, der nicht mehr gespalten ist je nach sozialem Status, 

nach Klassenverhältnissen, nach Arbeits- und beruflichen Identitäten oder Geschlechteriden-

titäten. Im theoretischen Denken wie im praktischen Handeln geht es doch immer auch da-

rum, den utopischen Kern einer besseren Gesellschaft zu stärken und dem desaströsen globa-

len Kapitalismus eine lebenswerte Alternative entgegenzustellen.  

Ziel jeder kritischen Haltung, die im Horizont eines grundlegenden normativen Diskurses et-

was zur gesellschaftlichen Selbstverständigung und zur Subjekte stärkenden wechselseitigen 

Anerkennung beitragen will, ist es immer auch, die Kraft des Normativen gegen die normative 

Kraft des Faktischen zur Geltung zu bringen. Insofern zielt kritisches Bemühen immer darauf, 

solche Perspektivwechsel zu ermöglichen, die es erlauben, andere Positionen gegenüber ein-

gespielten Handlungsweisen und Diskursformen einzunehmen. Daraus folgt im Grunde auch, 

dass eine kritische Position Partei ergreift für das noch nicht Gewordene, Latente, bereits An-

gelegte, Potentielle und Mögliche, das nach Realisierung und Ausdruck drängt. 

Horizonte erschließend und nicht bloß negativ postulierend wäre Kritik allerdings erst dann, 

wenn Realität mit den in ihr bereits enthaltenen Möglichkeiten und Versprechungen konfron-

tiert wird. Diese immanente Kritik geht allerdings nur über kooperative Arbeitsprozesse, wo-

bei Theoriearbeit eine Form ist, in der überschüssiges Bewusstsein artikuliert wird, das nicht 

hinter die objektiven Möglichkeiten der verstellten Realität zurückfällt.22  

Anders gesagt geht es immer auch um jene Tendenzen, die als Ressourcen des Möglichen zur 

Realität drängen. Kritische Operationen, Haltungen und Praxen zielen insofern grundsätzlich 

darauf ab, Zusammenhänge anzustreben, indem Trennungs- und Abspaltungsprozesse zu-

gunsten von Kooperation und Teilhabe überwunden werden. Oskar Negt weist an dieser Stelle 

mit Nachdruck darauf hin, dass eine lebendige Demokratie viel aufmerksamer gegenüber 

„Wirklichkeitsspaltungen“ dieser Art zu achten habe sowie daran interessiert sein müsse, 

„Schwarzmarktphantasien in den öffentlich ausgetragenen Prozess“ zurückzuholen. „Wirk-

lichkeitsspaltungen gehören zu den unmerklichsten gesellschaftlichen Veränderungen und 

gleichzeitig zu den folgenreichsten.“23 In dieser epistemischen Dimension sind Demokratie 

und Kritik derart miteinander verschränkt, dass sie ihr gemeinsames Fundament im Bild der 

                                                        
22 Vgl. Jens Birkmeyer: Kritische Bildung perdu? Einsprüche gegen das neoliberale Hochschulklima. In: Reite-
meyer, Ursula/Jürgen Helmchen (Hrsg.): Das Problem Universität. Eine internationale und interdisziplinäre De-
batte zur Lage der Universitäten. Münster u. a. 2011, S. 69-94. 
23 Oskar Negt: Der Politische Mensch. Demokratie als Lebensform, Göttingen 2010. 

http://www.uni-muenster.de/imperia/md/content/germanistik/lehrende/birkmeyer_j/reitemeyer_verlagsplakat.pdf


Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

18 

Mündigkeit haben, die ihre Maßstäbe aus dem Gedankenexperiment ihrer Verallgemeinerung 

gewinnt und sich stets ihrer sozialmoralischen Verträglichkeit vergewissern muss. So verstan-

den sind kritische Diskurse und Diskurse über Kritik vor allem auch selbstreflexive Verständi-

gungsformen über die impliziten und expliziten Maßstäbe, nach denen überhaupt zu unter-

scheiden, zu beurteilen und zu entscheiden ist. 

  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

19 

Poesie & Empörung 
 

Gedichte haben den Vorteil, dass sie durch Gehirn und Mund gehen, sie bewohnen einen 
mehr als ein bloßes Bild oder die Erinnerung an eine Musik. 

 
Hessels ungewöhnliche und sehr persönliche Biografie mit 88 klassischen Gedichten aus der 

französischen, englischen und deutschen Literatur, die er, ums Überleben willen auswendig 

gelernt hatte, inspirierte Manfred Kerklau zu diesem spartenübergreifenden Projekt. Das 8-

köpfige intergenerative Ensemble (zw. 20-80 Jahren) ist auf Tuchfühlung gegangen mit der 

essenziellen Eigenschaft des Menschen, der Fähigkeit sich zu empören und dem Engagement, 

das daraus folgen kann.  

Die Inszenierung bewegt sich im Spannungsfeld von Empörungspotenzial am Beispiel histori-

scher und aktueller Strömungen und untersucht, ob die Kunst Kraftquelle sein kann für verän-

dertes politisches Handeln und welchen individuellen Umgang es gibt mit handfesten Grün-

den für Aufbegehren gegen Ungleichheit, Finanzkapital und Fremdenhass. Entstanden ist ein 

komplexes künstlerisches Geflecht mit einer Textur aus biografischen Splittern Hessels, Frag-

menten von Shakespeare bis Jellinek, Munchs Schrei, Agit-Prop und leisen, nahezu zärtlichen 

Momenten. Empörung, an sich zeit- und geschlechtslos, bekommt mit dieser Arbeit ein pa-

ckendes Gesicht, welches uns verwirrt und anzieht. Liebe auf den ersten Blick. 

(aus der offiziellen Pressemitteilung von MA-KE) 

 

Das Produktionslabel MAKE wurde Ende 1998 von Manfred Kerklau gegründet. Manfred Ker-

klau ist seit 1980 Theaterschaffender in den Bereichen Schauspiel, Regie und Theaterpädago-

gik. In allen bisherigen Produktionen geht es MAKE um die Auseinandersetzung mit menschli-

cher Wahrnehmung von Realität, den Konstrukten von Wirklichkeit, das Theater als Möglich-

keit unsere Wirklichkeitskonstrukte von einer anderen Perspektive aus zu betrachten.  

 

Den Trailer zum Schauspiel findet ihr unter: https://vimeo.com/93100577 

 

Weitere Informationen über das Theaterensemble MAKE findet ihr unter: http://makelab.de/ 

  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

20 

Workshop 1 

„Revolution – oder die (Un-) Möglichkeit, neu zu beginnen“ 

Dr. Florian Grosser 

Die Leitung des Workshops übernahm Dr. Florian Grosser. Er ist Wissenschaftlicher Assistent 

am Fachbereich Philosophie der Universität St. Gallen und Lecturer am Department of Philo-

sophy der University of California, Berkeley. Seine Forschungs- und Interessenschwerpunkte 

liegen auf Politischer Philosophie und Sozialphilosophie. 2013 ist von ihm Theorien der Revo-

lution zur Einführung erschienen. 

 

Politik ist ständig in Bewegung. Teils abgehängt von anderen sozialen Sphären, insbesondere 

von Wirtschaft und Technik, teils mit diesen gemeinsam als Schrittmacher auf „einer Schnell-

straße zum frohen Ende“ (N. Luhmann). Gelegentlich auch als Vorreiter, als Avantgarde, die 

etwas Neues schafft – wobei letzteres gerade für den politischen Sonder- oder Extremfall der 

Revolution gilt. 

 

Mit dem Ziel, das vielschichtige Bewegungsbild revolutionärer Politik besser zu begreifen, 

setzten sich die Teilnehmenden des Workshops mit einer Reihe zentraler Fragen auseinander, 

die der philosophische Diskurs der Moderne zu diesem Thema aufgeworfen hat: Welche Be-

griffe, welche gedanklichen Modelle von Wandel liegen revolutionären Bewegungen zu-

grunde? In welcher Beziehung stehen diese Modelle zu anderen Ansätzen, über politisch-so-

ziale Veränderung nachdenken (so z.B. denjenigen der Evolution oder der Reform)? Welche 

Rolle spielen in diesem Zusammenhang unterschiedliche Auffassungen von Neuheit und Frei-

heit, von Gewalt und revolutionärer Subjektivität? Von Rousseau und Jefferson über Kant und 

Marx bis hin zu zeitgenössischen Theoretikern wie Balibar oder Graeber brachten sie dabei 

Parteigänger und Gegner, Strategen und Analysten, Beschleuniger und Bremser der Revolu-

tion miteinander ins Gespräch. Neben einschlägigen Texten der Revolutionstheorie wurde 

sich auch in vier thematischen Blöcken mit historischen und zeitgenössischen Beispielen revo-

lutionärer Praxis beschäftigt – von der Boston Tea Party bis zur Arabellion. 

Diese Blöcke waren: 

 

(1) Revolution und die Frage der Neuheit 

(2) Revolution und die Frage der Freiheit 

(3) Revolution und die Frage der Gewalt 

(4) Revolution und die Frage des Handelns 

 

Der Workshop untersuchte, ob und auf welche Weise sich qua Revolution „das Neue“ verwirk-

lichen lässt – und welche Rolle dabei individuellen oder kollektiven Akteuren zukommt. Ge-

rade im Licht gegenwärtiger Herausforderungen – vom Klimawandel über die sich verschär-

fende Flüchtlingsproblematik bis hin zur Krise des globalen Finanzsystems – scheint es nötig, 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

21 

die Frage nach der Möglichkeit/Unmöglichkeit revolutionärer Veränderung zu diskutieren. 

Und dies jenseits von saturiertem Vertrauen in das Bestehende wie auch von aktionistisch-

blinder Sehnsucht nach vollkommenen Neuanfängen. 

 

 
  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

22 

Workshop 2 

„Jenseits des Wachstums: Individueller Ausstieg oder kollektiver Rahmen?“ 

Dr. Ulrich Schaftschneider 

Dr. Ulrich Schachtschneider studierte Energietechnik an der Hochschule Bremen sowie Sozio-
logie und Umweltpolitik an der Uni Oldenburg. Dort promovierte er mit einer Arbeit über das 
Verhältnis von nicht-technischen Nachhaltigkeitsansätzen zu Theorien von der Entwicklung 
moderner Gesellschaften. Er ist heute als Energieberater und freiberuflicher Sozialwissen-

schaftler tätig. Zu seinen Forschungsschwerpunkten gehören Nachhaltigkeitskonzepte, der 
Diskurs um gesellschaftliche Wege aus der ökologischen Krise sowie Konzepte sozialer Um-

welt- und Energiepolitik. Er ist Autor mehrerer Bücher.  
 

Transkription des Interviews von Ulrich Schachtschneider mit Niko Paech. 

US: Gut, Niko. Ich hatte Dir ja schon erzählt., dass ich auf einem Seminar, mit Leuten, die 

von der Studienstiftung des Deutschen Volkes gefördert werden, einen ganzen Tag lang zu 

Strategien der Wachstumswende gearbeitet habe. Natürlich war ein Bestandteil auch Dein 

Konzept einer Postwachstumsökonomie. Viele Aspekte fanden die Teilnehmer auch ganz 

positiv – das hast Du auf den Kärtchen gesehen – aber einiges war auch Gegenstand einer 

negativen Kritik. Es gab auch Unklarheiten. Darüber wollen wir jetzt reden. Ich habe mir die 

Kärtchen kurz angeguckt und maße mir jetzt mal an, dass ein wenig zu clustern. Ein Bereich 

der Kritik war, dass Du offensichtlich darauf baust, dass einzelne Vorbild sind und so eine 

Art Leitfunktion haben für eine andere Kultur. Die Frage ist ja, ob man darauf vertrauen 

kann, dass einzelne die Vorbildfunktion haben. „Sind wir nicht zu egoistisch“ steht auf einer 

anderen Karte. Baust Du allzu stark auf eine Verantwortungsethik? Werden individuelle Mo-

tivlagen, die ganz unterschiedlich sind, nicht zu wenig bedacht?  

NP: Zunächst einmal gibt es ein Missverständnis, wenn geglaubt wird, dass mein Konzept einer 

Postwachstumsökonomie gleichsam einen Vorschlag darstellt, wie die Transformation laufen 

könnte. Die Transformation und die Frage, welcher Zielzustand erreicht werden soll, haben 

gar nichts miteinander zu tun. Das heißt also eine postwachstumsorientierte Transformation 

kann immer, man würde sagen, drei wichtige Ausprägungen haben, die jeweils kategorial zu 

betrachten sind, das heißt, die man dann noch weiter ausdifferenzieren kann. In einer perfek-

ten Welt würde ein politischer Akteur schlicht und ergreifend den Rahmen so verändern oder 

institutionellen Wandel herbeiführen, der ein ökonomisches System kurz- oder mittel- oder 

langfristig dazu bringt, sich diesem Zustand anzupassen, den ich als Postwachstumsökonomie 

bezeichne. Das kann man natürlich über Ressourcen steuern oder über ein Cap-and-Trade-

Modell machen; über Verbote über Gebote, über Subvention oder auch über andere Möglich-

keiten, die im Bereich der Erziehung oder Bildung sind. Es kann da noch speziellere Vorgaben 

für Produzenten geben und so weiter und so fort. Nur: das Problem dieses Weges besteht 

darin, dass er einen Paradigmenbruch darstellt. Es hat noch nie in der Geschichte moderner 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

23 

Konsumdemokratien eine Umweltpolitik gegeben, die wirklich auf Reduktion beruht, außer, 

diese Reduktion hätte dann nur Minderheiten betroffen, die man dann natürlich leicht über-

stimmen kann. Aber die Transformation von der wir hier reden, beruht auf der Annahme, dass 

eine technologische Entkopplung unseres ohne Wachstums nicht zu stabilisierenden Wohl-

standsmodells gar nicht möglich ist. Das bedeutet, dass jede Politik, die an diesen Befund an-

knüpft, nichts anderes sein kann, als eine Regulierung der Inanspruchnahme materieller Frei-

heiten. Alle bisherigen Politikkonzepte bestanden immer darin, den Menschen zu verspre-

chen, dass ihnen ja gar nichts weggenommen wird, dass sie ja nirgends Reduktionsleistungen 

erbringen müssen und, dass über eine geschickte Form des Managements, des Politikdesigns 

oder des technischen Fortschritts, wenn man nur die richtige Option wählt, das Problem gelöst 

wird. Aber das geht dann nicht mehr, wenn man sich in der Logik der Postwachstumsökono-

mie befindet und damit ist klar, dass also diese Politik von denjenigen, die gleichsam das Ziel 

reduktiver Regulierungen sind, gewählt werden müsste. Und damit komme ich in eine Schizo-

phrenie. Das heißt also, zu sagen, der Einzelne kann ja nichts tun, er sei zu egoistisch oder das 

sei so ein ethischer Amoklauf oder man würde damit ja irgendwie, wenn man auf die Hand-

lungsänderungen einzelner rekurrieren würde, würde man nicht unterschiedliche Präferenzen 

berücksichtigen. Dieser Befund führt einfach nicht weiter. Gerade, weil das so ist, werden ge-

nau diese Leute niemals eine Politik dann wählen, wenn die Kritik stimmt, die sie zu etwas 

zwingt, wozu sie freiwillig entweder nicht bereit sind oder gar nicht fähig sind, weil sie das 

nicht eingeübt haben. Es ist noch lange kein Grund, deswegen politische Forderungen flach-

fallen zu lassen. Im Gegenteil, ich würde viel mehr Druck noch auf die Politik ausüben, damit 

sie reduktive Maßnahmen und Rahmengestaltung etabliert. Aber diese Forderungen werden 

einfacher durchzusetzen sein, sie werden auch glaubwürdiger sein, wenn es wenigstens in der 

Realität schon Beispiele gibt für Lebensformen, die überhaupt kompatibel sind, mit dem Zu-

stand der dann erreicht würde, wenn die politischen Forderungen auch endlich umgesetzt 

würden. Gut es gibt zwei andere andere Transformationswege, der zweite ist der Kollaps. Das 

heißt, die reaktiven Muster auf eine Finanz-, eine Ressourcen- oder auch Sinnkrise könnten 

als Chance begriffen werden, wenn sie demokratisch und freiheitlich gestaltet werden, als 

Chance begriffen werden, die sowieso dann notwendige Reduktion vielleicht so zu designen 

oder so zu koordinieren, dass sie eine gewisse Ähnlichkeit aufbringt mit dem, was wir unter 

Degrowth, Postwachstum, Décroissance oder Decrescita verstehen. Selbst wenn man dies 

nicht tut, kann es geschehen, dass, wenn ein Kollapsszenario über uns hinein bricht, die Men-

schen letztlich auf ihrer mikroökonomischen Ebene sozusagen, gar nichts anderes übrigbleibt, 

als über Resilienz zufälligerweise das zu tun, was auch zumindest eine Ähnlichkeit zu post-

wachstumstauglichen Lebensstilen aufbringt. Und der dritte Weg erst, der ist der sozialen Dif-

fusion postwachstumstauglicher Lebensstile und Versorgungsmuster. Und nun zu sagen, das 

ist irgendwie ein dummer Appell oder nicht umsetzbar oder es sei nur eine Tugendethik, dies 

zu fordern, das halte ich für ein bisschen verkürzt. Erstens, wer heute im Prinzip schon resili-

ente Lebensstile vorführt, hat verschiedene Vorteile, macht sich damit unangreifbarer und hat 

schon eingeübt, was möglicherweise in Zukunft ohnehin auf andere Gesellschaftsmitglieder 

auch zukommt. Zweitens, es ist eben nicht so – das wissen wir längst, oder zumindest seit 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

24 

einigen Jahren –, dass jene, die zum Beispiel suffiziente oder subsistente Lebensstile oder de-

monetarisierte Daseinsformen praktizieren, nicht Sektierer sind, die man nicht zur Kenntnis 

nimmt und die ausgestoßen sind und keinen kulturellen Anschluss haben, sondern im Gegen-

teil. Diese Leute werden ja teilweise inszeniert, sie haben einen enormen symbolischen Dis-

tinktionsgewinn, also es ist offensichtlich in teilen dieser Gesellschaft „cool“, aufzutreten als 

Suffizienzaktivist. 

US: Wenn ich da mal kurz nachfragen darf; das ist ein Stichwort, was wichtig ist: „in Teilen 

der Gesellschaft cool“. Wie kann denn das dann ein Konzept für die ganze Gesellschaft sein? 

Ist nicht gerade der Umstand, dass sich einige Leute distinguieren können von der Mehrheit 

über Ökoverhalten der Grund dafür, dass es nicht verallgemeinerbar ist. Nicht alle können 

damit cool sein. 

NP: Naja, ich meine, wenn wir diese Dynamik des Vorpreschens von Pionieren und des Nach-

amens oder des Imitierens der damit verbundenen Praktiken mal so aus der Rückschau an-

schauen, stellen wir immer fest, dass also sich die Verbreitung neuer Praktiken sich daraus 

eben ergab, als irgendwelche mit hohem Distinktionsgewinn damit in Erscheinung getreten 

sind und dann, wenn die Verbreitung dieser neuen Form einen Sättigungspunkt erreicht hatte, 

dann haben nicht unbedingt die selben, vielleicht auch andere Pioniere wieder neue Ideen 

entwickelt, um ihrem Drang, anders zu sein, als der Rest der Gesellschaft irgendwie Vorschub 

zu leisten. Das ist das eine. Und das andere ist: eine ganze Gesellschaft zu erreichen, ist ein 

Ziel, das man nicht unbedingt haben muss. Schon deshalb nicht, weil, wenn sich eine Gesell-

schaft in Gänze nicht retten lassen will, dann kann man sie auch nicht dazu zwingen. Aber 

dann gibt es doch keinen Grund, davon Abstand zu nehmen, wenigstens die Teile einer Ge-

sellschaft zu retten, die sich retten lassen wollen. Warum soll man denen diesen Weg versa-

gen? Das ist ein Grund, weshalb dieser hehre, sehr modernistische Anspruch, Lösungen immer 

nur daran zu beurteilen, ob sie für die gesamte Gesellschaft gut sind oder nicht, weshalb dieser 

Anspruch heute nicht mehr so gültig ist. 

US: Man könnte als sagen: wer in der Lage ist, sich ein Rettungsboot zu bauen, der soll das 

jetzt schon machen und die anderen können das beobachten, ob es da Leute gibt mit Ret-

tungsboot oder nicht, das überlassen wir denen. 

NP: Ja, so eine Strategie ist subversiv aber sie ist nicht parasitär und sie ist auch nicht unsoli-

darisch, weil das, was diese Pioniere in den Nischen und Randbereichen der Gesellschaft vor-

führen, kommt dann unter Umständen später auch denjenigen zugute, die eine Orientierung 

brauchen, weil sie Knall auf Fall in eine kaum beherrschbare und nicht eingeübte Situation 

gelangen, wenn eben verschiedene Kollapsszenarien Platz greifen sollten. Ein weiterer Punkt 

besteht darin, dass man ohnehin sich klarmachen muss, dass moderne Gesellschaften von 

Ungleichzeitigkeiten gekennzeichnet sind. Das heißt, es ist nie so, dass das Gute, Wichtige 

Schöne, oder Wünschenswerte auf Knopfdruck durch entsprechende Überzeugungskraft 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

25 

gleich von allen akzeptiert wird. Es ist immer so gewesen, also ganz gleich über welchen Wan-

del wir reden in modernen, demokratischen–  

US: Es gibt immer welche, die vorausgehen, natürlich. Wenn ich noch mal spezifischer fragen 

darf: ist es nicht ein elitäres Konzept, wie ein Teilnehmer hier schreibt, für Leute, die jetzt 

Überfluss spüren, warum auch immer. Das ist doch nichts für die Ärmeren. Das ist doch nur 

was für Reiche. 

NP: Also, das ist ein sehr polemisches Argument. Also zuerst einmal, ich habe überhaupt nichts 

gegen Eliten, wenn es funktionale Eliten sind. Und wenn jetzt tatsächlich diese funktionalen 

Eliten übereinstimmen mit denen, die zu viel haben... mein Gott, alle wollen doch soziale Ge-

rechtigkeit. Nichts wäre doch besser, als das die dadurch hergestellt würde, dass jene, die man 

ohnehin irgendwie schröpfen müsste oder über eine entsprechende Umverteilung ins Visier 

nehmen müsste, sogar freiwillig den Schritt gehen. Gewaltfreier, demokratischer geht’s ja gar 

nicht. Und dann vor allem: was heiß hier Ärmere? Wenn Ärmere ökologisch nicht über ihre 

Verhältnisse leben, haben sie keinen Grund, zu reduzieren. Dann sind das ja schon die Suffi-

zienzpioniere. Das könnte man ja mal näher untersuchen, ob dem so ist. Und von daher 

könnte es sogar sein, dass für so eine Transformation, die in Anführungszeichen Ärmeren so-

gar in der Pole-Position sind, dass sie es sogar leichter haben, sich anzupassen. Aber das ist 

jetzt nicht der Versuch Armut schön zu reden, wenn es sie denn wirklich gibt in Deutschland. 

Ich habe da so meine Probleme, weil alle reden über relative Armut, lassen das Wörtchen 

„relativ“ weg und nur „Armut“ bestehen. Man muss schon genau hingucken, worüber man da 

redet. Aber trotzdem: je weniger jemand ökologisch über seine Verhältnisse lebt, desto weni-

ger ist eben auch der Anpassungsbedarf bis hin zum Anpassungsbedarf Null. 

US: Also man könnte sagen, Deine Strategie, die Reicheren anzusprechen mit ihrem ökolo-

gischen Überkonsum ist quasi implizit auch eine Umverteilungsstrategie. 

NP: Ja, aber ob Reiche Überkonsum haben, das wage ich zu bezweifeln. Das Problem der Flug-

reisen und des Autoverkehrs, des Fleisches, der Digitalisierung, vor allem der Einwegflaschen 

und des Wohnraums ist kein Reichenproblem. Es ist ein Mittelschichtproblem. Selbst in den 

Kreisen, die man als arm in Deutschland bezeichnet, gibt es ausschließlich und nur Zuwächse 

an materiellen Versorgungsleistungen. Dazu stehe ich auch. Das kann man inzwischen auch 

belegen. Trotzdem, und doch regen sich viele auf, und zwar zurecht, trotzdem ist die Unge-

rechtigkeit größer geworden. Das ist richtig. Das ist wahr. Das Problem der Reichen sind die 

Vermögen würde ich mal sagen und nicht unbedingt der Konsum. Ackermann kann nicht in 

zwei Flugzeugen gleichzeitig sitzen, der kann auch nicht doppelt so viel Fleisch essen, wie un-

sereiner, der kann auch nicht mit fünf Blackberries gleichzeitig telefonieren. Das ist keine Ent-

schuldigung für diese unverfrorene Ungleichheit, die wir haben, sondern man muss gucken, 

was Konsum, Einkommen und Vermögen eigentlich ist. Und da haben wir das größte Problem, 

also wenn wir es ökologisch betrachten. 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

26 

US: Gut, kommen wir zum nächsten Themenkomplex. Gibt es durch deine Vorstellung von 

mehr gemeinschaftlicher Subsistenz nicht eine neue Abhängigkeit. Du willst eine alte Ab-

hängigkeit beseitigen, vom Weltmarkt, vom Ressourcenzufluss und so weiter. Gibt es nicht 

eine neue Abhängigkeit von diesen Gruppen, mit denen ich meine Subsistenz organisiere? 

Von meiner Nachbarschaft? Ist das nicht ein verdeckter Paternalismus? Ich muss mich dem 

anpassen. Habe ich dann nicht weniger Selbstbestimmung? 

NP: Also, ich meine, der Mensch ist ein soziales Wesen–  

US: Sind dies Gemeinschaften, die da propagiert werden, nicht eine paternalistische Gefahr? 

NP: Nee, umgekehrt. Ich meine, die vermeintliche Unabhängigkeit, die dadurch entsteht, dass 

man um sich herum so eine kleine Konsumfestung und so eine gigantische Infrastruktur auf-

baut und das also zum Leitbild individueller moderner industrialisierter Freiheit macht. Das ist 

die perfekte Zerstörung jeder Art von Solidarität und Kooperation, und vor allem auch Ge-

meinsinn. Also es ist letzten Endes auch eine sehr, sehr harte Polemik, nämlich Gemeinsinn 

und vor allem auch kooperatives Handeln in der Selbstversorgung irgendwie zu brandmarken 

als Rückfall in so archaische Zustände, wo jeder jeden kontrolliert. Wir können nicht kommu-

nizieren ohne, dass wir uns voneinander abhängig machen, wir können nicht soziale Wesen 

sein, ohne das zwischen uns über die Interaktion etwas entsteht, das man immer auch pole-

misch als Abhängigkeit bezeichnen könnte. Von daher ist das, glaube ich, eine sehr sehr 

schiefe Betrachtung. Und jetzt sind wir letzten Endes viel stärker voneinander abhängig. Nur 

nicht über persönliche Kontakte, sondern über Wertschöpfungsketten, über digitalisierte Me-

dien oder eben über Infrastrukturen, die hochgradig abhängig sind von Wasser, Energie, Flä-

chen und der Inanspruchnahme von Biodiversität. Ich würde also sagen, dass die Abhängigkeit 

dann immer ein Problem ist, wenn sie auf Hierarchien und wenn sie auf Machtasymmetrien 

beruht. Aber wenn Menschen hierarchielos, auf Basis von Freiwilligkeit und auf Basis demo-

kratisch geschaffener Regeln Kooperationen schließen, Netzwerke der Selbsthilfe, der ge-

meinsamen Versorgung ins Leben rufen, dann ist das für mich keine Abhängigkeit im negati-

ven Sinne. Man kann dann immer noch sagen, dass– jede Art von Vernetzung muss ja dann 

eine Abhängigkeit sein, wenn man das also negativ konnotiert und, gut, dann wollen wir das 

mal so tautologisch betrachten, aber dann würde ich gerne die Unterscheidung machen wol-

len zwischen machtbasierten und dezentralen Abhängigkeiten und die letzteren kann ich nicht 

schlecht finden, sondern die sind letzten Endes schon fast so etwas wie eine anthropologische 

Konstante. Robinson Crusoe, ja, der war von niemandem abhängig. Aber dem ging es auch 

nicht, bis zu dem Tag als Freitag kam, besonders gut. 

US: Es gibt viele Beispiele von Ökokommunen, wo die Leute aus dieser ganz engen Abhän-

gigkeit inzwischen wieder raus wollen. Wo die erst alles gemeinsam gemacht haben und 

jetzt legen die doch gewissen Wert auf Privateigentum und so weiter. Ist das nicht ein Zei-

chen dafür, dass diese Idee des kommunitären Selbermachens doch ihre Grenzen hat? Dass 

die Leute doch stärker situativ auch wählen wollen, wie sie es auf dem freien Markt eher 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

27 

können, trotz aller genereller Ressourcenabhängigkeit natürlich. Aber diese Gemeinschaf-

ten, das bedeutet doch ein stärkeres Sich-dauerhaft-einlassen und, ja, die Frage ist, ob diese 

Gemeinschaften nicht teilweise zu stark werden. Gut - 

NP: Dazu noch ganz kurz etwas: wieder ein Missverständnis. Die Postwachstumsökonomie ist 

eine Antithese zu diesen ökologischen Lebensgemeinschaften, Punkt. Weil sie beruht auf drei 

sich ergänzenden Versorgungssystemen. Aus der mikroökonomischen Perspektive würde die-

ses Konzept vorsehen, dass ein und dasselbe Individuum in allen drei Versorgungskonzepten 

partizipiert. Dieses Individuum, das ich damit beschreibe, lebt eben nicht in Sieben Linden, 

sondern lebt in Los Angeles oder Oldenburg oder Genf und arbeitet möglicherweise immer 

noch 20 oder 15 oder 25 Stunden in einer Ökonomie, die sogar noch marktförmig sein kann, 

wenn bestimmte Rahmenbedingungen gelten beziehungsweise bestimmte Pathologien, die 

wir heute besichtigen können, im Rahmen zeitgenössischer Marktwirtschaft, eben nicht gel-

ten. Zweitens gibt es die Regionalökonomie, die immer noch Märkte und ganz normale Ange-

bots- und Nachfragebeziehungen erlaubt. Und erst drittens gibt es eben als weitere ergän-

zende Möglichkeit der Versorgung die urbane oder kreative Subsistenz. Das ist ein ganz ande-

res Modell, als das der ökologischen Lebensgemeinschaften. Dass ich mich mit dem so be-

schäftige, liegt an meinem Beruf. Ich bin Nachhaltigkeitsforscher und ich gebe auch zu, dass 

ich mir von der Beobachtung und Analyse dieser Lebensgemeinschaften Erkenntnisse verspre-

che, die auch nutzenstiftend für die Postwachstumsökonomie sind. Aber ich propagiere über-

haupt nicht, die Menschheit jetzt auf Ökodörfer zu verteilen. Gleichwohl ist eine Vielfalt wich-

tig und ich finde das großartig, wenn es mehr von diesen ökologischen Lebensgemeinschaften 

gibt. Jetzt der letzte Punkt: dass es da eine Fluktuation gibt, dass sich Leute solchen Konzepten 

anschließen und nach ein paar Jahren merken, dass es nicht das richtige für sie ist – aus genau 

den Gründen, die du, wie ich finde, sehr gut und genau jetzt gerade beschrieben hast: weil sie 

sich nämlich überschätzt haben – das überhaupt nicht schlimm. Dann ist das immerhin noch 

ein Durchlauferhitzer und ein Lernprozess gewesen. Man hat vielleicht viele Praktiken einüben 

können, auch soziale übrigens, die einem dann auch in anderen Lebenssituationen, die viel-

leicht postwachstumstauglich sind, weiterhelfen. 

US: Es geht also um die Freiwilligkeit solcher Gemeinschaften als ein Teil der Postwachs-

tumsökonomie. Gut, da kann ich eine Frage, die auf einer Karte hier steht anknüpfen. Ist 

dieses Modell – in deinem Buch steht, soweit ich das jetzt richtig interpretiere – Halbierung, 

sozusagen, der marktförmigen Ökonomie, das bedeutet eine Halbierung der Erwerbsar-

beitszeit. Zwanzig Stunden statt vierzig Stunden, Pi mal Daumen. Ist dieses Modell frei wähl-

bar für jeden oder geht es da um eine Instanz, die das überprüft? Die da sagt: „Vierzig Stun-

den Erwerbsarbeit, das geht aber nicht, wir leben hier in einer Postwachstumsökonomie.“ 

Wie ist das gedacht? 

NP: Also das würde ich offenlassen. Das knüpft wieder an den ersten Fragenkomplex an. 

Selbstverständlich könnte der Staat eingreifen, indem er auch, nicht unbedingt im Sinne von 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

28 

Zwang, das wäre für mich diktatorisch und ich sehe auch nicht, dass das eine politische Mehr-

heit bekommen könnte, indem der Staat einfach die Reduktion und die Flexibilisierung von 

Arbeitszeit erleichtert. Indem er Angebote schafft. Und zwei Beispiele, die zeigen, wie wenig 

utopisch das ist, haben wir ja in den letzten zwei Jahrzehnten in Dänemark und in Holland 

eben vorfinden können. Dort haben viele von so etwas Gebrauch gemacht und sie haben den 

Arbeitsmarkt immens entlastet und haben damit eine Möglichkeit geschaffen, mit weniger 

Wachstum oder vielleicht gar keinem Wachstum so etwas wie eine Stabilität, auch eine soziale 

Integrität des Arbeitsmarktes herzustellen. Natürlich, in Frankreich ist noch etwas Anderes 

gelaufen. Da hat man mit etwas mehr Macht versucht, die 35-Stunden-Woche einzuführen, 

das ist eben gescheitert, weil man da nach dem Rasenmäher-Prinzip dachte vorgehen zu kön-

nen. Das haben die Franzosen nicht gefallen lassen und das kann ich auch gut nachvollziehen. 

Aber auch hier wieder die Möglichkeit der sozialen Diffusion. Was hält denn heute schon Men-

schen davon ab, innerhalb ihres Erwerbsbereiches nach Möglichkeiten oder nach Gelegenhei-

ten zu suchen, die es erlauben vorübergehend oder sogar für immer Abschied zu nehmen von 

diesem starren Korsett der 40-Stunden-Arbeitszeitwoche. Und je mehr das jetzt schon tun, 

desto größter auch ein entsprechend sogar multipler Entlastungseffekt. Ökologisch sowieso, 

aber auch im Sinne davon, Freiräume für die schaffen, die jetzt bei Null Stunden sind oder 

Freiräume sogar für den Fiskus zu schaffen, mit weniger Wirtschaftswachstum Vollbeschäfti-

gung zu erreichen. Vollbeschäftigung wird dann erreicht, wenn 10% der Menschen gar nicht 

Lust haben, mehr als 20 Stunden zu arbeiten, sich damit zufriedengeben und die dann eben 

auch nur die 20 Stunden haben. Vor allem aber ist mir der Lerneffekt wichtig und der Effekt 

der kulturellen Aufwertung solcher Konzepte. Je mehr Menschen da sind, von denen ich selber 

erlebe, von denen ich höre oder die in meinem Umkreis anzutreffen sind, die tatsächlich so 

etwas machen und ein Lied auf den Lippen haben, also sich offenkundig wohl dabei fühlen, 

umso leichter fällt es mir auch, mal darüber nachzudenken, ob ich nicht mit meinem Arbeit-

geber oder meiner Arbeitgeberin darüber verhandele. Oder einfach mal Gelegenheiten nutze, 

runter zu satteln. Und dann kommt ein Sahnehäubchen: die Situation, dass wenn der Staat 

das sieht, dass er sagt „Hach, dann können wir jetzt endlich auch einmal ein vernünftiges Ge-

setz machen, dass es leichter macht, mit weniger Arbeitszeit klar zu kommen.“ 

US: Also kein Zwang aber der Staat sollte durchaus sich überlegen, wie er diese Reduktion 

erleichtert. 

NP: Absolut. 

US: Es ist also doch nicht ein Konzept, wo man nur auf die Vorbildwirkung des Individuums 

setzt, sondern es wäre ja auch eine politische Maßnahme. Das hattest du ja am Anfang auch 

nicht ausgeschlossen– 

NP: Was heißt ausgeschlossen? 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

29 

US: Das wäre ja auch ein gutes Beispiel für die gegenseitige Befruchtung. Wenn Leute an-

fangen, solch ein Beispiel zu setzen, dann sagt der Staat sich: „Gut, jetzt machen wir mal 

eine Politik, das dieses Beispiel eben auch leichter durchzuführen wird für andere Kreise.“ 

Und dann machen das wieder weitere, die setzen noch ein größeres Beispiel, und so weiter. 

Also gegenseitige Befruchtung durch individuelles Vorpreschen und Institutionalisierung. 

Aber das jetzt nur so aus meiner Sicht als Interpretation. Oder wolltest du etwas dazu sagen? 

NP: Ja natürlich, also nochmal: wenn wir über Maßnahmen reden, die aus der Perspektive des 

derzeitigen Konsum- und vor allem Mobilitätsmodells eine Form der materiellen Reduktion 

darstellen, dann ist die Politik überfordert, das gleich sozusagen massentauglich zu machen, 

oder es den Massen zu verordnen. Die Politik kann überhaupt nur den Mut aufbringen, wenn 

sie zeigen kann, dass das da draußen schon real existiert und zeigen kann, dass es nicht pa-

thologisch existiert, sondern, dass es irgendwie ein gutes, ein positiv darstellbares Konzept ist. 

Das heißt, wie kann man überhaupt von der Politik erwarten etwas zu tun, das noch nicht mal 

ein Beispiel hat, das noch nicht mal ausprobiert oder noch nicht mal so eine gewisse Erfahrung 

hinter sich hat. Deswegen wundere ich mich immer, wenn kritisiert wird, dass jene, die also 

lebensstilrelevante Nachhaltigkeits-forschung haben, dass dies so politikfern sei. Also ich finde 

das gerade realitätsfern: die Leute glauben, dass man heute nur Politik machen kann in der 

Nachhaltigkeit, nämlich ohne den Rückhalt sozusagen der Basis, der Empirie, wo also tatsäch-

lich schon praktisch bewiesen wird, dass ein Politiker nicht durchgeknallt ist, wenn er sagt: 

„Hey Leute, man kann verdammt gut mit 30 Stunden Arbeit leben.“– 

US: Ich denke, man braucht beides– 

NP: Ja, das erkläre ich ja gerade.– 

US: Was mir natürlich einfällt als Erleichterungsmaßnahme, als kleine Erleichterungsmaß-

nahme, wäre so etwas wie ein Bedingungslose Grundeinkommen. Darüber werden wir jetzt 

nicht diskutieren, war auch hier keine Frage auf der Karte. Kommen wir zum nächsten Kom-

plex: Wer kann denn, wenn wir um 50% Erwerbsarbeit und BIP und so weiter reduzieren, 

wer kann noch einen Staat finanzieren? Wer finanziert Wissenschaft, wer finanziert Akade-

miker, was weiß ich, Lehrer? Wer finanziert Ärzte und so weiter? Wenn wir das um 50% 

reduzieren?  

NP: Also zunächst einmal ist es so, dass wir viel weniger Geld dann für Wissenschaft ausgeben 

sollten. Die Wissenschaft ist komplett pathologisiert. Wir fangen an, moderne Turmbauten zu 

Babel eigentlich zu errichten in Europa, indem wir immer mehr junge Menschen in den Wis-

senschaftsbereich treiben. Diese jungen Menschen hatten dann nie in ihrem Leben ein Brot 

gebacken oder eine Kette geölt oder vielleicht eine Schraube in die Wand gedreht. Diese jun-

gen Menschen stellen den Anspruch, etwas Anderes verkörpert unser Bildungssystem nicht, 

praktisch bequem und quasi ohne materielle Arbeit ein immer höheres Niveau an Versorgung 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

30 

in Anspruch zu nehmen. Das können wir in Echtzeit überall beobachten mit steigender Ten-

denz. Das heißt, dieses System wird so ähnlich zusammenbrechen, wie Griechenland jetzt. Das 

ist überhaupt für mich keine Frage mehr und das ist auch eine Form von Kollapsszenario auf 

das wir letzten Endes zurasen. Wir brauchen eine gesündere Mischung eigentlich aus hand-

werklicher Betätigung in einer modernen Gesellschaft und eben Akademisierung. Hinzu 

kommt ein weiteres Einsparpotential, das darin besteht, dass wir natürlich viel Wissenschaft 

aufbringen in Bereichen, die möglicherweise überhaupt nicht zukunftsfähig sind. Also das ist 

gerade im Technikbereich, also wenn ich an Mobilität oder auch Weltraumforschung oder 

viele andere Dinge denke. Dann im Bereich der Medizin. Hier sehe ich auch immense Einspar-

potentiale, weil die Medizin industrialisiert ist und weil sie ein Reparaturbetrieb geworden ist 

für Menschen, die gar nicht mehr ohne tiefgreifende medizinische Versorgung den Leistungs-

druck aushalten können, dem wir heute ja doppelt ausgesetzt sind. Nicht nur am Arbeitsplatz, 

sondern auch in der, man könnte sagen, Selbstinszenierung im privaten Bereich. Ich bin der 

festen Überzeugung, dass, wenn wir veränderte Lebensstile als Resultat, ganz gleich, der Po-

litik oder der sozialen Diffusion haben, die also postwachstumstauglich sind, dass schlicht und 

ergreifend mehr körperliche Bewegung, mehr Erfolgserlebnisse, mehr Selbstwirksamkeit und 

dann auch psychische Stabilität, eine gesündere Ernährung, weil wir uns vielleicht im Rahmen 

von Subsistenzprojekten viel mehr um unsere Ernährung kümmern, statt nur industrialisierte 

Ernährung oder Catering abzurufen; ich bin der festen Überzeugung, dass damit ein immenser 

Entlastungseffekt für die derzeitige medizinische Versorgung herauskommt. Aber ich rede 

nicht über eine Reduktion der unmittelbaren, also stationären Versorgung, das heißt also 

schwere Krankheiten, Unfälle und so weitermüssen versorgt sein. Medizinisch mindestens so 

gut wie heute, das ist keine Frage. Aber wenn wir die Gesamtkosten des medizinischen Be-

reichs angucken, etwa die Kuren und die vielen Maßnahmen, die man nicht mehr von Well-

ness und sozusagen eigentlich Instandhaltung des menschlichen Körpers oder so nicht mehr 

unterscheiden können, dann sieht man, dass da auch Einsparpotentiale sind. Der wichtigste 

Einspareffekt ist aber folgender: wenn man sich mal die Haushalte moderner Staaten an-

schaut, kann man feststellen, dass die meisten Ausgaben letzten Endes eben dem Wachstums-

regime geschuldet sind. Das heißt also die vielen Subventionen, die wir haben, dienen ja nicht 

wirklich dazu, auf eine erklärbare Weise das soziale und ökologische Gelingen einer Gesell-

schaft zu verbessern, sondern sie sind der verzweifelte Versuch, eine Wachstumsdynamik am 

Leben zu halten, die ohne diese Subventionen sich gar nicht mehr tragen würde, weil die 

Marktdynamiken schon gar nicht mehr ausreichen. Ich denke an die Subventionen des Ener-

giebereiches, des Telekommunikationsbereiches, des Industrie- und Gebäudebereiches, vor 

allem des Landwirtschaftsbereiches, des Abfallbereiches, des Kunst- und Kulturbereichs und 

natürlich auch des Bildungsbereichs, auch da, gut hab’ ich ja schon zu dem Akademisierungs-

wahn einiges gesagt. Das heißt also der Staat würde da eine Menge Geld einsparen, dann im 

sozialen Bereich. Meine Idee einer Postwachstumsökonomie wäre Vollbeschäftigung aber 

eben nicht auf dem 40-Stunden-Niveau. Und wenn wir auf diese Weise alle Menschen wieder 

inkludieren können, die dann allerdings auf Basis einer Kombination aus moderner Beschäfti-

gungsform und eben urbaner Subsistenz ihr Dasein fristen, dann könnten wir auch die sozialen 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

31 

Haushalte entlasten. Klar ist aber, dass erst der Schritt da sein muss, dass überhaupt Men-

schen befähigt sind, so ein Lebensmodell umzusetzen. Man kann nicht vorher schon das sozi-

ale System zurückbauen. Das wäre zynisch, das darf unter keinen Umständen natürlich pas-

sieren. 

US: Wobei die Sozialhaushalte ja auch gar nicht den Löwenanteil ausmachen, nicht? Aber 

einen Anteil– 

NP: Naja, die Finanzierung von Arbeitslosigkeit, die würde ich mir mal genau angucken. Das 

ist nicht ganz wenig. 

US: Ja, du hast mehrere Bereiche genannt, die wir nicht brauchen. Okay, ich lass das mal so 

stehen als Antwort– 

NP: Also, wo wir nicht so viel brauchen. 

US: Wo wir nicht soviel brauchen. So hast du es ja auch gesagt. 

NP: Es geht um Milliardenbeträge, die man einsparen kann. Aber es geht nicht darum, irgend-

einen Bereich zu haben, wo der Staat keine Aufgabe mehr hat. Das sehe ich nicht so. 

US: Letzte Frage: Wenn man jetzt nicht monetäre Austauschverhältnisse hat, sondern einen 

Tauschhandel hat, warum kommt – also einen nicht-monetären Tauschhandel in irgendei-

ner Regionalökonomie, ein Tauschring meinetwegen – warum gilt da nicht die Gleichung: 

mehr ist besser? Warum sind denn Leute da irgendwie angehalten, jetzt nicht möglichst viel 

von ihrem Gut, was sie produzieren, zu verkaufen, um möglichst viel Gegenleistung, auch 

wenn es kein Geld ist, sondern Gegenleistung in Form von anderen Gütern oder Dienstleis-

tungen? Das wird ja so vorausgesetzt, dass das ein Degrowth-Potential hat, wenn wir es 

nicht monetär organisieren, diesen Austausch, sondern nicht-monetär. Warum kann man 

davon zwangsläufig ausgehen? 

NP: Ganz einfach, weil die Geldwirtschaft ist ja die notwendige Voraussetzung für industrielle 

Arbeitsteilung. Und industrielle Arbeitsteilung ist nichts Anderes als Einsatz von Kapital in jed-

weder Form, um menschliche Arbeitskraft entweder zu ersetzen oder zu verstärken. Nichts 

erzeugt mehr Ungleichheit, als die Abkehr von subsistenter oder handwerklicher Verrichtung 

im Sinne der Befriedigung von basalen Grundbedürfnissen. Das heißt, in dem Moment, wo ich 

das Geld nicht habe, um es einzusetzen für Investitionen oder es einzusetzen als eine Art Spei-

chermedium von Werten, so kann ich ja im Prinzip auch Knappheiten erzeugen innerhalb einer 

kleinen Sozialstruktur, indem ich die Lagerbarkeit der Werte, die ich geschaffen habe, nutze, 

um Machtasymmetrien zu haben. Und drittens, wo ich das Geld nicht als Zahlungsmittel habe 

und somit meinen Aktionsradius unendlich zu erweitern und sozusagen dann auch für meinen 

Garten dann doch Sachen aus Südkorea zu bestellen. In diesem Moment fällt die Ökonomie 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

32 

zurück auf die Leistungsfähigkeit der Menschen mit ihren substantiellen, manuellen, körperli-

chen, handwerklichen Fähigkeiten und fällt zurück auf die Charakteristika der Sozialstruktur 

und drittens fällt sie zurück auf die vorhandenen Ressourcen, die lokalen. Und auf dieser 

Grundlage ist die Bandbreite an Ungleichheit oder an Ausbeutungsmöglichkeit minimiert. Mi-

nimal, also darunter geht nicht's mehr. Gleicher kann eine Gesellschaft nicht werden. Wenn 

also Josef Ackermann und ich, beide in einem Garten arbeiten, wenn wir in einer Nachbar-

schaft sind, er repariert von mir aus Computer und ich züchte Möhren, dann kann der nicht so 

viel mehr produzieren oder reparieren. Selbst wenn er eine höhere Kompetenz hätte, kann er 

nicht das Ungleichgewicht erzeugen, dass er hätte, wenn er Geld einsetzen würde und könnte 

dann das, was er sozusagen mehr produziert, lagern, speichern, er könnte Überschüsse pro-

duzieren, die er wiederverwandeln kann in Investition und kann auf diese Art und Weise den 

Akkumulationsprozess weiter von statten gehen lassen. Interessanterweise gibt es ja komi-

scherweise viele radikale Linke, vor allem auch Marxistinnen und Marxisten, die tatsächlich 

heute sogar sagen, dass die alte Idee des Marxismus eben nicht mehr ausreicht. Also das Ka-

pital nur zu demokratisieren und zu vergesellschaften. So dass es sein könnte, dass man sogar 

das Geld abschaffen muss. Vielleicht sogar aus diesen Gründen. Wobei gut, da gibt es sicher-

lich große Unterschiede noch. Aber so kann man glaube ich schon sauber begründen, dass 

also im Subsistenzbereich die Bandbreite der Ungleichheit in der materiellen Ausstattung 

schlicht und ergreifend eine Grenze hat. In dem Moment wo ich Geld habe, wird sozusagen 

die Bandbreite sofort nach oben quasi ausgebreitet.  

US: Okay, das Mehr, dass durch die Unersättlichkeit des Geldes sozusagen entsteht, das ist 

sozusagen nicht mehr möglich– 

NP: Nein, aber die Menschen werden dadurch nicht besser. Die Menschen könnten unter Um-

ständen auch irgendwie gierig sein aber sie sind eingebunden in ein System, das die Gier an-

ders reguliert, als dass der Fall wäre, wenn ich auf dem Markt und wenn ich auf Basis der 

Geldwirtschaft agieren würde. 

US: Gut, mit der letzten Antwort haben wir gleichzeitig auch noch eine Frage, die ich hier 

auf einem anderen Zettel noch hatte. Eine Frage unter der Rubrik „unklar“ beantwortet. 

Eine Frage hieß nämlich: Was ist mit der Kapitallogik? Bleibt die? Ich glaube, du hast dazu 

gesagt, die wird zurück gedrängt sozusagen. Nicht ganz, aber zumindest in dieser Sphäre der 

nicht-monetären Austauschverhältnisse, da verschwindet sie.– 

NP: Das ist kein Kapital. 

US: Da kann es keine Kapitalbildung mehr geben. In der anderen Sphäre, was weiß ich, 50% 

Globaler Markt sozusagen, da bleibt die Kapitallogik. Man könnte zusammenfassen, sie ist 

zurückgedrängt. Sie wird nicht total auf den Müllhaufen der Geschichte geschmissen. 

NP: Genau. 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

33 

US: Aber sie ist zurückgedrängt. 

NP: Aber es ist ja nicht so, dass ich jetzt sage, lasst uns möglich den Anteil der Subsistenz 

steigern, vor allem Gemeinschaftsnutzung, Nutzungsdauer, Verlängerung und solche Ge-

schichten, Reparatur, eigene Produktion und die anderen Bereiche sollen jetzt nur quantitativ 

zurückgedrängt werden. Das ist ein Argument. Das muss sein. Aber das reicht nicht aus. Also 

neue Unternehmensformen, also auch anderes Geld, auch eine Regulierung des Bankensys-

tems oder, wenn das nicht möglich ist, auch unter dem Radar der Politik ein eigenes Banken-

system zu schaffen, ich erinnere an die GLS Bank, die leider nicht mehr unter uns weilende 

Ökobank oder das Projekt von dem Christian Felber, eine demokratische Bank. Man kann ja 

über das Gemeinwohlkonzept sagen, was man will, ich muss leider zugeben, dass ich nicht viel 

Gutes darüber sagen kann, aber diese Idee finde ich total gut. Also die Frage, ob wir Genos-

senschaften, Stiftungen oder andere Formen solidarischen Wirtschaftens umzusetzen. Oder 

qualitativ den reduzierten Bereich so lassen, das ist entscheidend. Auch Regionalgeld, in die-

sem mittleren Bereich also, wo regionalökonomische Wertschöpfungsketten, die kürzere Dis-

tanzen haben, dominierend sind. Auch das ist für mich eine Maßnahme, mit der man also die 

Pathologie der Kapitalwirtschaft ein stückweit einheben kann. Also ich will damit nur deutlich 

machen: es reicht in der Tat nicht aus, sich nur auf Subsistenzlogiken zu verlassen. Die gelten 

nur für den dritten Bereich. Für die anderen Bereiche müssen wir uns natürlich auch andere 

Dinge noch überlegen und da gibt es eben eine Menge Beispiele.  

US: Okay, Niko. Ich danke dir an dieser Stelle. Schade, dass Du nicht direkt da am Seminar 

teilnehmen konntest, aber vielleicht triffst du ja auch den einen oder anderen Teilnehmer 

noch mal. Dann kann er dich gerne weiter was fragen. Schönen Dank. 

NP: Okay, danke für das Gespräch. 

 
  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

34 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

35 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

36 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

37 

Workshop 3 

„Feminismus – Emanzipation als Revolution?!“ 

Anna Seidel 

Anna Seidel ist Literaturwissenschaftlerin und  
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Germanistischen Institut der WWU Münster.  

Sie schreibt u.a. für das Missy Magazine, fiber und testcard. 

 
Feminist: A person who believes in the social, political and economic equality of sexes.24 
 
 
 
 
 
 

 
 

25 
Queen B ist offensichtlich Feministin. Ist der Feminismus im Mainstream angekommen? 

 
 Es gibt nicht DEN Feminismus, es gibt viele verschiedene Strömungen und Menschen mit 

den verschiedensten, sich teilweise auch wiedersprechenden, Positionen. Zum Beispiel: 

 

                                                        
24 Zitat von Beyonces song „flawless“, wiederum zitiert von Chimamanda Ngozi Adichie 
25 http://msmagazine.com/blog/2014/08/25/beyonceMatMtheMvmasMfeministMandMflawless/ 

Popfeminismus Kritik an der Popkultur mit feministischen Instrumenten, Popkultur für eine 
gleichberechtigte Welt von und für Frauen  

Netzfeminismus  Vertretung von verschiedenen feministischen Ansätzen im Netz, z.B. durch Twit-
teraktionen und Kampagnen, Gemeinschafts- und individuelle Blogs oder Seiten, 
Vernetzung und Gemeinsamkeit, Sichtbarmachung von Themen  

Queerfeminismus  Betonung, dass es nicht nur zwei Geschlechter gibt und dass  
Sexismus nicht der einzige Mechanismus ist, der Unterdrückung verursacht, son-
dern gleichzeitig auch Homophobie und Transphobie; Einbeziehung von Lesben, 
Schwulen, Bisexuellen, Transgendern und Intersexuellen (LSBTI) 

Differenzfeminismus  Annahme, es gebe grundsätzliche und unveränderbare biologische und/oder so-
ziale Unterschiede zwischen den Geschlechtern; weibliche Arbeit müsste nur 
stärker anerkannt werden  

Postfeminismus  Diffuser Begriff, kann eine neoliberale, leistungsorientierte Form des Feminis-
mus meinen ("Frauen müssen sich nur richtig anstrengen") oder auch den 
Dritte-Welle-Feminismus, d.h. die Erkenntnis, dass Sexismus nicht die einzige 
Form der Diskriminierung ist, sondern z.B. auch Rassismus, Klassismus und Bo-
dyismus eine wichtige Rolle spielen  
Stichwort: Intersektionalität  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

38 

 
Es gibt noch viele weitere Feminismen/Strömungen/Bezeichnungen: Gleichheitsfeminismus, 
Radikalfeminismus, Sex-positiver Feminismus… 
 
Feministischer Aktivismus – wie sieht das heute überhaupt aus?  Beispiele: 
 
 

- #Aufschrei 

 
- Pussy Riot  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
         26 

                                                        
26 Aus Pussy Riot! Ein Punkgebet für die Freiheit, Hamburg 2012 (Brief von Mascha aus dem Untersuchungsgefängnis) 

#Aufschrei (seit Ja-
nuar 2013) war und 
ist eine Kampagne 
auf Twitter, bei wel-
cher Betroffene ihre 
Erfahrungen zu All-
tagssexismus teilen. 
 
#Aufschrei schafft 
eine gemeinsame Öf-
fentlichkeit.  

Weitere ähnliche Twitteraktionen sind z.B. #SolidarityIsForWhiteWomen (Kritik am weißen 
Mainstreamfeminismus), #LifeOfAMuslimFeminist (antimuslimische Diskriminierung) oder #IchHa-
beNichtAngezeigt (warum Vergewaltigungen nicht angezeigt werden). 

Pussy Riot ist eine feministi-
sche regierungskritische Punk-
Rockband aus Russland. Nach 
einer Anti-Putin-Aktion in der 
Christ-Erlöser-Kathedrale in 
Moskau 2012 wurden sie we-
gen Rowdytums zu 7 Jahren 
Gefängnis verurteilt.  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

39 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

27 

Wir wollen was von euch wissen... 

..."Twittert" doch bitte mit uns was ihr unter Feminismus versteht, oder was ihr davon haltet 

unter dem Hashtag #fem, dasselbe für Sexismus unter dem Hashtag #sexismus u./ o. gender 

mit #gender.  

Denkt euch dafür einen lustigen Nickname aus! 

Ihr habt max. 140 Zeichen ! 

@murmelpirat: entern wir doch lieber den Geist, nicht nur die Sprache #gendernlol 

Sprache ändert Geist #gendern 

@puddingbrumsel: sensibel mit Geschlechterkategorien umgehen ist gut, sie nicht mehr be-

nötigen ist besser#sexism 

                                                        
27 http://feministisch-sprachhandeln.org/wp-content/uploads/2015/04/sprachleitfaden_zweite_auflage.pdf 

 

Was ist gendersensible Sprache und was bedeutet sie in unserem Leben? Ist es wichtig darauf 
zu achten, wie mensch spricht? Wie beeinflusst uns Sprache, wenn wir z.B. immer von dem 
Arzt aber von der Krankenschwester sprechen? 

Mit Sprachhandlungen werden automatisch (bewusst oder unbewusst) soziale Normen auf-
gerufen. Soziale Normen bilden die Grundlage für eine Gesellschaft und beeinflussen alltäg-
liches Denken und Handeln.  
 
Die Tabelle zeigt, wie viele Möglichkeiten es für kreatives Sprachhandeln momentan schon 
gibt.  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

40 

@Pusteblume: Ist das nicht nur ein "Trend"?...#gender 

@Chukwalla: Mein Personalpronomen ist nicht "es" #gender 

@Mimi: Gendern=Überflüssig?! Wichtiger als Sprache ist doch das Denken der Menschen 

#gender 

@Lilalaunebärin: Die Identifizierung und Repräsentation eines jeden Menschen in der Spra-

che ist nicht nur ein Trend, sondern notwendig! #gender 

@Jojo: Ist gendern in Deutschland nicht ein Luxus-Problem, solange Frauen in anderen Län-

dern misshandelt werden?' 

@mauerblümchen: Auch Männer erfahren Sexismus. Wir müssen alle umdenken. Weg von 

Stereotypen! #sexismus 

@schlechtmensch: Wo bleibt die Männerquote für Aufseher in Kindergärten? #sexismus 

@Sigma: Sexismus ist nicht nur in die aktuell kritisierten Worte zu fassen, sondern in die 

massiven Handlungen und Übergriffe.#Sexismus 

@jemensch: Mensch*innen! #t 

@Lilalaunebärin: Geschlechterstereotypen reizen mich zum Brechen! #sexismus #feminis-

mus #würg 

@orangeblue: gendern, weil es geht! #gender 

@mulan: jede Verharmlosung des Themas ist wie ein Verspotten der Emanzipationsbewe-

gung der Vergangenheit #sexismus#fem#gender 

@ameisenhaufen: Ein dezidiertes Nein zum Feminismus mag auch Feminismus sein#gen-

der#sexismus 

@ trötenkröte: sprache verändert das bewusstsein #gendern  

@Quietscheente: Gendern in der Sprache ist eine Farce. Die Einstellungen der Männer und 

Frauen muss sich ändern #gendern 

@opiniojuris: #gendern heißt nichts als höflich sein und ist damit eine Selbstverständlich-

keit. 

@bambi: was müssen wir zuerst verändern - sprache oder denken der menschen? #gender 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

41 

@blaumeise: Wenn Feminismus die Gleichberechtigung aller bedeutet und alle betrifft, wer 

kann da noch ernsthaft dagegen sein? #fem 

@hefehörnchen: #Gendern in der Sprache mag das Problem nicht unmittelbar lösen, aber 

Sprache verändert das Denken! :) 

@JoJa: ...wir sind gleich und wir sind anders - es geht um die tiefer der wahrnehmung des 

gegenübers. #gender", aber es wird  

@Gänseblümchen: Weil Mensch*innen und das Leben nicht in Schubladen passen. Für 

freies Sein und Respekt! #gender 

@cavete:Freiheit ist aber auch, dass ich Texte nach meinem Sprachideal schreiben darf, 

gendern zerstört meine Ästhetik und nimmt mir den Spaß am schreiben 

@pustekuchen: Gendern ist  ein guter Anfang: Ein berühmter Mensch sagte einmal:" 99 

Sängerinnen und 1 Sänger sind immer noch 100 Sänger". Allerdings wirkt das oft nur pseu-

dofortschrittlich. Das eigentliche Problem ist doch, dass Frauen in vielen Bereichekleinn im-

mer noch nicht gleichberechtigt sind. Die Bezeichnung in der deutschen Sprache ist da doch 

nur der kleinste Teil  

@brotkorb: Emaaaanzenpower - welcher Hashtag passt da jetzt? #??? 

@Pumpernickel: Das bisherige Gendern ist "ganz nett", wird aber so (m/w) ohnehin bald 

nicht mehr hinreichend sein: Immer mehr Menschen wollen sich diesen beiden Kategorien 

nicht mehr zuordnen und es stellt sch die Frage, ob wir überhaupt noch Geschlechter brau-

chen...? #gender 

@allesinobin: Bleibt man beim Grundeinkommen eigentlich der deutschen Lohnlandschaft 

treu, sodass Frauen auch weiterhin bedingungslos weniger bekommen als Männer für die 

gleiche "Arbeit" bzw. "Nichtarbeit"? bedingungsloser #sexismus  

@hashtagjunkie: #fem heißt #empowerment, smash #sexismus und hinterfragt unreflek-

tierte #gender-Rollen! 

@Anti: Wer Menschen die Möglichkeit vorenthält, sie ihrem Wohlbefinden nach anzuspre-

chen ist ein Faschist! #gender 

@Aljoschark: "Ich bin ja kein Sexist, aber...", doch bist du halt schon! 

@Mawe:"Geschlechter snd nicht binär #aufschrei" 

@panka:Eine freie Liebe, ohne Geräte #gender 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

42 

@Ideale_leben: Ich stehe auf für Reflektion unserer Wahrnehmung und unserer alltäglichen 

Stereotypen. Ich stehe auf für Offenheit, Austausch und Wertschätzung gegenüber allen 

Menschen. #sexismus #gender #fem 

@jubeltrubel: Frauenrechte sind Menschenrechte #fem 

@elefant: nagellack für alle !!! #gender 

@xx "ich bin der junge der nicht mann genannt werden will weil das für alles steht was 

falsch ist" #postgender 

@lilalaunebärin: Es gibt keine Luxusprobleme! #feminismus #sexismus 

@zeitbinder: ich bin kein studierx, ich bin studierender #gender 

http://blog.fefe.de/?q=refrat 

@rotezora: Diskriminierungs- und Unterdrückungsverhältnisse müssen ins Bewusstsein ge-

rufen werden und ihnen muss entgegen gewirkt werden! dafür brauchen wiir alle mittel die 

uns zur verfügung stehen #fem #gender 

 

  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

43 

Workshop 4 

„Ein Deutschland für Alle – Engagement für Flüchtlinge“ 

Sabine Klotz 

Sabine Klotz hat Politikwissenschaft mit Nebenfach Volkswirtschaftslehre auf Diplom an der 

Friedrich-Alexander Universität Erlangen studiert. Zurzeit ist sie am Lehrstuhl für Menschen-

rechte und Menschenrechtspolitik der Universität Erlangen-Nürnberg für das Emerging Fields 

Projekt "Human Rights in Healthcare“ beschäftigt. Seit November 2013 promoviert sie zum 

Thema „Selbstorganisation und Protest von Flüchtlingen in Deutschland“. Ihr Forschungsinte-

resse bezieht sich auf Themen der Asyl- und Migrationspolitik sowie der Protest- und Bewe-

gungsforschung. 

Der Tag des offenen Dorfes 

Eine Projektidee zur Integration von Geflüchteten in ländlichen Gebieten. 

Im Rahmen des Workshops „Ein Deutschland für Alle – Engagement für Flüchtlinge“ wurden 

Vorschläge erarbeitet, wie ehrenamtliches Engagement für Flüchtlinge konkret aussehen 

kann. Einen dieser Vorschläge möchten wir gerne vorstellen: Den „Tag des offenen Dorfes“. 

Ursprung der Idee 

Kommen Geflüchtete in Deutschland an, kommen sie zunächst in sogenannte Erstaufnahme-

einrichtungen, wo sie die ersten Wochen verbringen. Sind alle bürokratischen Hürden genom-

men, wird ihnen eine Unterkunft zugeteilt, in der sie wohnen sollen, bis über ihren Asylantrag 

entschieden wird. Die Unterkünfte sind dabei bei weitem nicht immer in Großstädten, son-

dern häufig in ländlichen Regionen. In den ersten drei Monaten ihres Aufenthalts in Deutsch-

lands haben Flüchtlinge ein Arbeitsverbot. Danach bleibt der Zugang zum Arbeitsmarkt wei-

terhin erschwert: Möchte ein Arbeitgeber eine geflüchtete Person einstellen, muss vorher 

festgestellt werden, ob es „bevorrechtigte Arbeitnehmer“, gibt, die für die Position geeignet 

wären. Das sind Deutsche, EU-Ausländer sowie anerkannte Flüchtlinge. Als Resultat können 

viele Geflüchtete de facto nicht arbeiten, obwohl sie das möchten. Sprachkurse für Asylbe-

werber werden von der Bundesrepublik Deutschland nicht gestellt – Flüchtlinge sind hier auf 

das ehrenamtliche Angebot angewiesen oder müssen diese finanziell selbst tragen. Man-

gelnde Integration und das ständige Nichts-Tun-Dürfen haben zur Folge, das es für die Ge-

flüchteten keine sinnvolle Beschäftigung gibt, ein zermürbender Zustand, der zu Depression 

führen kann. In ländlichen Gegenden kann das umso schwerer werden, da das Beschäftigungs-

angebot hier noch geringer ist. 

 

 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

44 

Grundidee und Ziele 

Dabei hat gerade im ländlichen Umfeld die Vereins- und Ehrenamtskultur in Deutschland ei-

nen hohen Stellenwert und viel zu bieten, sei es die freiwillige Feuerwehr, der Tennisverein 

oder Essen auf Rädern. Daher entstand die Idee für eine Initiative, die zwischen Flüchtlingen 

und Vereinen vermitteln soll. Auf diese Weise ermöglicht man einerseits Flüchtlingen, sich 

sinnvoll zu beschäftigen und ihr Selbstwertgefühl zu steigern, wenn sie sich einbringen kön-

nen. Man schafft Anknüpfungspunkte zwischen Geflüchteten und Ansässigen und fördert In-

tegration, gerade, wenn man gemeinsam etwas leistet. Vorurteile, wie, dass viele Flüchtlinge 

lediglich nach Deutschland kämen, um das Sozialsystem auszunutzen, würden so abgebaut. 

Konkrete Umsetzung 

Als Startpunkt für das Projekt schlagen wir vor, ein Fest für die Gemeinde und die Geflüchteten 

zu organisieren, um insbesondere Flüchtlinge und Vereine in Kontakt zu bringen, aber auch 

um einen ersten Kontakt zu schaffen. Daher stammt auch der Name der Idee, der „Tag des 

offenen Dorfes“. Dazu gehört, Kontakt mit Vereinsvertretern aufzunehmen sowie das Event 

reichlich zu bewerben. Zusätzlich kann ein positives Zeichen gesetzt werden, wenn Flüchtlinge 

für die Festbesucher internationale Speisen zubereiten. Um dabei den Finanzbedarf niedrig zu 

halten, bietet es sich an, lokale Sponsoren zu suchen (wie etwa die Kreissparkasse oder ähnli-

ches). Zusätzlich kann man ein internationales Kochbuch mit den Speisen der Geflüchteten 

erstellen und dieses dann verkaufen. Nach der Initialzündung übernimmt die Initiative dann 

die Vermittlerrolle und hält den Kontakt zu den Vereinen.  

  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

45 

Workshop 5 

„Revolutionen aus der Sicht der Spieltheorie“ 

Prof. Dr. Thomas Apolte 

Thomas Apolte hat Volkswirtschaftslehre mit dem Schwerpunkt Wirtschaftspolitik an der 
Gerhard-Mercator-Universität Duisburg studiert. Er habilitierte sich im Jahre 1998 mit einer 
Arbeit über die Konstitution föderaler Systeme. Seit 2009 hat er den Lehrstuhl für Ökonomi-
sche Politikanalyse am Centrum für Interdisziplinäre Wirtschaftsforschung an der Westfäli-
schen Wilhelms-Universität inne. Seine Forschungsinteressen liegen in der Schnittstelle von 

Volkswirtschaftslehre, Politikwissenschaft und Soziologie. Neben einigen klassischen Anwen-
dungsfeldern der Volkswirtschaftslehre forscht Thomas Apolte zu Fragen politischer Systeme, 

insbesondere zu Problemen der Politikkontrolle und Stabilität in autokratischen Systemen. 
Eine zentrale Rolle in diesem Zusammenhang spielt die theoretische und empirische Erfor-

schung von Revolutionen. 
 

Die Spieltheorie und ihre Ziele  

Die Spieltheorie beschäftigt sich mit sozialen Interaktionen als Entscheidungssituationen und 

versucht, die Rationalität hinter ihnen zu ermitteln. Dabei findet ein individueller Begriff von 

Rationalität Anwendung, was bedeutet, dass die Entscheidungssituation aus der Perspektive 

der einzelnen Spieler beurteilt wird. Daraus ergeben sich dann sogenannte soziale Dilemmata, 

wenn die Situation so angelegt ist, dass individuell-rationales Handeln zu schlechteren Ergeb-

nissen führt, als sich durch eine zuverlässige Kooperation erreichen ließe. Ein klassisches Bei-

spiel dafür ist das Gefangenendilemma.  

 

Das Gefangenendilemma 

A und B haben gemeinsam einen bewaffneten Banküberfall verübt und befinden sich nun in 

Untersuchungshaft, allerdings voneinander getrennt und ohne die Möglichkeit, zu kommuni-

zieren. Staatsanwalt A macht beiden das Angebot, zu gestehen und dadurch die bevorste-

hende Haftzeit zu verkürzen. Der Einfluss auf die Haftzeit lässt sich folgender Tabelle entneh-

men: 

 

 A schweigt A gesteht 

B schweigt -3 | - 3 -9 | - 1 

B gesteht  -1 | - 9 - 6 | - 6 

 

 

Schweigen beide, kann ihnen nur unerlaubter Waffenbesitz nachgewiesen werden, worauf 

die Strafe jeweils drei Jahre beträgt. Gesteht aber A die Tat, während B schweig, muss A bloß 

eine einjährige Haftstrafe verbüßen, während B für neun Jahre ins Gefängnis muss. Gleiches 

gilt umgekehrt. Für den Fall, dass beide gestehen, beträgt die Haftzeit jeweils sechs Jahre.  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

46 

Bei Spielen dieser Art, in denen nicht kommuniziert werden kann, besteht die dominante Stra-

tegie darin, zu defektieren (hier: gestehen). Grund dafür ist, dass völlig unabhängig vom Ver-

halten des anderen individuell rationaler ist, zu gestehen. Das Dilemma besteht also darin, 

dass beide in der Konsequenz gestehen und ein wesentlich schlechteres Ergebnis erzielen, als 

theoretisch für sie möglich wäre. 

 

Revolutionen aus Sicht der Spieltheorie  

Es gibt unterschiedliche Ansätze, Revolutionen zu erklären. Karl Marx, der diesbezüglich einen 

methodologischen Kollektivismus vertreten hat, ging davon aus, dass eine herrschende und 

eine unterdrückte Gruppe existieren. Weil jeder Einzelne ein Interesse daran hat, nicht unter-

drückt zu werden, werde sich die unterdrückte Gruppe als solche eines Tages gegen die herr-

schende auflehnen. Ergebnis dieses Klassenkampfes sei schließlich die klassenlose Gesell-

schaft. 

Demgegenüber betrachten Ansätze des methodologischen Individualismus, darunter auch 

die Spieltheorie, die Situation aus der Perspektive des einzelnen Handelnden. Es sei zwar 

richtig, dass das Gefühl für Unzufriedenheit durchaus eine notwendige Bedingung für Aufleh-

nung sein kann, hinreichend ist es jedoch nicht. Das lässt sich an zwei Klassikern der Spielthe-

orie, angewendet auf Revolutionen, verdeutlichen.  

 

Das Kollektivgutproblem 

Die Ökonomie nennt wertvolle Dinge Güter. Es existieren individuelle Güter, die mit dem Ge-

brauch verzehrt werden bzw. die nur ein Einzelner nutzen kann (Privateigentum) aber auch 

Kollektivgüter, in deren Genuss alle kommen. Dazu zählen eine gute Infrastruktur, eine in-

takte Umwelt, ein funktionierendes Bildungswesen etc. Auch die Situation, wie sie durch die 

Revolution in Aussicht gestellt wird samt der Beseitigung von Diktatur und Willkürherrschaft, 

kann als solches Kollektivgut betrachtet werden.  

Die Errichtung eines Kollektivguts ist i.d.R. mit hohen Kosten verbunden, die kein einzelner 

Akteur alleine tragen kann. Weil aber alle gleichermaßen davon profitieren, ist es theoretisch 

für jeden rational, sich anteilig an der Errichtung zu beteiligen. Beispielhaft lässt sich mit fol-

genden Zahlen rechnen: 

 

Anzahl der Nutzer: 100 000 

Kosten für Errichtung: 500 000 

Individueller Nutzen: 7  

 

Beteiligten sich alle am gemeinsamen Unterfangen, würde die Auszahlung für jeden „2“ be-

tragen. Nun ist die Nutzung des Kollektivguts nicht von der Beteiligung daran abhängig, zudem 

ist ein einzelner Beitrag allein nicht kausal für die Entstehung, sodass es für jeden Einzelnen 

klüger ist, sich nicht zu beteiligen und eine Auszahlung von „7“ zu erhalten. Weil das für jeden 

gilt, kommt das Kollektivgut nicht zustande.  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

47 

Es gibt natürlich Möglichkeiten, das Kollektivgutproblem zu lösen. Zum Beispiel kann eine 

Pflicht zur Zahlung eingeführt (z.B. Steuerpflicht) bzw. die Nutzung unter den Vorbehalt der 

Beteiligung gestellt werden. In den meisten Fällen wird jedoch der Zwang zur Teilnahme an 

Revolutionen mit entsprechenden Strafen bzw. der Ausschluss derjenigen, die sich nicht be-

teiligt haben, einen Verrat an den Zielen der Revolution darstellen, die auf Gleichheit zielt und 

das Ende einer privilegierten Schicht einleiten möchte. Ein ohnehin autoritärer Herrscher hin-

gegen kann die Kosten für die Teilnahme durch Strafen erhöhen. 

 

Das Tankstellenspiel  

Ein weiteres Spiel, das für die Beschreibung von Revolutionen aus spieltheoretischer Sicht her-

angezogen werden kann, ist das sogenannte Tankstellenspiel. Es begegnen sich Tankwart A 

und Kunde B, die Interesse an einem Warenaustausch haben. B möchte tanken, während A 

seinen Kraftstoff verkaufen möchte. Allerdings stellt sich das Problem der Vorleistung: Schal-

tet A die Tanksäule frei, ist nicht gewährleistet, dass B auch tatsächlich bezahlt. Das gleiche 

gilt umgekehrt. B kann nicht davon ausgehen, dass A die Tankstelle auch freischalten wird, 

wenn er erst einmal erhalten hat, was er möchte. Weil keiner der beiden authentisch verspre-

chen kann, die Leistung auch nach Erhalt der Gegenleistung zu erbringen (Selbstbindungs-

problem), bedarf es, um diese Kooperation zu ermöglichen, eines Stabilitätsmechanismus, der 

die Zahlung jeweils gewährleisten kann. Um dieses Problem zu lösen, können mit der Durch-

setzung von Ansprüchen beauftragte Institutionen (z.B. Polizei und Gerichtswesen) geschaffen 

werden.  

Auf Revolutionen übertragen stellt sich die Situation folgendermaßen dar: Ein Revolutionsfüh-

rer bzw. eine Gruppe von Revolutionären verspricht, eine neue Ordnung einzuführen, an der 

alle Interesse haben. Dazu bedürfen sie der Unterstützung der Bevölkerung, die teilnehmen 

und damit ihren Beitrag leisten muss. Nachdem die Revolution geglückt ist, soll die verspro-

chene neue Ordnung errichtet werden. Auch hier liegt das Problem darin, dass die Bevölke-

rung vorleisten muss. Sie hat keinen Grund anzunehmen, dass die Revolutionäre ihr Verspre-

chen halten werden, vielmehr kann bereits antizipiert werden, dass es für diese individuell-

rational klüger ist, nicht mehr zu leisten. Und tatsächlich kennt die Geschichte viele solcher 

Beispiele. Das Dilemma besteht hier also darin, dass der Revolutionsführer (Tankwart) sich 

nicht authentisch dazu verpflichten kann, das Versprochene zu leisten, sodass das Volk 

(Kunde) keinen Grund hat, darauf zu vertrauen. Durchsetzungsstarke Institutionen wie Polizei 

und Gerichte fehlen hier gerade bzw. arbeiten sogar gegen die Revolution. Im Ergebnis findet 

eine Kooperation nicht statt.  

  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

48 

Workshop 6 

„ Die Tunesischen Aufstände 2010/11 als Mobilisierung von Gegenöffent-
lichkeiten: Von der „Revolution der Würde“ zur politischen Transition und alter 

Stabilität?“ 

Anna Antonakis-Nashif 

Anna Antonakis-Nashif ist Politikwissenschaftlerin und promoviert an der Freien  
Universität Berlin zu dem Thema: „In Transition: Renegotiating Publics and Gender in Tuni-

sia” zur Frage der Nutzung sozialer Medien durch feministische AkteurInnen in und dem 
Wandel von (Gegen-)Öffentlichkeiten zwischen 2011 und 2014. Sie ist Fellow an der Stiftung 
Wissenschaft und Politik in dem Projekt: Elitenwandel und neue soziale Mobilisierungen in 

der Arabischen Welt. 

Umkämpfte Klicks 

2008: 

Redeyef. Tunesische Arbeiter der Phosphat-Industrie demonstrieren. Die Aufstände werden 

blutig niedergeschlagen und bleiben folgenlos. 

 

Ende 2011: 

Wieder wird in Tunesien demonstriert. Mitte Januar 2012 flieht Machthaber Ben Ali ins Aus-

land, die Revolution ist in vollem Gange und soll den Ausgangspunkt für den Arabischen Früh-

ling bilden. 

Was ist in der Zwischenzeit passiert? Vieles, aber vor allem Facebook. 

Genau dieses Phänomen bildete den Mittelpunkt unseres Workshops. Wie verändern die so-

genannten 'Neuen Medien' die Möglichkeiten politischer Partizipation und Mobilisierung? 

Wie viel tatsächliche Substanz haben Bewegungen, die in virtuellen Plattformen organisiert 

sind? Inwieweit bilden Facebook, Twitter und co eine ernstzunehmende Alternative zu den 

traditionellen Medien?  

Um diese Fragen zu klären, mussten wir uns aber zunächst einmal damit beschäftigen, was 

Öffentlichkeit und damit verbunden Gegenöffentlichkeit eigentlich ist. 

Dementsprechend war unser Workshop dann auch in vier Phasen gegliedert: Nach einem ein-

führenden Abriss der Entwicklung der Tunesischen Revolution bis zur aktuellen Lage folgte ein 

theoretischer Teil mit Bezug auf die Begriffe & Ideen von (Gegen-)Öffentlichkeit, der dann in 

einer ausführlichen Diskussion über Facebook und die Welt endete. 

Als theoretischen Unterbau unseres Workshops lasen wir den Text „Rethinking the Public 

Sphere: A Contribution to the Critique of Actually Existing Democracy” der amerikanischen 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

49 

Politikwissenschaftlerin und Feministin Nancy Fraser, in dem sie sich für einen Pluralismus von 

(Gegen-)Öffentlichkeiten ausspricht. 

Als Ausgangspunkt ihrer Diskussion nimmt Fraser das von Jürgen Habermas entwickelte Mo-

dell von Öffentlichkeit, das die Demokratietheorie des 20. Jahrhunderts stark beeinflusst hat. 

Habermas argumentiert, dass im 18. Jahrhundert neben dem Staat eine vom Bürgertum ge-

tragene Gesellschaft entstand, die sich in Kaffeehäusern und literarischen Salons traf, um öf-

fentlich (auch) über Politik zu diskutieren. Ohne Macht im absolutistischen Staat, räsonierten 

die Teilnehmer frei von Privatinteressen. Zu ihnen konnte prinzipiell jeder gehören, der über 

die nötige Bildung verfügte. Während die bürgerliche Gesellschaft die öffentliche Meinung der 

Politik des Monarchen zunächst nur gegenüberstellte, setzte sie diese im Laufe des Zeitalters 

der Revolutionen und der damit einhergehenden Demokratisierung immer mehr in tatsächli-

che Politik um. 

Fraser lehnt Habermas‘ Forderung ab, dass „Privatinteressen“ ausgeblendet werden sollen. 

Was privat ist, steht nicht von vornherein und für alle Zeiten fest, sondern muss erst in der 

Öffentlichkeit ausgehandelt werden. Als Privatsache galten z.B. lange Zeit Arbeitnehmer-

schutz oder häusliche Züchtigung von Frauen. Auch die Unterscheidung zwischen Staat und 

bürgerlicher Öffentlichkeit hält sie angesichts der demokratischen Fundierung des Staates für 

überholt. Stattdessen spricht sie von „starken“ Öffentlichkeiten, die den öffentlichen Willen 

umsetzen, wie er in Wahlen zum Ausdruck kommt, und „schwachen“, die diese Umsetzung 

aus der Zivilgesellschaft heraus kritisch begleiten. 

Wichtiger für unseren Kontext und die Diskussion im Workshop war Habermas‘ Forderung, 

dass der Diskurs der bürgerlichen Öffentlichkeit wie unter Gleichen, d.h. unter Ausklamme-

rung ständischer und sozialer Unterschiede stattfinden soll. Fraser zufolge bevorzugt aber das 

Ignorieren realer sozialer Unterschiede privilegierte Diskursteilnehmer, die sich durch wirt-

schaftlichen Einfluss auf die Medien oder einfach eine höhere Bildung stärker mitteilen kön-

nen als benachteiligte Teile der Gesellschaft. Daher sollten solche Gruppen eigene Öffentlich-

keiten bilden, in denen sie sich ihre spezifischen Bedürfnisse und Interessen bewusstmachen 

und in denen sie sich gemäß spezifischer soziokultureller Codes ausdrücken können („to speak 

in one’s own voice“). Gerade in multikulturellen Gesellschaften ist das unumgänglich. Haber-

mas hätte eine Fragmentierung der Öffentlichkeit als diskursverhindernd und demokratie-

feindlich abgelehnt, aber die Existenz milieuspezifischer Sub-Öffentlichkeiten schließt nicht 

aus, dass es eine übergeordnete gemeinsame Öffentlichkeit gibt, in welche die Sub-Öffent-

lichkeiten ihre Positionen tragen, nachdem sie sie intern ausgehandelt haben. Beispielsweise 

wurden Gesetze zur Emanzipation der Frau erst verabschiedet, nachdem es einer feministi-

schen Gegenöffentlichkeit gelungen war, sie in den Diskurs der allgemeinen Öffentlichkeit ein-

zubringen. 

Für den weiteren Verlauf des Seminars hielten wir fest, dass es in unserer pluralistischen Ge-

sellschaft notwendig ist, sich in Sub- und Gegen-Öffentlichkeiten zu organisieren („spaces of 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

50 

regroupment“), um die Interessen von Gesellschaftsgruppen oder politische Fragen, die in der 

allgemeinen Öffentlichkeit (noch) vernachlässigt werden, zu erörtern, so dass sie anschließend 

als ausgereifte Forderungen in den allgemeinen Diskurs eingebracht werden können (Gegen-

öffentlichkeiten als „training grounds“). Etwas Derartiges geschah im Vorfeld der tunesischen 

Revolution 2011, als junge, internetnutzende Tunesier sich in sozialen Netzwerken organisier-

ten und so eine Gegenöffentlichkeit, wo staatliche Repression offen diskutiert und vor allem 

kritisiert werden konnte, gegenüber den übrigen (staatlich kontrollierten) Medien bildeten. 

Diese blieb - anders als bei früheren, erfolglosen Protesten 2008 - nicht unter sich, sondern 

drang (nach der Initialzündung durch Selbstverbrennung Mohamed Bouazizis als Protest ge-

gen die menschenunwürdige Behandlung durch den Staat) erfolgreich in den Diskurs der all-

gemeinen Öffentlichkeit vor, der zu landesweiten Aufständen und schließlich der Flucht des 

Diktators führte. 

Damit verbunden wurde im Workshop intensiv auch darüber diskutiert, inwieweit die bloße 

Masse von Menschen, die sich in einer Gegen-Öffentlichkeit formieren und neue Ideen for-

mulieren, diesen Themen Relevanz in der breiten Öffentlichkeit zuspricht. Ist es gerechtfertigt, 

polarisierenden Themen gesamtgesellschaftlich eine Bühne zu bieten, nur weil eine große 

Masse von Menschen dahintersteht? Ist dabei nicht die Gefahr von puren Populismus gege-

ben? Andererseits: wenn ein Vorschlag zudem als vernünftig und tragbar angesehen werden 

muss, wer entscheidet dann, was Substanz hat/ vernünftig ist und was reine Hetze? Konkret 

ging es hier um Themen wie PEGIDA oder die AfD, aber auch die ganz grundsätzliche Frage 

nach den Vorteilen direkter bzw. repräsentativer Demokratie kristallisierte sich aus diesen Ge-

dankengängen heraus. 

Festhalten konnten wir auf jeden Fall, dass Themen, die eine große Masse von Unterstützern 

ziehen, zumindest im öffentlichen Diskurs nicht ausgeschlossen werden sollten, weil – wie 

oben schon ausgeführt – eine Sache dadurch öffentlich wird, dass sie viele Menschen beschäf-

tigt. Hier bieten social media Plattformen eine sehr gute Möglichkeit, Interessensgruppen zu 

bilden und Gleichgesinnte zu finden – gerade auch durch die enorme Reichweite der Plattfor-

men. 

Darüber hinaus konkretisierten wir auch die Masse der Internetnutzer, die oft im Kollektiv 

angesprochen und nicht weiter differenziert wird. Hier wurde ganz deutlich der Kontrast sicht-

bar zwischen dem, was Facebook nutzen in den Anfängen der Revolution in Tunesien bedeu-

tete und dem, wie wir es kennen: Überwachung und Verfolgung von Aktivisten durch den 

staatlichen Geheimdienst war an der Tagesordnung, Profile wurden gehackt, Leute beschattet 

und verhaftet. Insofern kann man trotz des Massenphänomens davon sprechen, dass es auch 

im Internet Köpfe der Bewegung braucht, die zwar nicht als solche wahrgenommen werden, 

die aber auch dann hartnäckig weiter bloggen und informieren, wo sie sich selbst in ernste 

Gefahr begeben, und so den Informationsfluss aufrechterhalten. Hier wird ein weiteres Prob-

lem von sozialen Medien deutlich: Wann ist eine Information aus dem Netz glaubhaft und darf 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

51 

als gesichert gelten? Aus Interviews mit Bloggern/Aktivisten ging unter anderem hervor, dass 

Informationen, die von verschiedenen, unabhängigen Quellen bestätigt werden oder von ver-

trauenswürdigen Personen kommen, am sichersten sind. (siehe u.a.: Sofiene Chourabi // 

Youtube: The Memories of journalist – Sofiene Chourabi). 

Eine Grundsatzfrage, die auch in der Abschlusspräsentation für viel Diskussionsstoff gesorgt 

hat, ist sehr wichtig ist und es vor allem auch für zukünftige Aktionen sein wird: Akzeptiert 

man Facebook einfach ohne weiteres als Plattform, auf der sich Gegenöffentlichkeiten bilden, 

oder bezieht man das Unternehmen als eigenständigen Akteur mit in das Geschehen ein? Fakt 

ist, dass Facebook sicher nicht uneigennützig handelt und stark vom Image der „Facebook-

Revolution“ profitiert (hat), obwohl es in der Anfangszeit das Verwenden verschlüsselter Ser-

ver verweigert und so dem Regime die Überwachung von Internetaktivisten erleichtert hat. 

Dem kann man aber entgegenhalten, dass eine Revolution in diesem Ausmaß ohne Facebook 

mit seiner Reichweite nie ins Rollen gekommen wäre. Das Unternehmen ist also sicher nicht 

Heilsbringer und Wunderwaffe – auf der anderen Seite aber genauso wenig die Inkarnation 

des Teufels. 

Systemtransformation. Revolution. Begriffe, die man sonst nur aus den Geschichtsbüchern 

kennt, sind im Arabischen Frühling hochaktuell zu beobachten. Gleichzeitig bringt die Aktuali-

tät viele (noch) offene Fragen mit sich – was den Themenkomplex auch so spannend macht. 

Der Workshop war also gleichzeitig Einführung in die Thematik und Anregung zur weiteren 

Auseinandersetzung, was nicht zuletzt unserer Workshopleiterin Anna Antonakis-Nashif, die 

durch ihre Expertise die Diskussion sehr interessant und auch sehr greifbar und lebendig ge-

macht hat, zu verdanken ist. 

 

 

 

  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

52 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

53 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

54 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



Empört Euch!  
Wochenendseminar in Münster 08. – 10. Mai 2015 

 

 
 

55 

Nachwort 
 
Hessels Aufforderung „Indignez-vous“ hat nicht an Aktualität verloren. Grund zur Empörung 

und zum Engagement gibt es heute genug, sei es auf regionaler, nationaler oder internationa-

ler Ebene. Rechte Parolen wie Parteien breiten sich aus, Geflüchtete müssen auch noch nach 

ihrer Ankunft Gefahren und Anfeindungen befürchten, die Europäische Union als „normative 

Macht“ bröckelt immer weiter und ihre Legitimität auf der internationalen Weltbühne wird 

durch den möglichen „Brexit“ alles andere als gestützt… die Liste ist lang. Es erscheint umso 

wichtiger, Empörung von Zorn, Kritik von Populismus und Engagement von Selbstjustiz zu un-

terscheiden. Dabei kann ständiges Hinterfragen und der kritische Diskurs helfen, diffuse 

Ängste zu überwinden.  

 

Als Studierende sind die meisten von uns in der glücklichen Lage, sich Zeit und Energie selbst-

ständig einteilen zu können. Diejenigen, die zudem in der dankbaren Situation sind, von För-

derwerken unterstützt zu werden, haben zusätzlich auch finanzielle und ideelle Ressourcen, 

um individuelle Ideen und Projekte durchführen zu können. Nutzt eure Möglichkeiten! Wir, 

das Organisationsteam, nehmen uns selbst bestimmt nicht davon aus, dass die meisten unse-

rer Tätigkeiten einen selbstbezogenen Zweck erfüllen. Daher appellieren wir auch an uns 

selbst, wenn wir fordern: kommt zusammen! Redet, diskutiert, hinterfragt, kritisiert, analy-

siert. Wie Herr Birkmeyer in seiner Rede formulierte, muss das Ziel von Empörungsbereit-

schaft und Engagement sein, einen gemeinsamen Raum zu schaffen, der nicht nach sozialem 

Status, nach Klassenverhältnissen, nach Arbeits- und beruflichen Identitäten oder Geschlech-

teridentitäten trennt. Für einen solchen gerechten Raum, für diesen „utopischen Kern“ einer 

Gesellschaft, ist jedoch Einsatz notwendig. Jede und jeder Einzelne von uns hat Kompetenzen, 

die im Zusammenspiel mit anderen etwas bewirken können. Wir möchten euch deswegen ans 

Herz legen, Möglichkeiten, die ihr über eure Hochschulen, über Förderwerke oder über euer 

privates Umfeld erhaltet, zu nutzen, euch zu informieren und zu vernetzen.  

 

Wir danken euch für eure Impulse und eure Beiträge vor, während und nach dem Seminar! 

Wir wünschen euch alles Gute für die Zukunft und stets den Willen zur kritischen Empörung! 

  

 


