Jorg Jarnut - Matthias Wembhoft - Hrsg.

Das 11. und beginnende 12. Jahrhundert —

.A
:
lr-s ~

\.A
-/

Positionen der Forsc

Historischer Begleitband zur Ausstellung

»Canossa 1077 — Erschitterung der Welt.
eschichte, Kunst und Kultur am Aufgang der Romanik:

-3
B
: ‘ JL oo

= 2 . g “w “.% ‘\E
P A HER N R




INHALT

VORWORT

HUBERTUS SEIBERT

Kommunikation — Autoritdt — Recht — Lebensordnung.

Das Papsttum und die monastisch-kanonikale Reformbewegung
(1046-1124) v e

UTa-RENATE BLUMENTHAL
Gregor VII. und die christliche Hierarchie ................. ... ...,

Husert HOUBEN
Die Normannen und das Papsttum .....oovvniiiiiiiiiiiiiiinnnn,

TiLMAN STRUVE
Heinrich IV. —Herrscherim Konflikt ..o iiiiiiiiin e,

FrANz-REINER ERKENS
Der pia Dei ordinatione rex und die Krise sakral legitimierter Konigsherr-
schaft in spitsalisch-frithstaufischer Zeit ................ ..o oL,

BERND SCHNEIDMULLER
Canossaund der harte Todder Helden ... i nes.

JoHANNES LAUDAGE
Nochmals: Wie kam es zum Investiturstreit? ......ovvviveeeernnennnn

OL1vER MUNSCH
Fortschritt durch Propaganda?
Die Publizistik des Investiturstreits zwischen Tradition und Innovation .

PriLippe DEPREUX
Investitura per anulum et baculum.
Ring und Stab als Zeichen der Investitur bis zum Investiturstreit .......

HaNs-WERNER GOETZ
Geschichtsbewusstsein und Frithscholastik in der spitsalischen und frith-
staufischen Weltchronistik ..........ooiiiiiiiiiiiit,

11

31

47

55

71

103

133

151

169



6 INHALT

ANNE BAauD
Cluny. La Maior Ecclesia — 1088 (?) — 1130.
Expression monumentale de PEcclesia cluniacensis ................... 219

GILES CONSTABLE
Cluniac Reform in the Eleventh Century ........ ... it 231

Franz NEISKE
Zwischen pusillus grex und ordo cluniacensis.
Umbruch und Kontinuitit im cluniacensischen Klosterverband ........ 247

STEFFEN PATZOLD
Monastische Konflikte als geregelte Spiele? Umbruch und Erneuerung in
den Kléstern des Reiches im 11. und frithen 12. Jahrhundert ........... 275

Sascra KAUPER )
Verdun, Konstanz und Augsburg. Abte und Bischdfe im so genannten
TRVESTEULSLIOIT . v ettt et et et e e e e et r e eeeenanaans 293

EixE GOEz
Mathilde von Canossa — Herrschaft zwischen Tradition und Neubeginn . 321

THOMAS ZOTZ
Die Situation des Adels im 11. und frishen 12. Jahrhundert

MarTHIAS BECHER

Die Auseinandersetzung Heinrichs IV. mit den Sachsen. Freiheitskampf
oder Adelsrevolte? ... ... i i 357

Horst WOLFGANG BOHME
Burgen der Salierzeit.
Von den Anfingen adligen Burgenbaus bis ins 11./12. Jahrhundert ..... 379

STEFAN WEINFURTER

Heinrich IV. und die Bischofe im Jahre 1076: »Unheilige Neuerungen«
und »neue Religion«

THOMAS VOGTHERR

Handlungsspielriume bischoflicher Parteinahme in Westfalen wihrend
des Investiturstreits

Frank G. HIRSCHMANN

Die Bischofssitze um 1100 — Bautitigkeit, Reform und Fiirsorge vor dem
Hintergrund des Investiturstreits



InsaLr

GERHARD WEILANDT

Krise des K6nigshofes — Krise der Kunst?

Zum Einfluss gesellschaftlicher Krifte auf die kiinstlerischen Traditionen
mm spiten 11, Jahrhundert ........ ..

Lutz E. vON PADBERG
Der Abschluss der Missionsphase in Skandinavien durch die
Errichtung der Kirchenprovinzen im 12. Jahrhundert ................

ToRsTEN CAPELLE
Das heidnisch-christliche Spannungsfeld im Norden .................

GERHARD DILCHER

Die deutsche Bischofsstadt zwischen Umbruch und Erneuerung.
Stadtherrliche Rechtspositionen und biirgerliche Emanzipation im
Gefolge des Investiturstreits . ......o.ovieirieiineiienenenennenn..

PETER JOoHANEK
Frithe Zentren — werdende Stadte .......covivirriiiiiiinna..

GABRIELE ISENBERG

Aus der Domburg heraus: Der Aufbruch ins Umland -
Gestaltungsméglichkeiten und Kollisionsgefahren auf dem Weg zur
mittelalterlichen Stadt ........ooiniiiii i

WOLFGANG SCHLUTER

Die Entwicklung westfilischer Bischofsstidte wihrend des hohen
Mittelalters unter besonderer Beriicksichtigung Osnabriicks ...........
CLAuDIA ZEY

Im Zentrum des Streits.

Mailand und die oberitalienischen Kommunen zwischen regnum und
SACETAOLIUIME .\ oottt et
ABKURZUNGEN .+ et e eeseteenttsmntssnnenananesaaanasaosannsnnnns

PERSONEN- UND ORTSREGISTER -« + e v s v eevnnnrrnasoasansenensesesasnn

ADRESSEN DER AUTOREN UND HERAUSGEBER v vvvevvnsnnonusennsonsen



Franz NEISKE

Zwischen pusillus grex und ordo cluniacensis.
Umbruch und Kontinuitit im cluniacensischen
Klosterverband

1. Cluny und die Gregorianische Reform

Es gehdrt zu den offenbar unausrottbaren Gemeinplitzen nicht nur populirwis-
senschaftlicher und journalistischer Publikationen, dass Papst Gregor VII. Ménch
des Klosters Cluny gewesen sei und folgerichtig eine direkte Verbindungslinie
zwischen der Griindung des burgundischen Klosters im Jahre 910 und den Ereig-
nissent von Canossa im Frithjahr 1077 zu zichen sei!. Diese Sicht auf einen mogli-
chen Ursprung des Investiturstreites geht auf eine Bemerkung in der Streitschrift
Liber ad amicum des Bischofs Bonizo von Sutri zuriick; danach sei Hilde-
brand/Gregor nach seinem nachweisbaren Aufenthalt in Kéln nach Cluny ge-
gangen, um dort Ménch zu werden, und hier habe er dann auch das geistige
Riistzeug erhalten, das die Grundlage seines spiteren Wirkens als Papst bilden
sollte?. Die Glaubwiirdigkeit Bonizos, der als entschiedener Verfechter der Ideen
der gregorianischen Reform bekannct ist, wurde wiederholt mit Recht angezwei-
fele, seine Behauptung aber trotzdem, wenn auch zuweilen vorsichtig, von spite-
ren Autoren wiederholt, so etwa auch von Otto von Freising®. Ausfiihrlich hat
zuletze Alberic Stacpoole die Argumente fiir und wider eine cluniacensische Pri-
gung Gregors VIL erdrtert?; die offensichtlich gern akzeptierte These hatte nim-

1 Wenige Beispiele mdgen geniigen: ,Nach Empfang der niederen Weihen diente er [Hilde-
brand/Gregor VIL] dem ihm nahestehenden Gregor VI. als Kleriker und begleitete ihn in die
Verbannung nach Deutschland. Durch dessen Tod im Herbst 1047 frei geworden, trat er wahr-
scheinlich in Cluny oder in ein cluniazensisches Kloster ein, wurde aber nach wenigen Monaten
von Leo IX. herausgerufen, nach Rom zuriickgefiihrt und mit der Verwaltung von S. Paolo fuori
le mura betraut“; Kempr, Friedrich: Die gregorianische Reform, in: Handbuch der Kirchenge-
schichte, hg. v. Hubert Jenin, Bd. 3/1: Die mittelalterliche Kirche, 1. Halbbd.: Vom kirchlichen
Friihmirtelalter zu gregorianischen Reform, 2, Teil: Die Kirche im Zeitalter der gregorianischen
Reform, Freiburg/Basel/Wien 1985, S. 423; LougNoT, Claude: Cluny. Pouvoirs de " an mille,
Dijon 1987, S. 125; BirLio7, Jacques: Moines et religieux au Moyen Age, Paris 1994, S, 138: ,,Gré-
goire VII, ancien clunisien“; HoL1z, Leonard: Geschichte des christlichen Ordenslebens, Diis-
seldorf 2001, S. 96: ,,Papst Gregor [...] der Ménch aus Cluny". Etwas vorsichtiger Roux, Julie:
Cluny, Vic-en-Bigorre 2004, S. 114: ,ce pape, selon certain historiens, aurait fait profession i
Cluny apres 1046, avant d’ &tre appelé 2 la cour pontificale par Léon IX“.

2 [..Jvenerabilis Ildeprandus Cluniacum tendens, ibi monachus effectus est et inter religiosos viros
adprime phylosophatus est; Bonizo von Sutri: Liber ad amicum, V, ed. v. Ernst DommLer (MGH
Ldl 1), Hannover 1891, S. 587.

3 Ottonis episcopi Frisingensis: Chronica sive Historia de duabus civitatibus, V1,33, ed. v. Adolf
HormeisTER (MGH S8 rer. Germ. 45), Hannover 1912, S. 300, bezeichnet Hildebrand sogar als
Prior von Cluny.

4 Stacrootk, Alberic: Hildebrand, Cluny and the Papacy, in: Downside Review 81 (1963),
S. 142-164 und S. 254-272, S. 146-150.



248 Franz NEISKE

lich durch zwei grundlegende Beitrige von Giovanni Battista Borino beachtliches
Gewicht gewonnen®, Neuerdings hat Uta-Renate Blumenthal die Verbindung mit
Cluny zusammenfassend zuriickgewiesen® und stattdessen Gregors méglichen
Werdegang als Kanoniker betont’.

Die inzwischen als iberwunden geltende direkte ,persdnliche’ Verbindung zwi-
schen Cluny und der gregorianischen Kirchenreform hat gleichwohl ihren Nach-
hall in der Forschungsliteratur gefunden und trigt unterschwellig wohl immer
noch zu einer wenig differenzierten Sichtweise bei. Schon vor mehr als 40 Jahren
hat Theodor Schieffer in einem grundlegenden Aufsatz dafiir einen methodischen
Fehler in der Betrachtungsweise verantwortlich gemacht: ,Schon mancher ist der
Versuchung erlegen, die Geschichte des 10. und 11. Jahrhunderts vom Investitur-
streit aus riickwirts zu schreiben“®, Aber gerade in der ilteren deutschen Ge-
schichtswissenschaft lasst sich noch ein weiteres Missverstindnis ausmachen, das
aus einem nationalen Vorurteil entstanden war und in einer vorrangig national ge-
pragten deutschen Geschichtsschreibung zu einer ganz besonderen Sicht auf den
Investiturstreit beitrug, der damit sogar ,,als Kampf zwischen germanischem und
romanischem Denken“ angesehen werden konnte®. Der Ausgang des Konfliktes
zwischen regnum und sacerdotium setzte der uneingeschrinkten Verfiigungsge-
walt des deutschen Konigs und Kaisers tiber die Kirche ein Ende. Das wurde zwar
richtig als entscheidender Wendepunkt in der Geschichte des Mittelalters gesehen,
gleichzeitig vom deutsch-nationalen Standpunkt aus jedoch als schmihliche Nie-
derlage empfunden. In vielen frithen Arbeiten zur Geschichte Clunys bzw. zum
Investiturstreit wird dieses ,deutsche Trauma® sichtbar.

Die erste deutsche kritische Untersuchung der cluniacensischen Reformen, die
im ausgehenden 19. Jahrhundert von Ernst Sackur auf einer umfangreichen, mit
erstaunlicher Prizision interpretierten Quellengrundlage entstand, blieb denn
auch in einigen Passagen das typische Produkt einer nationalistisch denkenden
Epoche. So konnte etwa die Beurteilung des cluniacensischen Einflusses auf das

5 BoriNo, Giovanni Battista: Quando e dove si fece monaco Ildebrando?, in: Miscellanea Giovanni
Mercati, Bd. 5 (Studi e Testi 125), Vatikanstadt 1946, S. 218-262, und BoriNo, Giovanni Battista:
Note Gregoriane. 1. Ildebrando no si fece monaco a Roma, in: Studi Gregoriani 4 (1952),
S. 441-456.

6 BLUMENTHAL, Uta-Renate: Gregor VII, Papst zwischen Canossa und Kirchenreform (Gestalten
des Mittelalters und der Renaissance), Darmstadt 2001, S. 29 mit Anm. 59. Die dort aufgefiihr-
ten Argumente aus der cluniacensischen Necrologiiberlieferung sind zu erginzen um die Nach-
weise im Beitrag von MussiGsroD, Axel: Zur Necrologiiberlieferung aus cluniacensischen
Kl8stern, in: Revue Bénédictine 98 (1988), S. 62-113, S. 68 mit Anm, 24. Demnach wurde dic Me-
moria Gregors VII in den cluniacensischen Kl&stern wie die eines zu den familiares gerechne-
ten Verstorbenen begangen.

7 BruMeENTHAL: Gregor VIL (Anm. 6), S. 31-43.

ScHiereer, Theodor: Cluny et la querelle des Investitures, in: RH 225 (1961), S. 47-72; zitiert

nach der deutschen Ubersetzung unter dem Titel: Cluny und der Investiturstreit, in: RICHTER,

Helmut (Hg.): Cluny. Beitrdge zu Gestalt und Wirkung der cluniazensischen Reform (WdF 241),

Darmstadt 1975, S. 226-253, S. 232,

KALLEN, Gerhard: Der Investiturstreit als Kampf zwischen germanischem und romanischem

Denken, in: Jahrbuch des Kélnischen Geschichtsvereins 19 (1937), S. 89-110.

=]

o



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 249

deutsche Reich nicht vorurteilsfrei bleiben, Fiir Sackur waren die Reformen in
Frankreich ebenso aus sittlichen Griinden notwendig, wie sie in Deutschland aus
sittlichen Griinden nicht nétig waren. Erst unter Heinrich IV., so meinte er, hit-
ten sich ,die Liicken, durch die der ménchisch-romanische Geist in den deutschen
Staatsorganismus eindringen konnte®!?, gedffnet. Cluniacensische Reformen
waren demnach ,romanische’ Reformen und als solche schon eine latente Bedro-
hung fiir das deutsche Reich! Das scheint mit zu dem Wunsch beigetragen zu
haben, eine direkte Verbindung zwischen Cluny und Gregot, zwischen clunia-
censischer Reform und Investiturstreit herstellen zu kénnen. Denn damit konnte
in den Konflikten des Mittelalters die Wurzel fiir die politischen Konfrontationen
zwischen Deutschland und Frankreich bis zur Neuzeit gesehen werden.

Die extremste Auflerung in dieser Richtung findet sich in dem 1925 erschiene-
nen Beitrag von Albert Brackmann, der unter dem Thema ,,Die politische Wir-
kung der kluniazensischen Bewegung* zu dem zugespitzten Ergebnis kam, dass
die ,.gregorianische Reform [...] nichts anderes als eine Fortsetzung kluniazensi-
scher Gedanken® sei und deshalb der Ecfolg der cluniacensischen Reformbewe-
gung als ,der tiefste Grund fiir den Untergang des deutschen Kaisertums und fiir
den damit verbundenen Niedergang der europiischen Vormachtstellung Deutsch-
lands in der zweiten Hilfte des Mittelalters anzusehen sei'!. Die Analyse des Dic-
tatus Papae beschliet Brackmann in einem anderen Beitrag mit dem Resiimee:
»In diesen knappen Sitzen erschloss sich das cluniazensische Weltbild. Das, was
die groflen Abte Clunis als Ziel erstrebt, was sie aber niemals 6ffentlich verkiin-
det hatten, die Fiihrung des Abendlandes durch die Kirche, wurde nun durch Gre-
gor V1L in Gesetzesparagraphen gefasst. Man kann den Politiker Gregor, wie es
so oft geschehen ist, nicht von den ,unpolitischen® Abten Clunis scheiden. Der
,Dictatus Papae formulierte vielmehr die Ziele, die Clunis Abte seit dem zehnten
Jahrhundert verfolgt hatten“!2. Auch iltere franzdsische Historiker des 19. Jahr-
hunderts, wie etwa Prosper Lorain'?, Frangois Cucherat™ und Jean-Henri Pig-

10 Sackur, Ernst: Die Cluniacenser in ihrer kirchlichen und allgemeingeschichtlichen Wirksam-
keit bis zur Mitte des elften Jahrhunderts, 2 Bde., Halle 1892-1894 (ND Darmstadt 1971), Bd.
2, S. 466.

11 BRAcKMANN, Albert: Die politische Wirkung der kluniazensischen Bewegung, in: HZ 139
(1929), S. 34—47; ND in: BRACKMANN, Albert: Gesammelte Aufsitze. FS zum 70. Geburtstag,
Weimar 1941, S. 290-302; zitiert nach dem ND in: BRACKMANN, Albert: Zur politischen Bedeu-
tung der kluniazensischen Bewegung (Libelli 26), Darmstadt 1958, S. 7-27, S. 26.

12 BRACKMANN, Albert: Canossa und das Reich, in: voN RAUMER, Kurt/ScHierrer, Theodor (Hg.):
Stufen und Wandlungen der deutschen Einheit, Stuttgart/Berlin 1943, S. 9-32, S. 12; ND in:
Kampr, Hellmut (Hg.): Canossa als Wende. Ausgewihlte Aufsitze zur neueren Forschung (WdF
12), Darmstadt 21969, S. 311-336, S. 314f.

13 LORAIN, Prosper: Essai historique sur I” abbaye de Cluny suivi de pigces justificatives et de di-
vers fragments de la correspondance de Pierre-le-Vénérable avec Saint Bernard, Dijon 1839,
Paris 21845 [deutsche Fassung bearbeitet von Carl PELARGUS: Geschichte der Abtei Cluny von
ihrer Stiftung bis zu ihrer Zerstdrung zur Zeit der Franzésischen Revolution, Tiibingen 1858).

14 CucHERaT, Frangois: Cluny au onzieme sitcle. Son influence religieuse, intellectuelle et poli-
tique, Lyon/Paris 1851, seconde édition corrigée, complétée, enrichic de documents inédits,
Aurun 1873, 11885.



250 Franz NEISKE

not'>, sowie solche des beginnenden 20. Jahrhunderts schrieben unter dem Ein-
druck der Geschichte ihrer Zeit: ,,Always they saw Cluny as a French national in-
stitution“!8, Die ausfiihrliche Beschreibung des monastischen Lebens in Cluny
und im cluniacensischen Klosterverband, die 1935 von Guy de Valous vorgelegt
wurde, ging nur in einem sehr kurzen Kapitel auf die Aufenbeziehungen der
Abtei ein und sah im Papsttum und in der christlichen Kirche insgesamt nur Lie-
feranten von Schutzprivilegien oder Gegner einer freien Entfaltung des nach ver-
alteter Terminologie als ,ordre de Cluny“ bezeichneten Gemeinwesens'?,
Umfassendere Untersuchungen der Kirchengeschichte des 11. Jahrhunderts be-
tonten dagegen immer wieder die besondere Rolle Clunys in dieser Umbruchs-
zeit, doch blieb offen, ob man seinen Einfluss nur auf die interne Reform der
Kirche beziehen konnte!® oder ob Clunys Wirken dariiber hinaus auch politische
Verinderungen ausgeldst hat'’,

Dezidiert fiir eine aktive, entscheidende Rolle Clunys im Investiturstreit hat
sich dagegen 1970 Herbert E. J. Cowdrey ausgesprochen®, was allerdings in der
Forschung nur mit vorsichtiger Zuriickhaltung und Differenzierung aufgenom-
men wurde?!. Richtig bleibt deshalb die schon 1961 von Theodor Schieffer for-
mulierte Bewertung: ,Cluniazenser und Gregorianer lassen sich weder in eins
setzen noch vollig scheiden. [...} Indem es [Cluny] eine Atmosphire intensiver Re-
ligiositit herauffithren half, indem es mit dem Riickhalt am Papsttum die episko-

15 PiGNOT, Jean-Henri: Histoire de I’ ordre de Cluny depuis la fondation de I’ abbaye jusqu‘ i la
mort de Pierre le Vénérable (909-1157), 3 Bde., Autun/Paris 1868,

16 RoseNwEIN, Barbara H.: Rhinoceros Bound. Cluny in the Tenth Century, Philadelphia 1982,
S.7.

17 Dk VaLous, Guy: Le monachisme clunisien des origines au XV sicle. Vie intérieure des mo-
nastéres et organisation de I’ ordre, 2 Bde. (Archives de la France monastique 39-40), Paris 1935
(ND Paris 21970), vgl. Bd. 2, S. 130-159.

18 FLICHE, Augustin: La réforme grégorienne, Bd. 1: La formation des idées grégoriennes, Paris
1924 (ND Genf 1978), S. 41: ,Le réle de Cluny dans I’ histoire religieuse des X¢ et XI¢ sigcles
est immense: Cluny, peut-on dire, réalise I’ unité de I’ Eglise régulitre, mais sa mission s est
bornée I3, Le mouvement clunisien est exclusivement monastique et il ne pénétrera guére I’ Eg-
lise séculiere®.

19 Dumas, Auguste: La réforme monastique, in: FLICHE, Augustin/MARTIN, Victor (Hg.): Histoire
de I’ Eglise depuis les origines jusqu‘ i nos jours, Bd. 7: L’ Eglise au pouvoir des liques
(888-1057), Paris 1948, S. 317-340, S. 331: ,Pour les uns, Cluny aurait préparé la réforme
générale de I’ Eglise, en sorte que I’ ceuvre entreprise par les papes de la deuxigme moitié du XI¢
siécle ne serait que la réalisation du programme clunisien; certains voient partout I’ esprit cluni-
sien, méme dans les croisades. D” autres, au contraire, soutiennent que les Clunisiens et leurs di-
sciples n’ eurent jamais que des vues trés étroites: leur idéal se serait borné a soustraire les dmes
aux dangers du siécle, en les jetant dans les couvents; jamais ils n’ auraient pensé A réformer le
monde séculier”.

20 Cowprey, Herbert E. J.: The Cluniacs and the Gregorian Reform, Oxford 1970; vgl. neuerdings
auch CowbpRrey, Herbert E. J.: Pope Gregory VII. 1073-1085, Oxford 1998, bes. S. 671f.

21 Jakoss, Hermann: Die Cluniazenser und das Papsttum im 10. und 11. Jahrhundert. Bemerkun-
gen zum Cluny-Bild eines neuen Buches, in: Francia 2 (1974), S. 643-663. Aus der Perspektive
der zu Ende des 11, Jahrhunderts festzustellenden Schwichung Clunys wird Cowdreys Inter-
pretation auch abgelehnt von Pacaut, Marcel: L ordre de Cluny (909-1789), Paris 1986, S. 1781,



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 251

palistische Rechtsordnung durchbrach, hat Cluny unbewuflt dem Investiturstreit
vorgearbeitet, aber: den Investiturstreit deshalb als einen Sieg des Cluniazenser-
tums zu verstehen — das geht nicht an!“%2,

Im Folgenden wird gleichwoll darzustellen sein, in welchen Punkten Cluny zu
der Verinderung des Verhiltnisses von Kirche und Welt im 11, Jahrhundert bei-
getragen hat, und wie das Kloster und seine weitgespannte Kongregation die Um-
briiche dieser Zeit angestofien haben oder unter ihnen zu leiden hatten. Denn die
Forschung ist sich einig, dass der fundamentale Wandel der Machtstrukturen und
Einflussbereiche die burgundische Abtei auch vieler gewachsener Vorrechte be-
raubte und die Institution als Ganzes bald anachronistisch erscheinen lief}: ,,Cluny
ist eine typisch frithmittelalterliche Erscheinung, die ganz in der vorgregoriani-
schen, von der geistlich-weltlichen Harmonie und Einheit bestimmten Ordnung
wurzelte, Durch den Investiturstreit, der diese Einheit zerbrach oder zumindest
in Frage stellte, gerieten die Cluniazenser in eine Krise, aus der sie nicht mehr
wirklich herausfanden. Es ist kein Zufall, da8 mit dieser Krise Clunys grofle Zeit
zu Ende geht, daf} es auch seine Rolle als monastische Vormacht an neue Krifte
abgeben mufite” und ,nur noch sehr bedingt zu den geistigen Fiihrungsmichten
der Zeit zihle“?.

Dieser Beitrag wird untersuchen, ob in der Geschichte des Klosters Cluny und
des cluniacensischen Verbandes im ausgehenden 11. Jahrhundert wicklich nur sol-
ches auf vergangene Denkgewohnheiten fixiertes und deshalb bald obsoletes Han-
deln zu finden ist. Das hier angedeutete, ab der Mitte des 12. Jahchunderts zu
konstatierende Herabsinken Clunys zur Bedeutungslosigkeit — vor allem ange-
sichts des Erfolges des so genannten ,neuen Ménchtums® der Zisterzienser — kann
leicht den Eindruck erwecken, als habe man in Cluny dem ,Umbruch’ hilflos ge-
geniibergestanden und nichts zur ,Erneuerung’ beitragen kdnnen.

2. Von der Ménchszelle zum Ebenbild Roms

Der Titel dieses Beitrages zeichnet dabei gewissermaflen mit innermonastischer
Perspektive die Verinderungen nach und charakterisiert ein Programm, das —
wenn auch niche seit Beginn geplant, so doch kontinuierlich realisiert — den Er-
folg der von Cluny ausgehenden monastischen Reform umschreibt. Das Wort
vom pusillus grex wird im 12. Kapitel des Lukasevangeliums zitiert; dort heifit es
in Vers 32: ,Fiirchte dich nicht, du kleine Herde! Denn es hat eurem Vater gefal-
len, euch das Reich zu geben. Verkauft, was ihr habt und gebt Almosen! Macht
euch [....] einen Schatz im Himmel, der nicht abnimmt, wo kein Dieb herankommt

22 Scuicrrer: Cluny (Anm. 8), S. 2521, Eine aktuelle Bestandsaufnahme des Themas bietet NEIsKE,
Franz: Réforme clunisienne et réforme de I* Eglise au temps de I’ abbé Hugues de Cluny, in: La
Reforma Gregoriana y su proyeccién en la Cristiandad Medieval. Siglos X1-XII (22 Semana de
Estudios Medievales de Estella, 18 a 22 de julio de 2005), Pamplona 2006, S. 335-359.

23 ScHIerFER: Cluny (Anm. 8),S. 253, S, 246.



252 FrANZ NEISKE

und den keine Motte zerstort.“ Diese Ermahnung an die Jiinger bezeichnet zu-
gleich in idealer Weise das monastische Lebensziel und die Vorstellung des un-
verginglichen Schatzes im Himmel, wie sie auch in den Arengen zahlreicher
Schenkungsurkunden fiir Cluny begegnet?*. Deshalb ist es nicht verwunderlich,
dass die Formulierung pusillus grex ab dem 12. Jahrhundert vor allem in der kl5-
sterlichen Geschichtsschreibung und Hagiographie auf Schritt und Trict begegnet:
bei Wilhelm von Saint-Thierry?®, im Exordium von Citeaux?, bei den Gram-
montensern? und spiter auch bei den Franziskanern®®. Bernhard von Clairvaux
benutzt die Wendung in seinen Briefen regelmiflig als Epitheton ornans fiir die
ihm anvertraute Klostergemeinschaft.

In Cluny taucht der Begriff zuerst in einer zu Beginn des 11. Jahrhunderts ent-
standenen Vita des Abtes Maiolus (963-994) auf?? und kennzeichnet dort bewusst
die schlichten Anfinge des Xlosters und die Schutzbediirftigkeit des Konventes.
Fiir das 10, Jahrhundert finden sich dhnliche Formulierungen auch in den Ur-
kunden Clunys®. Auf dem Héhepunke ihrer Entwicklung ist die M8nchsge-
meinschaft aber zu einem anderen Selbstverstindnis gelangt. In einem Brief, mit
dem Abt Petrus Venerabilis (1122-1156) die Wahlanzeige Celestins I1.3! beant-
wortet, heiflt es in hoflicher literarischer Bescheidenheit: non numero, tamen uir-
tutibus pusillus grex*?. Das Anwachsen der Cluny zur Reform iibertragenen

24 Recueil des chartes de | abbaye de Cluny, ed. v. Auguste BERNARD/Alexandre BRUEL, 6 Bde.,
Paris 1876-1903 (ND Frankfurt a. M. 1974), Nrr. 141, 308, 531, 2211, 2501, 2815, 2820, 2891,
2938, 3798 und ofter.

25 VERNET, Placide: ,In campis silvae ... pusillus grex“. Dans une clairiere de la forét un tout petit
troupeau. Préoccupations pour la vic monastique chez Guillaume, abbé bénédictin de Saint-
Thierry puis moine cistercien de Signy, in: Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis 52 (1996),
S. 265-302, S. 273.

26 Exordium Cisterciense 11,7, in: Einmiitig in der Liebe, Die friihesten Quellentexte von Citeaux
— Antiquissimi textus Cisterciensis, lateinisch-deutsch, hg. v. Hildegard Brem (Quellen und Stu-
dien zur Zisterzienserliteratur 1), Langwaden 1998, S. 35.

27 Itinerarium auctoribus Guillelmo et Imberto, Scriptores ordinis Grandimontensis, ed. v. Jean
Brequer (CCCM 8), Turnhout 1968, S. 251-264, S, 2511.: Epistula praeuia, Verumtamen noli
timere, pusillus grex Grandimontis, immo laetare [...].

28 Thomas de Celano: Vita secunda sancti Francisci, pars 1, ¢. 16, Nr. 23: Videbat tunc contra pu-
sillum gregem luporum more saevire guamplures et de sola novitate dierum malorum invetera-
tos sumere occasionem nocendi, Legendae S. Francisci Assisiensis saeculis XIIT et XIV con-
scriptae, ed. v. PP, Collegii S. Bonaventurae, in: Analecta Franciscana 10 (1926-1941), S. 127-268,
S. 144,

29 Vita sancti Maioli (BHL 5179), I1L,10, ed. v. Dominique IoGNA-PRAT, in: ,,Agni immaculati®. Re-
cherches sur les sources hagiographiques relatives 4 saint Maieul de Cluny (954-994), Paris 1988,
S. 261: Pusillum gregem nolebat dimittere quem christo placuit sibi commiittere.

30 Recueil des chartes de I’ abbaye de Cluny (Anm. 24), Nr. 947, Nr. 1070, Nr. 1715, Nr. 1716,
Nr. 1957,

31 Regesta Pontificum Romanorum ab condita ecclesia ad annum post Christum natum 1198, 2
Bde., ed. v. Philipp Jarrt, bearbeitet v. Sammuel LowenrELD/Ferdinand KALTENBRUNNER/Paul
EwaLD, Leipzig 21885-1888 (ND Graz 1956), Nr. 8435, zukiinftig zitiert: JL mit Nr.

32 Letters of Peter the Venerable, ed. v. Giles ConstabLt, 2 Bde. (Harvard Historical Studies 78)
Cambridge/Mass. 1967, Bd. 1, Nr. 112, S. 300: Gaudebit, et iam ineffabiliter gaudet, licet non
numero, tamen uirtutibus pusillis grex uester Cluniacensis.



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 253

Kl6ster zu einem echten Klosterverband hatte aber schon vorher zu einer unge-
wohnlichen Eigenbenennung gefiihrt®®, Im Jahr 1078, bei der Ubertragung der
Kirche San-Pedro im katalonischen Caserra zur Einrichtung eines an den clunia-
censischen Gewohnheiten orientierten Klosters heifdt es: die Brider dort sollten
regulam monachorum beachten, indem sie den ordo sancti Benedicti et Clunia-
censis ecclesie respektieren®t, Hier wie in vielen anderen Texten der zweiten Hilfte
des 11. Jahrhunderts bezeichnet ordo allein die Lebensweise. Erst in den Schriften
des Petrus Venerabilis wird der Begriff vermehre als Umschreibung der im neuen
Monchtum des 12, Jahrhunderts sich herausbildenden Institution des Ordens be-
nutzt.

Ordo Cluniacensis ecclesiae verweist aber gleichzeitig auf eine noch bezeich-
nendere Eigenbenennung des cluniacensischen Verbandes. Schon in der Zeit des
Abtes Hugo (1049-1109) vergleicht man Cluny und seine Kloster mit dem vom
Apostel Petrus gesteuerten Schiff der Gesamtkirche®, und fiir Petrus Venerabilis
ist Cluny mit dem Schiff Christi gleichzusetzen: [...] Christi nauiculam, boc est
Cluniacensem ecclesiam®®. Im 12. Jahrhundert verselbstindigt sich der Begriff der
Cluniacensis ecclesia®” auch in der Wahrnehmung Auflenstehender. Petrus von
Celle (f 1183), nimmt in einem Brief an den neu gewihlten Abt Theobald von
Cluny (Thiebaud de Vermandois) das schon von Papst Urban II. verwendete Bild
auf, die Gesamtkirche sei Abt Hugo von Cluny empfohlen, wie Jesus am Kreuz
seine Mutter der Obhut des Johannes anvertraute®®. Petrus tiberh6he diesen Ver-
gleich, indem er das Heil der gesamten Kirche von Cluny abhingig machen will:
,Denn die Frau ist die ,Ecclesia cluniacensis®, die unser aller Mutter ist; aus der

33 Vgl. dazu auch den Beitrag von Giles Constable in diesem Band.

34 Recueil des chartes de I’ abbaye de Cluny (Anm. 24), Nr. 3541: eo videlicet tenore, ut fratves thi
aliguod ponerentur qui monachovum regulam observarent et ordine Beati Benedicti et Clunia-
censis ecclesie [...] tenerent. Vgl. auch ibid., Nr. 3815, Nr. 4239, Nr. 4297, Nr. 4426.

35 Gilo: Vita sancti Hugonis abbatis Cluniacensis, 1,12, ed. v. Herbert E., ]. COWDREY, in: COWDREY,
Herbert E. ].: Two Studies in Cluniac History (1049-1126), in: Studi Gregoriani 11 (1978),
S. 9-395, S. 45-109, S. 62.

36 Petri Cluniacensis abbatis de miraculis libri duo, 11,12, ed. v. Denise BoutHiLLigr (CCCM 83)
Turnhout 1988, S. 117.

37 GacguiarDl, Isabella: Cluny dall’ ,ecclesia® all’ ,ordo®, in: Quaderni medievali 40 (1995),
S. 168-173; Neiske, Franz: Papsttum und Klosterverband, in: Vom Kloster zum Klosterverband.
Das Werkzeug der Schriftlichkeit. Akten des Internationalen Kolloquiums des Projekts L 2 im
SFB 231 (22.-23. Februar 1996), hg. v. Hagen KeLLER/Franz Neiske (Miinstersche Mittelalver-
Schriften 74), Miinchen 1997, S, 252-276, S. 262; Poeck, Dietrich W.: Cluniacensis Ecclesia, Der
cluniacensische Klosterverband (10.-12. Jahrhundert) (Miinstersche Mittelalter-Schriften 71)
Miinchen 1998, S. 238f.

38 ,So wie unser Herr Jesus Christus ans Kreuz geschlagen seine Mutter, unsere Herrin, dem Jiin-
ger Johannes anvertraut hat, so empfehle ich, ans Kreuz des Papsttums geheftet, meine Braut
und unsere Herrin, die heilige Mutter Kirche, soweit es an Dir liegt, Deiner Vorsorge®;
WorrascH, Joachim: Cluny — ,Liche der Welt‘. Aufstieg und Niedergang der klgsterlichen Ge-
meinschaft, Ziirich/Diisseldorf 1996, S. 167. Text: RAMACKERS, Johannes: Analekten zur Ge-
schichte des Reformpapsttums und der Cluniacenser, in: QFIAB 23 (1931/1932), §. 22-52,
Nr. 11, S. 42,



254 FrANZ NEISKE

Fruche ihres Leibes hat sie ganze Heerscharen von heiligen Seelen in den Schof§
Abrahams getragen™’.

Der umfassende Begriff der ecclesia verweist auf einen Anspruch, der in zahl-
reichen cluniacensischen Texten sichtbar wird, hier aber nur kurz skizziert wer-
den soll: Es geht einerseits um eine moglichst weitgehende Identifikation mit
Rom. Das Petrus-Patrozinium Clunys und die Reliquien des Apostels lassen die
burgundische Abtei als bevorzugtes Wallfahrtsziel erscheinen. Mit dem in Cluny
beliebten Propagandamittel einer Vision*® wird von einem Pilger berichtet, dem
versichert wurde, er konne sein Heil besser in Cluny als in Rom finden*!. Die Pri-
senz der Petrusreliquien in Cluny fiihrt sogar dazu, dass die Abtei die nur fiir Rom
reservierte Bezeichnung ad limina apostolorum beansprucht*. Vielleicht versuchte
man hier an grofle Vorbilder anzukniipfen, die eine besondere Vorrangstellung aus
ihrem Alter herzuleiten versuchten, wie etwa das schon zu Beginn des 5. Jahr-
hunderts gegriindete Saint-Victor in Marseille, das sich mit dem Epitheton Roma
secunda schmiickee®,

Auflerdem erlaubt die universale Benennung ecclesia cluniacensis im rechtlichen
Bereich nach dem Verstindnis der Cluniacenser die Ausweitung des Exemtions-
privilegs auf alle Kloster, die zur Einheit des Verbandes gehdren** und trigt zur
schon beschriebenen Ausbildung eines romgleichen Selbstbewusstseins bei. Vor
allem durch Petrus Venerabilis wird die Bedeutung des Begriffes mit theologischen
Argumenten fortwihrend ausgeweitet, so dass damit schlieflich nicht nur die
Abtei und ihre Dependenzen, alle Ménche cluniacensischer Kléster, sondern auch
alle Laien der monastischen familia in die Heilsverheiflung dieses umfassenden
Gefliges eingebunden sind, das als allgemeine res publica angesehen wurde und
mit dem gregorianischen und nachgregorianischen Universalanspruch der Kirche

39 HASELDINE, Julian: The Letters of Peter of Celle, Oxford 2001, Nr. 146, S. 536f. Nam mulier est
Cluniacensis ecclesia que est mater omnium nostrum, que de fructu uentris sui plures manipulos
sanctarum animarum ,ab oriente et occidente* in sinu Abrabe, Ysaac et lacob iam collocauit [...].

40 NEISKE, Franz: Vision und Totengedenken, in: FMASt 20 (1986), S. 137-185, S. 164-169.

41 Quidam peregrinus limina apostolorum adiens peccatorum remissionem ante beati Petri altare
attentins implorabat. Cui post longam precum instanciam reuelatum est quod salutem quam uotis
expetebat in Cluniensi monasterio paratius quam in Vrbe reperiret, si penes abbatem loci illius
aditum impetraret, Gilo: Vita Hugonis, 11,2 (Anm. 35), S. 92. HennrteT, Patrick: Les villes et Ia
Ville (Rome) dans | hagiographie clunisienne, in: Les moines dans la ville. Colloque du CAH-
MER et du CREDHIR, Université catholique de Lille (31 mars, ler avril 1995) (Histoire mé-
diévale et archéologie 7), Amiens 1996, S. 47-57, S. 54.

42 Neiske, Franz: Das Verhiltnis Clunys zum Papsttum, in: CoNsTABLE, Giles/MELVILLE,
Gert/OBERSTE, Jorg (Hg.): Die Cluniazenser in jhrem politisch-sozialen Umfeld (Vita regularis
7), Miinster 1998, S. 279-320, S. 316.

43 ScHMID, Paul: Die Entstehung des Marseiller Kirchenstaates, in: AUF 10 (1928), S. 176-207; 11
(1930), S. 138152, S. 178. Umgekehrt scheint dagegen Saint-Victor die Nachahmung des erfolg-
reichen cluniacensischen Konzepts nicht gelungen zu sein: ,Les moines de Saint-Victor n’ étai-
ent pas partants pout s’ organiser en une congrégation offensive, former une Ecclesia massiliensis,
[..] & la facon de I” Ecclesia cluniacensis“; ZERNER, Monique: Cartulaire et historiographie 2
I’époque grégorienne: le cas de Saint-Victor de Marseille, in: Provence historique 49 (1999),
S.523-539, S. 539.

44 Vgl. unten bei Anm. 130.



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 255

Schritt halten konnte*, Die Papsturkunden verwenden zunichst den Begriff der
congregatio, um den gesamten Verband anzusprechen oder bedienen sich der be-
kannten organologischen Metapher von Haupt und Gliedern*. Erst ab der zwei-
ten Hilfce des 12. Jahrhunderts wird die Formulierung ecclesia cluniacensis auch
von den Pipsten verwendet*. Cluny hat mit dieser Selbstbenennung dem mittel-
alterlichen Ménchtum eine neue Organisationsform gegeben, die (iber die von der
Benediktsregel vorgesehenen autonomen Einzelkldster hinaus ging und in Ansic-
zen die Entwicklung zu den Orden des 12. und 13. Jahrhunderts vorbereitete.

3. Abt Hugo von Cluny

Wenn man Konstanz und Verinderung im Umfeld der Auseinandersetzungen
zwischen Papst und Kaiser im ausgehenden 11, Jahrhundert untersuchen will, so
zeigen sich auch fiir die Abtei Cluny und den von ihr gefithrten Klosterverband
Umbriiche und Neuorientierungen, die ursichlich auf die neue Machtverteilung
zwischen Kirche und Welt zuriickzufithren sind und denen Cluny und seine Abte
hiufig nur iiberkommene Strategien entgegenzusetzen hatten. Fiir diese Zeit riickt
vor allem die Person eines einzelnen Abtes in den Vordergrund: Abt Hugo von
Cluny (1049-1109) stand mehr als ein halbes Jahrhundert an der Spitze von Kon-
vent und Verband und war gleichzeitig durch seine engen Kontakte zu den
Groflen seiner Zeit ein einflussreicher Diplomat auf der politischen Bithne. Mit
der Person und dem Wirken dieses Abtes sind deshalb das Erscheinungsbild und
die Rolle Clunys im Ubergang vom 11. zum 12. Jahrhundert eng verbunden.

Als Hugo im Februar des Jahres 1049 nach Designation durch seinen Vorgin-
ger Odilo vom Konvent zum Abt des burgundischen Klosters gewahlt wurde®,
hatte die im Jahre 910 gegriindete Abtei bereits eine herausragende Stellung er-
reicht. Abt Odo hatte mit dem berithmten Exemtionsprivileg Papst Johannes® X1.
von 931 die Befreiung des Klosters von jeglicher weltlicher Einmischung und den
besonderen Schutz des Papstes erlangt*”, Unter den Abten Aymard, Maiolus und
Odilo beobachten wir einen enormen Zuwachs an Besitz in Burgund und in der
niheren Umgebung, der in nahezu 3.000 erhaltenen Urkunden dokumentiert ist®.

45 TogNA-PraT, Dominique: Ordonner et exclure. Cluny er la société chrétienne face 3 I’ hérésie,
au judaisme et a I” islam, 1000-1150, Paris 1998, S. 86-99; engl. Ubersetzung: Order and Exclu-
sion. Cluny and Christiandom Face Heresy, Judaism, and Islam, 1000-1150 (Conjunctions of
Religion & Power in the Medieval Past), Ithaca 2003.

46 NEIske: Papstcum (Anm. 37), S. 258-261.

47 Z.B. 1141 von Lucius I1. (JL 8653), 1152 von Eugen III. (JL 9563), 1156 von Hadrian IV. (JL
10205) und spiter von Alexander IIL (JL 13516).

48 KoHNLE, Armin: Abt Hugo von Cluny (1049-1109) (Beihefte der Francia 32), Sigmaringen 1993,
S.29.

49 Papsturkunden 896-1046, ed. v. Harald Zmvmermann (Denkschriften der Osterreichischen Aka-
demie der Wissenschaften, Phil.-Hist. Klasse [Veréffentlichungen der Historischen Kommis-
sion 3-5]), 3 Bde., Bd. 1: 896-996, 2. revidierte Auflage, Wien 1988, Bd. 2: 9961046, Wien 1985,
Bd. 3: Register, Wien 1989, Bd. 1, Nr. 64, S. 107£.

50 Vgl. Recueil des chartes de I’ abbaye de Cluny (Anm. 24), passim.



256 FrANZ NEISKE

Die Laien vertrauen auf die besondere Wirksamkeit des Gebetes der Ménche von
Cluny; sie schenken ihren Landbesitz an das Kloster; sie wollen sich auf dem

Friedhof der Abtei in der Nihe des betenden Konventes®! und des Klosterpatrons

Petrus, der die Himmelsschliissel verwaltet, begraben lassen’?; sie tibertragen Ei-
> s Deg > g

genkirchen an Cluny®? oder griinden Klster, deren Leitung die cluniacensischen
Abte iibernehmen®*. Der charismatische Maiolus wird von Kaiser Otto IL. ver-
geblich gedringt, den Papstthron zu besteigen. Er und sein Nachfolger Odilo ste-
hen in engem Kontakt zu den Groflen ihrer Zeit®®. Unter ,Cluny* versteht man
nicht mehr allein das Kloster in Burgund, sondern einen Zusammenschluss vieler
Kléster in ganz Europa, die unter Maiolus zunichst in der seit der Karolingerzeit
iiblichen Weise durch Gebetsverbriiderungen verbunden sind, die unter Odilo
(994-1049) aber in eine oft durch neue Ubertragungsurkunden rechtlich prizi-
sierte Abhingigkeit von der Abtei Cluny und dessen Abt gestellt werden®. Cluny
zihlte also 1049 bereits zu den bedeutendsten Kiéstern, und allein die Sicherung
dieser Stellung wiire eine grofle Aufgabe fiir den Nachfolger Odilos gewesen.
Der bei seinem Amtsantritt etwa 25-jihrige Hugo wurde aber, wie Armin
Kohnle in seiner ausgezeichneten Biographie iiber den Abt von Cluny vermerkt,
»mehr als ein Epigone* seiner groflen Vorgiinger’’. Nahezu zeitgleich war mit Bi-
schof Brun von Toul durch Kaiser Heinrich I1I. ein tatkriftiger Erneuerer auf den
Papststuhl gelangt, der unter dem Namen Leo IX. die ersten Reformen des Papst-
tums und der Kirche einleiten konnte. Es mutet nahezu prophetisch an, wenn Bo-

51 Pokck, Dietrich; Laienbegribnisse in Cluny, in: FMASt 15 (1981), S. 68-179.

52 [...] qui, juxta privilegium apostolice dignitatis, claves Ecclesie pra cunctis mortalibus tenuit, qui

ligandi atque solvendi vires precminenti quodam jure possedit, [...] non aliter quam precibus

istius vel a peccatis solvi, vel de paenali potuit supplicio liberari. Petrus Damiani: Vita beati Odi-

lonis Abbatis Cluniacensis, in: MIGNE, PL 144, Sp. 925-944, Sp. 938.

SCHREIBER, Georg: Kluny und die Eigenkirche. Zur Wiirdigung der Traditionsnotizen des hoch-

mittelalterlichen Frankreich, in: AUF 17 (1942), S. 359418 (ND in: SCHREIBER, Georg: Ge-

meinschaften des Mittelalters. Gesammelte Abhandlungen, Bd. 1, Miinster 1948, S. 81-138);

MAGER, Hans-Erich: Studien {iber das Verhiltnis der Cluniacenser zum Eigenkirchenwesen, in:

WoLLascH, Joachim/Mager, Hans-Erich/Diener, Hermann: Neue Forschungen iiber Cluny

und die Cluniazenser, hg. v. Gerd TELLENBACH, Freiburg i, Br. 1959, S. 169-217.

54 WoLLASCH, Joachim: Ménchtum des Mittelalters zwischen Kirche und Welt (Miinstersche Mit-
telalter-Schriften 7), Miinchen 1973, S, 150-155.

55 NEISKE, Franz: Charismatischer Abt oder charismatische Gemeinschaft? Die frithen Abte
Clunys, in: ANDENNA, Giancarlo/BREITENSTEIN, Mirko/MELviLLE, Gert (Hg.): Charisma und re-
ligise Gemeinschaften im Mittelalter. Akten des 3. Internationalen Kongresses des ,,Italienisch-
deutschen Zentrums fiir vergleichende Ordensgeschichte® in Verbindung mit Projeke C
»Institutionelle Strukturen religidser Orden im Mittelalter und Projeke W ,Stadtkultur und
Klosterkultur in der mittelalterlichen Lombardei. Institutionelle Wechselwirkung zweier poli-
tischer und sozialer Felder” des Sonderforschungsbereichs 537 , Institutionalitit und Ge-
schichtlichkeit” (Dresden 10.-12. Juni 2004) (Vita regularis. Abhandlungen 26), Miinster 2005,
S.53-71,8S. 60.

56 NEISKE, Franz: L' espansione dell’ organizzazione di Cluny al tempo di Maiolo, in: San Maiolo
¢ le influenze cluniacensi nell’ Italia del nord. Atti del Convegno Internationale nel Millenario
di San Maiolo (994-1994) (Pavia-Novara, 23-24 settembre 1994), a cura di Ettore Cau/Aldo A.
SETTIA, Pavia 1998, S. 185-199, S. 196f,

57 KonnLE: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 30.

5

(v



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 257

nizo von Sutri in seinem Werk Liber ad amicum Hugo von Cluny, Leo IX. und
Hildebrand, den spiteren Papst Gregor VIL., im Friihjahr 1049 in Besangon zu-
sammentreffen lisst: Hugo von Cluny, der gerade von einer diplomatischen Mis-
sion bei Kaiser Heinrich II1. zuriickgekehrt war, steht also von Anfang an im
Mittelpunkt der grofien Ereignisse seiner Zeit®s.

Wie lassen sich dieser Abt und sein Wirken in Kloster und Welt kurz charak-
terisieren? Ich nenne einige Punkte, die mir fiir unsere Fragestellung wichtig er-
scheinen.

Hugo gelingt der weitere Ausbau von Abtei und Verband:

- Die Besitzungen der Abtei Cluny in Burgund werden gesichert und erweitert
mit Hilfe der einflussreichen Verwandtschaft des Abtes, der Familie der Seig-
neurs von Semur, die mit den Grafen der Region und den Herzégen von Bur-
gund verwandt war®’,

- Die Bindung von Laien an das Kloster erreicht zur Zeit Hugos ihren Héhe-
punkt; das zeigt sich nicht nur an der Anzahl der Konversionen und der In-
tensivierung des Totengedenkens®, sondern auch in den damit verbundenen
caritativen Leistungen fiir Arme und Pilger®!,

— Aus dem Streit mit den Ortsbischéfen um die Rechte von Weihen in den ab-
hingigen Kléstern geht Cluny mit Hilfe der Pipste weitgehend unbeschadet
hervort?,

- Die unmittelbare Umgebung der Abtei Cluny wird zu einem speziellen Bann-
bezirk mit besonderen Rechten erklirt®.

~ Der Verband greift aus in Gebiete, die bisher noch nicht im Blickfeld Clunys
lagen: z. B. nach England und Spanien. Die Anbindung der abhingigen Prio-
rate und Abteien an Cluny wird zwar rechtlich gesichert, aber Hugo zeigt hier
eine erstaunliche Flexibilitit, die letztlich entscheidend fiir seinen Erfolg wer-
den sollte®*, wenn auch die Erfolge im deutschen Reich, wie schon zur Otto-
nenzeit$®, minimal bleiben®®.

58 Bonizo von Sutri: Liber ad amicum, V (Anm., 2), S. 587; Konnie: Hugo von Cluny (Anm. 48),
S. 271, 8. 289; WoLLascH: Cluny (Anm. 38), S. 145,

59 KounLE: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 32ff,

60 WoLLAscH, Joachim: Parenté noble et monachisme réformateur. Observations sur les ,conver-
sions’ i la vie monastique aux X1I¢ e¢ X1I¢ sidcles, in: RH 264 (1980), S. 3-24. Vgl. auch die unten
in Anm. 81 genannte Literatur.

61 BrRGER, Jutta M.: Die Geschichte der Gastfreundschaft im hochmittelalterlichen Ménchtum.
Die Cistercienser, Berlin 1999, S. 340f,, S, 379ff.

62 Vgl. dazu unten bei Anm. 102.

63 Vgl. dazu unten bei Anm. 101.

64 KounLe: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 234-240,

65 BARRET, Sébastien: Cluny ¢t les Ottoniens, in: Ottone III e Romualdo di Ravenna. Impero, mo-
nasteri e santi asceti. Atti del XXIV convegno del Centro Studi Avellaniti (Fonte Avellana 2002),
Verona 2003, S. 179-213.

66 WotrLascH, Joachim: Cluny und Deutschland, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des
Benediktinerordens und seiner Zweige 103 (1992), S. 7-32; KounNLE, Armin: Cluniazenserklos-
ter und ihre Stifter in Deutschland, der Schweiz und im ElsaR, in: ConstaBLE/MELVILLE/OBERS-
TE: Die Cluniazenser (Anm. 42), S. 469484,



258 Franz NEISKE

— Die neue Grofle Clunys stellt sich — fiir alle sichtbar — im Bau einer neuen Kir-
che (Cluny III) dar, der damals grofiten Kirche der christlichen Welt®’.

Zur Zeit Hugos entstehen wichtige Quellen, die die neue Gréfle Clunys doku-

mentieren. Zu nennen sind

— die consuetudines: die klésterlichen Lebensgewohnheiten werden in zwei sich
erginzenden Redaktionen neu gefasst®®,

— die Cartulare: in einer Mischung aus Rechtsdokument, Verwaltungsinstrument
und historiographischem Zeugnis wird der grofite Teil der Urkunden des Klos-
ters in mehreren Cartularen kopial gesichert®?.

— die Viten der frithen Abte, die zusammen mit einer nahezu als ,Konstruktion
eines Griindungsmythos* zu bezeichnenden Tradition zur Zeit Hugos entste-
hen oder neu bearbeitet werden™.

Hugo ist nicht zuletzt — zumindest in der Wahrnehmung seiner Zeitgenossen — ein
international erfolgreich agierender Diplomat mit besten Kontakten zu Kaisern,
Kénigen und Pipsten. Er wirkt als papstlicher Legat in Ungarn, Stidfrankreich
und Spanien. Er erreicht die Freilassung Konig Alfons VI. von Kastilien-Leén aus
der Gefangenschaft Sanchos von Navarra. Er wird von Heinrich IIL 1051 zum
Taufpaten seines Sohnes, des spiteren Heinrich IV,, ausgewahlt. Er vermictelt bei
den Verhandlungen von Canossa im Januar des Jahres 1077 zwischen Heinrich TV.
und Gregor VII.

Die berithmte Darstellung des Canossa-Ereignisses im Jahr 1077 aus der Vati-
kanhandschrift der Vita Mathildis des Donizo, in der Abt Hugo von Cluny in her-
vorgehobener Position — als grofite Person auf dem Bild — figuriert, weist dem Abt

67 Baup, Anne: Cluny, un grand chantier médiéval au caeur de I’ Europe, Paris 2003, siche auch
den Beitrag von Anne Baud in dicsem Band.

68 WorrascH, Joachim: Zur Verschriftlichung der kldsterlichen Lebensgewohnheiten unter Abe
Hugo von Cluny, in: FMASt 27 (1993), S. 317-349; TurscH, Burkhardi: Texttradition und Pra-
xis von consuetudines und statuta in der Cluniacensis ecclesia (10.-12, Jahrhundert), in; Vom
Kloster zum Klosterverband (Anm. 37), S. 173-205; Tutsct, Burkhardt: Studien zur Rezepti-
onsgeschichte der Consuetudines Ulrichs von Cluny (Vita regularis 6), Miinster 1998. Vgl. dazu
auch den Beitrag von Giles Constable in diesem Band.

69 HILLEBRANDT, Maria: Les cartulaires de |’ abbaye de Cluny, in: Mémoires de la Société pour
I’ Histoire du Droit et des Institutions des anciens pays bourguignons, comtois et romands 50
(1993), S. 7-18; JoGNA-PraT, Dominique: La confection des cartulaires et I’ historiographie
Cluny (XIe-XII¢ si¢cles), in: Les Cartulaires. Actes de la table ronde organisée par I’ Ecole
nationale des chartes (Paris 5-7 septembre 1991), hg. v. Olivier GUYOTIEANNIN/Laurent
MoreLLe/Michel Parisse (Mémoires et documents de " Ecole des chartes 39), Paris 1993,
S. 27-44.

70 JoGNA-PrAT, Dominique: Panorama de I” hagiographie abbatiale clunisienne (v. 940-v. 1140), in:
HEemzELMANN, Martin (Hg.): Manuscrits hagiographiques et travail des hagiographes (Beihefte
der Francia 24), Sigmaringen 1992, S. 77-118 (aktualisierter ND in: IoGNA-PrAT, Dominique:
Etudes clunisiennes {Les Médiévistes frangais 2], Paris 2002, S. 35-73). Hiestanp, Rudolf: Ei-
nige Uberlegungen zu den Anfingen von Cluny, in: Ménchtum — Kirche ~ Herrschaft 750-1000.
Josef Semmler zum 65. Geburtstag, hg. v. Dieter R. BAUER et al., Sigmaringen 1998, S, 287-310.
Vgl. dazu auch NEiske: Charismatischer Abt (Anm. 55), S. 54.



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 259

eine besondere diplomatische Rolle zu’!. Fiir die Monchsgemeinschaft von Cluny
scheint dieses Ereignis aber ohne besonderes Interesses gewesen zu sein. ,,Die Ver-
mittlung zwischen Konig Heinrich und Papst Gregor auf der tuskischen Burg Ca-
nossa im Januar 1077 hat Hugo von Cluny {iber den Kreis der monastisch
interessierten Historiker hinaus berithmt gemacht. Die historiographischen Selbst-
zeugnisse des Klosters haben diesem spektakuliren Auftritt des Abtes auf der
Biihne der groflen Politik keine besondere Bedeutung zugemessen, Die Hugo-
Viten erwihnen das Auftreten Hugos in Canossa nicht einmal“7?, In Cluny selbst
hat dieses ,Weltereignis® also keine Spuren hinterlassen.

4, Interne Stirken und Schwichen

Welche der genannten Leistungen ist kennzeichnend fir Neuerungen, die die
glanzvolle Epoche Clunys tiberdauerten oder sogar bestimmend fiir die Folgezeit
werden konnten? Welche Entwicklungen erwiesen sich im Nachhinein als Sack-
gasse, als starres, erfolgloses Festhalten an alten Denkgewohnheiten? Die Aus-
weitung des Verbandes ist in den vergangenen Jahren in mehreren Arbeiten
ausfiihrlich untersucht worden’. Dass im speziell cluniacensischen Blick auf die-
sen Verband aber auch noch althergebrachte, teils noch karolingerzeitliche Vor-
stellungen mitschwingen, wurde bereits angedeutet. Hier sollen zunichst die
Verianderungen analysiert werden, die den Verband und die monastische Fiihrung
seiner Kldster betreffen; ein kurzer Blick auf die interne Wirtschaftsfithrung und
deren soziale Auswirkungen schliefit sich an.

In der Zeit nach Abt Hugo, vor allem aber nach dem ungliicklichen Abbatiat
des Pontius (1109-1122), sind eine Reihe von Neuerungen auf diesem Gebiet zu
beobachten. Hier seien nur die offenbar schon zur Zeit des Petrus Venerabilis
durchgefiihrren Versammlungen cluniacensischer Prioren genannt, wie sie Orde-
ricus Vitalis erwihnt, und die vielleicht ein Vorbild fiir die Generalkapitel der spi-
teren Orden sein konnten”.

Betrachten wir nun einzelne Punkte genauer. In der Zeit Hugos erreichen die
Konversionen Erwachsener zum Ménchtum einen neuen Héhepunkt. Bemer-
kenswert ist die grofle Zahl bedeutender Personen der politischen Fiihrung aus
vielen Lindern, die sich in dieser Zeit entschlossen, ihren Besitz und ithr Amt zu
verlassen, um in Cluny Ménch zu werden. Ich nenne hier nur die Grafen von

71 Rom, Bibliotheca Apostolica Vaticana, Ms. Vat. Lat. 4922, fol. 49*. Vgl. Vita der Mathilde von
Canossa. Codex Vaticanus Latinus 4922 (Codices e Vaticanis selecti quam simillime expressi 62),
Ziirich 1984,

72 Kounie: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 110.

73 Vgl. die Beitrige in ConsTABLE/MELVILLE/OBERSTE: Die Cluniazenser (Anm. 42). Eine fort-
wilrend aktualisierte Bibliographie zur Geschichte der Abtei Cluny und des cluniacensischen
Klosterverbandes ist im Internet zu finden unter:
www.uni-muenster.de/Fruehmittelalter/Projekte/Cluny/BibiClun/

74 CYGLER, Florent: Das Generalkapitel im hohen Mittelalter, Cisterzienser, Primonstratenser, Kar-
tauser und Cluniazenser (Vita regularis 12), Miinster 2002, S. 322-326.



260 FraNz NEISKE

Mécon, von Vienne, von Armagnac oder den Zihringer, Markgraf Hermann I. von
Baden, sowie den Herzog von Burgund”. Fiir einen strengen Reformer wie Gre-
gor VIL konnte die monastische Weltflucht bedeutender Personen nicht das Ide-
albild eines fiir das Heil der ganzen Kirche kimpfenden Gliubigen sein’. In
einem empdorten Brief an Abt Hugo vetlangt der Papst, den Eintritt des Herzogs
Hugo von Burgund in Cluny nicht zu akzeptieren, denn die Kirche brauche auch
in der Welt zuverlissige Helfer’”. Auch Konig Alfons VI. von Kastilien-Ledn
wollte offenbar Monch in Cluny werden — zumindest hielten spanische und deut-
sche Zeitgenossen dies fiir mdglich’®. Oft vollzogen die Laien die Hinwendung
zum monastischen Leben mitsamt ihrer Familie. Abt Hugo von Cluny hatte
deshalb schon zu Beginn seines Abbatiats das Frauenkloster Marcigny-sur-Loire
gegriindet, um auch frommen Frauen eine Versorgung und, wie es in der Griin-
dungsurkunde heifit, ein heilbringendes ,Asyl‘ zu gewihren, vergleichbar dem
,Hafen des Heils', der fiir die Minner in Cluny bereits bestand”®. Dieser rausch-
hafte Drang zu einem gottgeweihten Leben trug sicher zum Ansehen Clunys bei,
entzog dem Moénchtum aber durch das Aussterben ganzer Familien in Burgund
seine natiirlichen Grundlagen. Die Forschung hat fiir dieses Verhalten den bild-
haften Begriff ,dynastic suicide‘ geprigt®.

75 WorLascH: Cluny (Anm, 38), S. 150; WoLLascH, Joachim: Reform und Adel in Burgund, in:
FLECKENSTEN, Josef (Hg.): Investiturstreit und Reichsverfassung (VuF 17), Sigmaringen 1973,
S. 277-293; Teske, Wolfgang; Laien, Laienmdnche und Laienbriider in der Abtei Cluny. Ein Bei-
trag zum ,Konversen-Problem?, in: FMASt 10 (1976), S. 248-322, und 11 (1977), S. 288-339.
IoGNA-PrAT, Dominique: La place idéale du laic & Cluny (v. 930-v. 1150). D’ une morale sta-
tuaire i une éthique absolue?, in: LauweRrs, Michel (Hg.): Guerriers et moines. Conversion et
sainteté aristocratique dans I’ Occident médiéval (IX*—XI1¢ sizcle) (Collection d’ études mé-
diévales 4), Antibes 2002, S. 291316, bes. S. 302ff.; zugleich in IOGNA-PRAT; FErudes clunisien-
nes (Anm. 70), S. 93-124.

76 KonNLE: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 96; BARTHELEMY, Dominique: L ordre seigneurial
XIe-XII* sizcle (Nouvelle histoire de la France médiévale 3), Paris 1990, S. 74.

77 JL 5102; Das Register Gregors VIL, ed. v. Erich Caspar (MGH Epp. scl.), 2 Bde., Berlin 21955
(ND Berlin/Dublin/Ziirich 1967), V1,17, S. 423{, Zu Gregors Beurteilung des Verhiltnisses von
Laienwelt und Ménchtum vgl. Nitscake, August: Die Wirksamkeit Gottes in der Welt Gregors
VII. Eine Untersuchung iiber die religidsen Auflerungen und politischen Handlungen des Paps-
tes, in: Studi Gregoriani 5 (1956), S. 115-219, S. 204f. KoHnLE: Hugo von Cluny (Anm. 48),
S. 96. Eine im Sinne Gregors reformunterstiitzende Konversion sicht Michel Lauwers in der
Person des Simon von Crépy; LAUWERS, Michel: Du pacte seigneurial i I’ idéal de conversion:
Les légendes hagiographiques de Simon de Crépy (1 1081-82), in: LAuwers, Michel: Guerriers
et moines (Anm. 75), S, 559-588, S. 560f.

78 Rodrigo Ximénez de Rada : Historia de rebus Hispanie sive Historia Gothica, V1,15, ed. v. Juan
Fernindez VALVERDE (CCCM 72), Turnhout 1987, S. 196. Bernold von St. Blasien: Chronicon,
a. 1093, ed. v. Georg Heinrich Pertz (MGH SS 5), Hannover 1844 (ND 1985), S. 385-467, S. 457.
SEGL, Peter: Kénigtum und Klosterreform in Spanien. Untersuchungen iiber die Cluniacenser-
klster in Kastilien-Leén vom Beginn des 11. bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts, Kallmiinz 1974,
S. 48.

79 WiscHERMANN, Else Maria: Marcigny-sur-Loire. Griindungs- und Friihgeschichte des ersten
Cluniacenserinnenpriorates (1055-1150) (Miinstersche Mittelalter-Schriften 42), Miinchen 1986,
S. 44f.

80 Murkray, Alexander: Reason and Saciety in the Middle Ages, Oxford 1978, S. 346f,; BoucHARD,
Constance Brittain: Sword, Miter and Cloister. Nobility and the Church in Burgundy, 980-1198,
Ithaca 1987, S. 61.



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 261

Greifbar waren die dadurch entstehenden Probleme auch auf einem Gebiet,
dem Cluny sicher einen entscheidenden Anteil seines Ansehens und seines Erfol-
ges verdankte: in der Einrichtung und Durchfithrung des geradezu monumental
zu nennenden Totengedenkens, das fiir alle Monche cluniacensischer Klster und
fiir viele Laien, die mit ihren Besitziibertragungen zum Wohlstand der Konvente
beitrugen, zur Sicherung des Seelenheils im Jenseits auf ewige Zeiten zugesagt
wurde®! und dessen umfingliche Verpflichtungen in den erhaltenen cluniacensi-
schen Necrologien festgehalten wurden®, Die fiir diesen Zweck vorgesehenen Ge-
bete und Messen sowie die gleichzeitig vereinbarten sozialen Leistungen, ndmlich
Armenspeisungen und Almosen, tiberschritten sehr bald die finanziellen Mog-
lichkeiten zumindest der Abtei Cluny selbst, die in dieser Zeit zusitzlich mit
strukturellen wirtschaftlichen Schwierigkeiten zu kimpfen hatte®®. Petrus Vene-
rabilis versuchte diesen Problemen zu begegnen, indem die Leistungen der To-
tenmemoria radikal gekiirzt wurden: nur noch 50 Mahlzeiten sollten kiinftig
taglich an die Armen verteilt werden, statt im Einzelfall mehr als 100 — entspre-
chend der Anzahl der Toten, derer man an bestimmten Tagen zu gedenken hatte®*.
Auflerdem versuchte er mit der sogenannten Dispositio rei familiaris Cluniacensis
das Wirtschaftssystem des Klosters neu zu ordnen®.

In diesem Fall hielt Cluny also offenbar zu lange an einem System fest, das
nicht mehr zu realisieren war und reagierte erst verspitet auf die daraus entste-
henden Probleme. Dass gleichwohl in der laikalen Umwelt der Wunsch nach
einem individuellen Totengedenken cluniacensischer Art grofl war, bekamen bald
auch die Zisterzienser zu spiiren, die sich diesem Anliegen von Beginn an zu ver-
weigern suchten®,

81 WoLLascH, Joachim: Totengedenken im Reformmonchtum, in: Kottje, Raymund/Maureg,
Helmut (Hg.): Monastische Reformen im 9. und 10. Jahrhundert (VuF 38), Sigmaringen 1989,
S. 147-166; NEisKkE, Franz: Funktion und Praxis der Schriftlichkeit im klésterlichen Totenge-
denken, in: Kasrar, Clemens M./ScHREINER, Klaus (Hg.): Viva vox und ratio scripta, Miindli-
che und schrifiliche Kommunikationsformen im Manchtum des Mittelalters (Vita regularis 5),
Miinster 1997, S, 97-118,

82 Synopse der cluniacensischen Necrologien, unter Mitwirkung von Wolf-Dieter HEmM, Joachim
MEHNE, Franz NESKE und Dietrich PoEck hg. v. Joachim WoLLAscH, 2 Bde. (Miinstersche Mit-
telalter-Schriften 39), Miinchen 1982, mit WorLascH, Joachim: Uberlieferung und Edition der
cluniacensischen Necrologien, in; ibid., Bd. 1, S. 11-18; zum Umfang des Gedenkens vgl.
NEeske: Funktion (Anm, 81), S. 108-111,

83 Dusy, Georges: Le budget de I’ abbaye de Cluny entre 1080 et 1155. Economie domaniale et
économie monétaire, in: Annales E.S.C. 7 (1952), S. 155-171 (ND in: Dusy, Georges: Hommes
et structures du moyen 4ge. Recueil d” articles [Le savoir historique 1}, Paris/Den Haag 1973,
S. 61-82).

84 WoLLascH, Joachim: Gemeinschaftsbewusstsein und soziale Leistung im Mittelalter, in: FMASt
9 (1975), S. 268-286, S. 282; BERGER: Gastfreundschaft (Anm. 61), S. 297f.

85 WoLLascH: Cluny (Anm. 38), S. 234ff.

86 NEiskE, Franz: Cisterziensische Generalkapitel und individuelle Memoria, in: MELVILLE, Gert
(Hg.): De Ordine vitae. Zu Normvorstellungen, Organisationsformen und Schriftgebrauch im
mittelalterlichen Ordenswesen (Vita regularis 1), Miinster 1996, S. 261-283; BERGER: Gast-
freundschaft (Anm. 61), S. 298f.



262 Franz NEISKE

Ein Reflex auf die sich verindernden sozialen Bedingungen der Zeit lisst sich
an der Prazision ablesen, mit der Texte, die zur Bewirtschaftung des cluniacensi-
schen Besitzes dienten, sich bemiihen, die innerhalb und aulerhalb des Klosters
titigen Menschen nach ihrem Rang und ihrer Funktion zu unterscheiden. Das
zeigt sich beispielhaft in der Funktion der Dekane Clunys, die Ende des 11. Jahe-
hunderts als Verwalter der Besitzungen in der unmittelbaren Umgebung Clunys
eingesetzt waren. Diese Wirtschaftshofe bildeten ein Netz von mehr als 14 Héfen,
die die Abtei in einem Radius von ungefihr 25 km umgaben und mit ihren Ertri-
gen die Versorgung des Konvents von Cluny mit seinen mehr als 300 Ménchen
sowie die Verkostigung von Gisten sicher zu stellen hatten. Waren es zu Beginn
des 11. Jahrhunderts noch Ménche ohne nihere Amtsbezeichnung, die etwa beim
Erwerb eines Terrains fiir die Abtei halfen, so waren ihre Funktionen, Aufgaben
und Rechte um 1080 genau festgelegt, wie sich sowohl an den consuetudines der
Hugo-Zeit als auch an den Urkunden ablesen ldsst. Innerhalb der Gruppe der
Amtstriger der Ménchsgemeinschaft nahmen sie einen wichtigen Platz ein, sie
gehorten mit dem Prior, Kimmerer und Cellerar zu der Spitzengruppe von Amts-
tragern, die auch bei gerichtlichen Entscheidungen anwesend waren. Neuere
Arbeiten zeigen, dass gleiche Entwicklungstendenzen zumindest fiir die clunia-
censischen Priorate Siidburgunds festzustellen sind?’.

Cluny und wohl auch die abhingigen Klster folgten hiermit einer zeitgemiflen
Differenzierung und Rationalisierung, die sich auch auf gesellschaftliche Ent-
wicklungsprozesse auswirkten, denn die genannten Dekanien wurden in der ers-
ten Hilfte des 12. Jahrhunderts zu Kristallisationskernen neuer lindlicher
Gemeinden, deren Entwicklung zu einer Verinderung der Beziehungen zwischen
Ménchen und Laien fiihrten®.

5. Verschriftlichung von Rechtsanspriichen

Die schon genannten frithen Cartulare Clunys stellen im Vergleich mit Urkun-
densammlungen aus anderen Klostern eine Besonderheit dar. Die in der wissen-
schaftlichen Diskussion fortlaufend mit den Buchstaben des Alphabets bezeich-
neten Codices weisen nimlich ein ungewdhnliches Ordnungskriterium auf. Sie
stellen jeweils die zu einem Abt gehdrigen Urkunden zusammen und erheben
diese Sammlung, wie in der jeweiligen praefatio hervorgehoben, damit zu einer
Art Gesta abbatum®. Das sogenannte Cartular A enthilt die Urkunden aus der

87 HiLLEBRANDT, Maria: Le doyen i Cluny: Quelques remarques sur sa terminologie et son histoire,
in: Annales de Bourgogne 72 (2000), S. 397—428; HILLEBRANDT, Maria: Etre soumis A Saint-
Pierre. Formes de dépendances dans le cartulaire de Sauxillanges, in: Odilon de Mercceur. I Au-
vergne et Cluny. La ,Paix de Dieu” et I’ Europe de I’ an mil. Actes du colloque de Lavoiite-Chil-
hac des 10, 11, er 12 Mai 2000, Nonette 2002, S. 263-278,

88 MEHU, Didier: Paix et communautés autour de I’ abbaye de Cluny (X*-X Ve siécles) (Collection
d’ histoire et d’ archéologie médiévales 9), Lyon 2001, S. 281.

89 IoGNa-PraT, Dominique: La geste des origines dans I’ historiographie clunisienne des XI&-XII¢
siecles, in; Revue Bénédictine 102 (1992), S. 135-191 (aktualisierter ND in: [oGNA-PRAT, Domi-
nique: Etudes clunisiennes [Anm, 70], S. 161-200). Vgl. dazu auch den Beitrag von Giles
Constable in diesem Band.



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 263

Zeit des 10. Jahrhunderts, also die der ersten vier Abte der Abtei: Berno, Odo, Ay-
mard und Maiolus; die Urlsunden sind dabei jeweils ecinem Abt zugeordnet. Ahn-
lich sind im Cartular B die Urkunden aus den Abbatiaten Odilos und Hugos ge-
sammelt, Die grofien koniglichen und pipstlichen Privilegien sind dagegen in
einem gesonderten Codex enthalten, dem so genannten Cartular C%. Im so ge-
nannten Cartular B fallt als einziges friihes Papstprivileg das Exemtionsprivileg
Leos IX. von 1049 auf, das an erster Stelle im Cartularteil des Abtes Hugo figu-
riert’!, Mit diesem Text wurde gewissermafien symbolhaft auf den in der Abfas-
sungszeit der Cartulare virulenten Konflike mit den Bischéfen hingewiesen. Der
Gedanke an ein allein pseudo-historiographisches Dokument greift allerdings zu
kurz. Die Cartulare wurden auch in rechtssichernder Absicht angelegt.

Die mutmafiliche Entstehungszeit der Cartulare in der zweiten Hilfte des 11.
Jahrhunderts verweist auf Urban I1. (1088-1099) und dessen Zeit als Papst sowie
als Prior von Cluny (unter seinem ersten Namen Odo von Chitillon). Damals ver-
suchte man dort — in den Jahren nach 1067 - offenbar unter seiner Beteiligung,
sehr offensiv die angestammceen alten Vorrechte Clunys gegeniiber dem Ditze-
sanbischof einzufordern®. Gerade die Lésung dieses Konfliktes scheint aber im
Mictelpunkt der rechissichernden Bemiithungen der Abtei in der zweiten Hilfte
des 11. Jahrhunderts gestanden zu haben. Die Probleme, die Odo/Urban bestens
bekannt waren, wurden demnach zu seiner Zeit als Prior in Cluny durch Anlage
der Cartulare und spiter erginzend durch pipstliche Privilegien aus seiner Hand
zufriedenstellend gel6st?. In doppelter Weise, wie im Folgenden gezeigt werden
soll, nimlich durch Verschriftlichung von Rechten und Anspriichen in einer be-
sonderen Form und durch ihre ,Sakralisierung’, gelang es Cluny — wenn auch nur
fiir kurze Zeit — Besitz und Vorrechte unantastbar werden zu lassen.

Das dokumentiert in besonderer Weise das als Cartular C bezeichnete Privile-
giencartular, in dem vorrangig die groflen pipstlichen und kéniglichen Privilegien
der Abtei gesammelt sind, Thre Anordnung steht programmatisch fiir das Selbst-
verstindnis von Abtei und Verband, etwa wenn die zahlreichen Bestitigungsur-
kunden der Kénige fiir die neuerdings Cluny unterstellten Dependenzen in Italien
und Spanien einen deutlich sichtbaren Schwerpunkt bilden oder wenn die zur Zeit
des Abtes Hugo erlangten Papsturkunden in aufwendiger Textgestaltung mit zum
Teil faksimilierter Rota wiedergegeben werden?

90 HILLEBRANDT: Les cartulaires (Anm. 69), S. [4ff.

91 JL 4169; Bullarium sacri ordinis Cluniacensis, Lyon 1680, S. 12, Sp. 1, Nr. 2. Das Bullarium ist
vollstindig im Internet zu erreichen unter
www.uni-muenster.de/Fruehmittelalter/Projekte/Cluny/Bullarium/

92 Vgl. dazu unten bei Anm. 104.

93 Atsma, Hartmut/VEzIN, Jean: Gestion de la mémoire a I’ époque de saint Hugues (1049-1109).
La genése paléographique et codicologique du plus ancien cartulaire de I’ abbaye de Cluny, in:
Histoire et Archives (Société des Amis des Archives de France), 7 (2000), S. 5-29, S. 20; MEHu:
Paix et communautés (Anm. 88), S. 18; Barret, Sébastien: La mémoire et I’ écrit: ' abbaye de
Cluny et ses archives (X-XVIII¢ siécle) (Vita regularis, Abhandlungen 19), Miinster 2004, S. 109.

94 Vgl. dazu ausfiihrlich RosenweN, Barbara H.: Cluny’s Immunities in the Tenth and Eleventh
Centuries. Images and Narratives, in: CONSTABLE/MELVILLE/OBERSTE: Die Cluniazenser (Anm.
42), S. 133-163.

95 NEISKE: Papsttum (Anm. 37), S. 268ff.; ROSENWEIN: Immunities (Anm. 94), S. 152f.



264 FrANZ NEISKE

Hier vermischen sich Elemente, die bereits deutlich die Existenz des Kloster-
verbandes beriicksichtigen, mit Selbstverstindnis und Verhaltensweisen eines
karolingischen Grofiklosters alter Prigung®. Denn tiber die demonstrative Beto-
nung der umfassenden Rechte innerhalb der cluniacensis ecclesia hinaus bleibt
gleichzeitig das Bewusstsein von Tradition und herausgehobener Stellung als
pipstliches Eigenkloster erhalten. Das Cartular beginnt nimlich — gewissermaflen
ohne Riicksicht auf die ,Gattung® des Privilegiencartulars — mit der Griindungs-
urkunde von Cluny und dem Testament des Abtes Berno und sammelt auf den
ersten Seiten die entscheidenden Texte, die das Verhaltnis Clunys zu den Bischifen
regelten, namlich die Synodalis diffinitio, eine auf der Synode von Chalon-sur-
Sadne 1063 getroffene Vereinbarung, und die Carta, die den Bericht des Kardi-
nallegaten Petrus von Albano aus dem Jahre 1080 iiber die Auseinandersetzungen
zwischen Cluny und dem Bischof Landricus von Micon enthilt”. Den Abschluss
des Cartulars bildet nicht ein Privileg, sondern die Schilderung®® der Weihe des
Hauptaltars der neuen Kirche (Cluny IIT) durch Urban II. am 25. Oktober 1095%;
dieser Bericht wurde offensichtlich zeitgendssisch eingetragen. Sowohl im Bericht
des Petrus von Albano wie auch in dem Text iiber den Besuch Urbans in Cluny
spielt die Einrichtung eines Bannbezirkes um das Kloster eine besondere Rolle.
Dieser Bannbereich war dem Zugriff des Diézesanbischofs entzogen, und nur
dem Abt stand dort die Jurisdiktionsgewalt zu. Gerade damit wird aber eine neue
Phase der rechtlichen Sicherung von Kirchenbesitz eingeleitet, die — nach typisch
mittelalterlichem Verstindnis — religis begriindet wird. Diese ,Erneuerung’ vet-
dient eine nihere Betrachtung.

6. Sicherheit im ,geheiligten Raum'

Die beiden Texte sind nur aus Cluny selbst iiberliefert. Neben der genannten
Kopie im Cartular C gibt es eine weitere Tradition in einer Handschrift, die in
einer Mischung aus urkundlichen, liturgischen, hagiographischen und historio-
graphischen Zeugnissen die wichtigsten Elemente cluniacensischen Selbstbewusst-
seins zu versammeln scheint!®. Zunichst wird vorgeblich im Wortlaut die Predigt
des Papstes wiedergegeben; dann folgt eine Passage iiber die Person Urbans, mit
dem erstmals ein Cluniacenser Papst geworden, und durch dessen Reise Cluny in
den Genuss eines Papstbesuches gekommen sei. In einem ohne Bruch ange-
schlossenen zweiten Teil wird der Ort Cluny durch prizise umschriebene Gren-
zen mit einem Bannbezirk umgeben, innerhalb dessen besondete Schutzbestim-

96 Zum Problem dieser Umbruchsituation vgl. NEiske: Papsttum (Anm. 37), S. 273.
97 NEISKE: Papsttum (Anm. 37), S. 269.
98 JL 5583; Bullarium Cluniacense (Anm. 91), S. 25.
99 KownLe: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 124f,, mit ilterer Literatur.
100 Paris, Bibliothéque Nationale de France, ms. lat. 17716, fol. 91™-92¥ (entstanden ca. 1215), vgl.
DeListe, Léopold: Inventaire des manuscrits de la Bibliothéque Nationale, Fonds de Cluni,
Paris 1884, S. 223-226.



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 265

mungen gelten und Vergehen wie Diebstahl, Raub, Brandstiftung, Menschenraub
und Mord mit der Androhung von Exkommunikation belegt werden!®!.

Diese Einrichtung eines Bannbezirkes verdient Beachtung, da sich hier eine
Vermischung episcopal-monastischer und [okaler grundhertlicher Probleme auf-
zeigen lasst, die kennzeichnend fiir die von Cluny in dieser Zeit bevorzugte Form
von Konfliktlésungen ist. Clunys Auseinandersetzungen mit den Bischéfen sol-
len hier nicht im Einzelnen nachgezeichnet werden. Sie beruhen auf dem Grund-
konflikt, der sich aus dem schon 998 durch Papst Gregor V. erlangten Reche der
freien Wahl des Bischofs ergab, durch den man Kirchen und Altire, Priester und
Abte weihen lassen wollte, Dieses Vorrecht wurde durch ein Privileg Johannes
XIX.im Jahre 1024 nochmals um das Verbot eines bischoflichen Interdikts gegen
Cluny erweitert'®. Ein einfacher Streit um Besitzungen Clunys mit dem Bischof
von Micon stand 107919 am Beginn eines schnell eskalierenden Konfliktes, in den
Papst Gregor VII. mehrmals eingreifen musste!® und den Abt Hugo von Cluny
geschickt mit der als Grundrecht des Klosters angesehenen freien Bischofswahl
zu verbinden verstand. Bischof Landricus von Macon fand bald auch die Unter-
stiitzung seines Metropoliten, des Erzbischofs von Lyon, und beide serzten gegen
Cluny die tiblichen Mittel der kirchlichen Hierarchie ein, sie belegten cluniacen-
sische Kirchen und Priester ohne Riicksicht auf Exemtionsprivilegien mit dem
Bann und rissen das Cluny unterstehende Kloster Pouilly-les-Feurs an sich. Auf
dem Hoéhepunkt der Krise wurde sogar der den Cluniacensern wohl gesonnene
Erzbischof Warmund von Vienne von Leuten des Bischofs Landricus von Mécon
iiberfallen!®.

101 Bullarium Cluniacense (Anm. 91), S. 25, Sp. 1; jetzt ncu ediert in: MEHU: Paix et communautés
(Anm. 88), S. S. 533-536: Placet etiam nobis, [...] huic loce [...] quosdam certos limites immuni-
tatis ac securitatis, civcum circa undique assignare, ipsosque limites appellare limites sacri banni.
Infra quos terminos, nullus homo, cuinuscumque conditionis ac potestatis umquam invasionem
aliquam grandem wvel parvam, aut incendium, aut predam, aut rapinam facere, ant hominem
rapere, vel per iram ferire, ant quod multo gravius est homicidium perpetrare, vel truncationem
membrorim hominis, sacra auctoritate arcente, ullatenus audeat, neu andendo pertemptet. Vgl.
ibid., S. 151-165.

102 Papsturkunden, ed. v. ZIMMERMANN, Bd. 2 (Anm. 49), Nr. 351, S. 682-686, JL 3896 und Nr. 558,
S. 10521f., JL 4065; SANTIFALLER, Leo: Chronologisches Verzeichnis der Urkunden Papst Jo-
hannes XIX., in: Rémische historische Mitteilungen 1 (1958), S. 35-76, Nr. 18, 5. 42f. Zum
Konlflikt vgl. DieNER, Hermann: Das Verhiltnis Clunys zu den Bischéfen vor allem in der Zeit
seines Abtes Hugo (1049-1109), in: WorLascH/Macer/DieNER: Neue Forschungen (Anm. 53),
S.219-352. Zur Privilegierung vgl. FALKENSTEIN, Ludwig: La papauté et les abbayes frangaises
aux XI¢ et XTI* sivcles: Exemption et protection apostolique (Bibliothéque de I” Ecole des Hau-
tes Etudes. Sciences historiques et philologiques 336), Paris 1997, S. 7, S. 50-53, mit weitcrer
Literatur.

103 KounLE: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 105: ,nur ein Gijterstreit®,

104 RoSENWEIN, Barbara H.: Visualizing a Dispute Resolution: Peter of Albano’s Protected Zone,
in: BowN, Warren C./Goneckl, Piotr (Hg.): Conflict in Medieval Europe: Changing
Perspectives on Society and Culture, Aldershot 2003, S. 85-107, S. 103: ,Note that Landricus
was using the very techniques of disputing that the Cluniacs had perfected — going straight to
Rome [...]“.

105 KonnLre: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 106ff.; ROSENWEIN: Protected Zone (Anm. 104),
S. 101-107.



266 FrANZ NEISKE

Dem pipstlichen Legaten Petrus von Albano gelang es schliefilich 1080 auf
einer in Anse abgehaltenen Synode, in Gegenwart des Priors Odo, des spiteren
Urban I1., den Streit beizulegen, indem die alten Rechte Clunys bestitigt wurden
und gleichzeitig der uneinsichtige Bischof Landricus suspendiert, seine immer
noch heftig opponierenden Kanoniker sogar exkommuniziert wurden. Zum be-
sonderen Schutz des Klosters Cluny wurde erstmals ein prizise beschriebener
Bannbezirk in einem Umbkreis von etwa 1 km um das Kloster definiert, innerhalb
dessen Verbrechen wie ,Raub, Pliinderung und Mord mit besonderen Kirchen-
strafen“1% belegt wurden. Die damit verbundene Absicht wird deutlich in einem
Zusatz, der besonders die milites der Cluny umgebenden Burgen von Brancion,
Berzé, Bussiere, Suin, Sigy und Uxelles davor warng, sich an cluniacensischen
Rechten zu vergreifen'?’.

Mit diesen, der Abtei nicht immer wohl gesonnenen Konkurrenten um den
Grundbesitz der Region hatte es seit Griindung des Klosters wiederholt Ausein-
andersetzungen gegeben. Cluny greift hier also zum Instrument der pipstlich ab-
gesicherten Exemtion, um einen Streit fiir sich zu entscheiden, der anfinglich nur
ein einfacher Besitzkonflikt war. Die Gegenseite agierte in dhnlicher Weise un-
aufrichtig und aus personlichem Interesse, denn Landricus von Mécon war mit
der Familie der Herren von Berzé verwandt!%. Die Entscheidung des papstlichen
Legaten ging aber weit tiber den reinen Rechtsinhalt hinaus. Die zentrale Ver-
sammlung fand am Fest Maria Lichtmess, also der purificatio beate Mariae, einem
cluniacensischen Hoclfest, statt. Petrus von Albano war bekannt wegen seines
entschlossenen Eintretens fiir die Sache der Kirche. Er hatte in einem Simoniestreit
mit dem Bischof von Florenz ein Feuerordal iiberstanden. In seinen Augen war
der Angriff des Bischofs auf Clunys Exemtionsrechte zugleich ein Befleckung
»der Heiligkeit des Ortes und der Reinheit der Ménche und ihrer Herrschaft tiber
Besitz und Menschen in der Umgebung des Klosters“!%. Das Exemtionsrecht er-
hilt damit eine neue Qualitit, Hatte schon Johannes XIX. 1024 verboten, Cluny
und seine Ménche mit Exkommunikation zu belegen, da sie ja ,,Séhne des Apos-
tolischen Stuhles® seien!!%, so wird diese religiése Dimension des Rechtsstatus hier
noch vertieft und damit jeder weiteren nur juristischen Diskussion entzogen.

Urban 1. ging bei der Sicherung der Rechte Clunys noch einen Schritt weiter.
Wie schon erwihnt, war er iber die Hintergriinde der Konflikte zwischen der

106 Konnes: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 107; ROSENWEIN, Barbara H.: Negotiating Space.
Power, Restraint, and Privileges of Immunity in Early Medieval Europe, Ithaca 1999, S. 177.

107 Cowbrey, Herbert E. J.: Cardinal Peter of Albano’s Legatine Journey to Cluny (1080), in: Jour-
nal of Theological Studies N. S. 24 (1973), S. 481-491, Textedition S. 487491 (ND in: Cow-
DREY, Herbert E. ].: Popes, Monks and the Crusaders, London 1984, S. 481-491); MgHu: Paix
et communautés (Anm, 88), S. 140-151; RosENwEIN: Protected Zone (Anm. 104), S. 88; Ro-
SENWEIN: Negotiating Space (Anm. 106), S. 177,

108 ROSENWEIN: Protected Zone (Anm. 104), S. 100.

109 Zitat aus MEHU: Paix et communautés (Anm. 88), S. 143; zur Sache ausfiihrlich RosEnwEmN:
Negotiating Space (Anm. 106}, S. 174-177.

110 Inbonestum enim nobis videtur, ut sine nostro indicio a quoquam ita anathematizetur sancte
sedis apostolice filius, veluti cuiuscunque subjecte accclesie discipulus, Papsturkunden, Bd. 2
(Anm. 49), Nr. 558, S. 1053; vgl. oben Anm. 102.



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 267

Abtei und den Nachbarn bestens informiert. Er war schon als Prior von Cluny im
Auftrag Hugos 1079 nach Rom gereist!!!, um diese Lésung des Streites mit dem
Bischof von Mécon im Sinne Clunys vorzubereiten, und er war gleichfalls 1080 in
Anse bei der Entscheidung des pipstlichen Legaten Petrus von Albano anwesend.
Als er dann 1095 als Papst nach Cluny kam, vollzog er in feierlicher Form einen
Akt, in dem sich Liturgie und Privilegierung erginzten, und der den schon ge-
nannten Bannbezirk in feierlicher Weise bestitigte, seine Grenzen um mehr als das
Doppelte erweiterte und seine Einrichtung durch die neue Bezeichnung sacrum
bannum sakral iiberhohte!'2, Die schon beschriebene Uberlieferungssituation die-
ses Textes im Cartular C entriickt den Vorgang dem normalen rechtlichen Tages-
geschift der Privilegienverleihung. Urban schloss die Zeremonie direkt an die
Weihe des Altares der neuerbauten Kirche Cluny III an. So wie nach dem Weihe-
ritus des Pontificale Romano-Germanicum durch die Altarweihe die ganze Kir-
che geheiligt wurde!'3, so scheint hier der ,heilige Ort zu einem ,heiligen Bezirk*
erweitert zu werden. Auf seiner anschliefenden Reise durch Frankreich hat Urban
II. dann noch wiederholt dieses neuartige Instrument der Sicherung eingesetzt,
um Rechte von Kirchen und Klastern vor dem Zugriff von Laien zu schiitzen und
besonders die Friedhofe zu einem Bereich besonderen Rechts zu erkliren!*. Die
deutliche Trennung des ,geheiligten‘ Klosterbezirkes von der iibrigen Welt ent-
sprach dem von den Kirchenreformern angestrebten Ideal einer Separation von
weltlichem und kirchlichem Bereich, von Laien und Klerikern, wie es schon von
Humbert von Silva Candida gefordert worden war!!5,

In Cluny hat man auch bei spiteren Konflikten versucht, durch solche und
dhnliche sakrale oder symbolische Umschreibungen der nichsten Umgebung der
Abtei Anspriiche rechtssichernd aufrecht zu erhalten. So etwa bei den fortdau-
ernden Streitigkeiten mit den benachbarten Herren von Uxelles, der michtigen
Familie der Grossi. Treffend bemerkt Kohnle: ,Fiir die Grossi von Uxelles galt
dasselbe wie fiir viele andere burgundische Adelsgeschlechter: zugleich grofle
Wobhlditer und grofle Feinde Clunys“!i, Die Ubergriffe und Stérungen eskalier-
ten um 1100, als Kaufleute auf ithrem Weg von Langres nach Cluny von milites der
Burgherren angegriffen und verletzt wurden und erst nach Zahlung eines Weg-

111 Becker, Alfons: Papst Urban I, Teil I: Herkunft und kirchliche Laufbahn. Der Papst und die
lateinische Christenheit (Schriften der MGH 19), Hildesheim 1964, S. 45ff.

112 Placet etiam nobis, [...] ipsosque limites appellare limites sacri banni, vgl. oben Anm. 103; MEHU:
Paix et communautés (Anm. 88), S. 170.

113 ANGENENDT, Arnold: Geschichte der Religiositit im Mittelalter, Darmstadt 1997, S. 435.

{14 Zapora-Rio, Elisabeth: Lieux d’ inhumation et espaces consacrés. Le voyage du pape Urbain
II en France (aofit 1095-aoiit 1096), in: VaucHEz, André (Hg.): Lieux sacrés, lieux de culte,
sanctuaires: approches terminologiques, méthodologiques, historiques et monographiques,
Rome 2000, S. 197-213; RoseNwemN: Negotiating Space (Anm. 106), S. 179-183.

115 Nam sicut clerici a laicis etiam intra parietes basilicarum locis et officiis, sic et extra separari et
cognosci debent negotits. Ideo laici sua tantum, id est saecularia, clerici autem sua tantum, id est
ecclesiastica negotia, disponant et providant, Humbert von Silva Candida: Adversus simonai-
cos libri IT1, TI1,9, ed. v. Friedrich THaNer (MGH Ldl 1), Hannover 1891, S, 95-253, S. 208;
vgl. IoGNA-PRAT: Ordonner (Anm. 45), S. 179.

116 KoHnLE: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 166.



268 Franz NEISKE

zolls weiterziehen konnten. Die im Norden, am Eingang des Grosne-Tals gele-
gene Burg Uxelles, stellte fiir Cluny vermutlich eine noch gréfere Bedrohung dar
als die von Berzé, zumal ihre Grundherren iiber einen weitaus groferen Besitz
verfligten als die Herren von Berzé. Um in der Frage des Wegzolls eine Losung
von Dauer zu erreichen, nutzte Abt Hugo die Anwesenheit Papst Paschalis’ II. in
Cluny zu Weihnachten 11067, Paschalis stellte ihm eine spezielle Bestitigung aus,
in der Cluny fiir die wichtigsten Wege in einem Umkreis von 25 bis 35 Kilometer
von der Zahlung eines Wegzolls befreit wurde. Die Wahl dieses Radius’ entsprach
einerseits den politischen Erwartungen und wirtschaftlichen Erfordernissen
Clunys; es wurden nimlich jene Wege besonders genannt, die an Burgen laikaler
Grundherren vorbeifiihrten''¥, und in dem so umschriebenen Gebiet lagen die fiir
die Versorgung der Abtei wichtigen Dekanien!!®. Andererseits griff man mit der
Prizisierung gewisser territorialer Abschnitte auf ein Privileg Konig Roberts des
Frommen aus der Zeit um 1000 zuriick, mit dem er rund um Cluny herum eine
Zone festgelegt hatte, in der keine Burg errichtet werden durfte!?, Die Ausdeh-
nung dieser Zone ist nahezu deckungsgleich mit den Endpunkten der von Pascha-
lis IT, mehr als 100 Jahre spiter als zollfrei deklarierten Straflen, was aufgrund der
verschiedenen, auf diese Weise bestitigten Rechte (kein Zoll - kein Burgenbau)
zumindest erstaunlich ist. Angesichts der Uberlieferungssituation der Urkunde
Roberts des Frommen dringt sich allerdings der Verdacht auf, dass es sich hier um
eine Filschung oder zumindest um eine Interpolation handeln kénnte!?!,

Der Begriff des ,heiligen Bannbezirkes wurde in der Folge zunichst von den
Pipsten gemieden. Calixt IL. beschreibt 1120 in einem Privileg zwar die Grenzen
des Bezirkes, verwendet aber weder bannus noch sacer. Der Umfang der durch
Grenzpunkte beschriebenen Zone ist auflerdem wieder reduziert auf die durch Pe-
trus von Albano 1080 festgelegten Grenzen, schliefit aber erstmals auch die Pfar-
reien der Umgebung namentlich mit ein. Die Exemtionsrechte fiir diese ,mini
diocese dirigé par I'abbé de Cluny* bleiben im gewohnten Umfang bestehen!?2,
Innocenz I spricht in zwei Privilegien im Jahr 1132 zur Zeit des Abtes Petrus Ve-
nerabilis nur von dem Bann, der durch Urban I1. begriindet worden sei'?*, Erst
ein Privileg Papst Lucius’ II. vom 22. Mai 1144 nimmt die Formulierung eines sacr?
banni wieder auf'?*, und dieses Dokument gehort bezeichnender Weise mit den
besprochenen Texten von Petrus von Albano und Urban II. zu den in der Sam-
melhandschrift Ms. latin 17716 der Bibliothéque Nationale in unmittelbarer Folge

117 KouniLe: Hugo von Cluny (Anm. 48), S. 132.

118 MEHU: Paix et communautés (Anm. 88), S. 1711,

119 Metuu, Didier: Les cercles de la domination clunisienne, in: Annales de Bourgogne 72 (2000),
S.337-396, S. 392.

120 Recueil des chartes de I abbaye de Cluny (Anm. 24), Nr. 2800.

121 MeHu: Paix et communautés (Anm. 88), S. 176f., mit anschaulichen Karten.

122 JL 6821, Bullarium Cluniacense (Anm. 91), S. 38, Sp. 2; MEHU: Paix et communautés (Anm.
88), S. 169.

123 JL 7548 und JL 7551.

124 JL 8621; Bullarium Cluniacense (Anm. 91), S. 52, Sp. 2.



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 269

tiberlieferten Privilegien!%. Spitere Privilegien des 12. Jahrhunderts benutzen wei-
terhin den von Lucius II. wieder aufgegriffenen Ausdruck des ,,heiligen Bannbe-
zirkes“126,

In Cluny agierte man also sehr geschickt bei der Sicherung von Vorrechten und
Besitz sowie beim Ausbau von Gerichtsbarkeit und Verwaltung in der nichsten
Umgebung des Klosters. Eine prizise Festlegung von Rechten und Zustindigkei-
ten der Dekane und prepositi in diesen Zonen'? erginzte den hier fassbaren Uber-
gang zu einer effektiven Administration der Besitzungen und Einkiinfte, was
angesichts der Grofle des Konventes in dieser Zeit und dem enormen Aufwand,
wie er fiir die Versorgung zahlreicher hoher Besucher der Abtei und ihres Gefolge
immer wieder zu leisten war, unabdingbar geworden war!28,

7. Die Abhingigkeit vom Papsttum

Urban II. hat die Sicherung Clunys vor einer Einmischung und Kontrolle durch
die Bischofe aber trotz seiner zur Zeit Abt Hugos als Prior gemachten Erfahrun-
gen als Papst nicht immer in gleicher Weise unterstiitzt; der Cluniacenser auf dem
Apostolischen Stuhl hielt nicht starr am Konzept des von bischéflicher Einwir-
kung véllig freigestellten Ménchtums fest. Das noch von Gregor VII. allein fiir
Cluny bestitigte Recht der absolut freien Wahl des konsekrierenden Bischofs'??
wurde von Urban zwar auf alle cluniacensischen Dependenzen ausgeweitet, zu-
gleich aber um einen Passus gegen die Simonie erweitert und so seiner urspriing-
lichen Schirfe entkleidet: In Cluny und den abhingigen Klstern sollten demnach
Kirchen- und Altarweihen vom Didzesanbischof vorgenommen werden, wenn
dieser dafiir kein Geld verlange. Wenn das der Fall sein sollte, diitfe allerdings
jeder beliebige Bischof herangezogen werden!*. Zu weiteren Einschrinkungen
kam es dann jedoch unter Paschalis I1.!*1. Solche Reduzierung alter monastischer
Vorrechte lasst sich auch im Umgang mit anderen Kléstern beobachren!32,

125 Vgl. oben Anm, 102; Petrus von Albano, fol. 88'-90¥; Urban IL., fol, 90°-92¥; Lucius II,, fol.
92¥-94r,

126 Eugen I1L. 1146, JL 8859; Urban II1. 1186, JL 15574; Clemens III. 1188, JL 16157,

127 Vgl. oben bei Anm 87.

128 Vgl. zu den Ziffern von Konvent, Gisten und Pilgern, BErGeR: Gastfreundschaft (Anm. 61),
S. 281.

129 JL 4974; SANTIFALLER, Leo (Hg.): Quellen und Forschungen zum Urkunden- und Kanzleiwe-
sen Papst Gregors VII, 1. Teil, Quellen: Urkunden, Regesten, Facsimilia, unter Mitwirkung v.
Helmuth FercL/Heinrich ScHMIDINGER/Willy SzarverT/Harald ZiMMERMANN (Studi e testi
190), Vatikanstadt 1957, Nr. 107, S. 95-100,

130 JL 5676; Bullarium Cluniacense (Anm, 91), S. 30, Sp. 1: Ecclesiarum verd seu Altarinm conse-
crationes ab Episcopis, in quorum Dioecesibus sunt, locorum vestrorum fratres accipiant. Si-
quidem gratis ac sine pravitate voluerint exhibere, alioquin & Catholico, guem malueritis,
Episcopo consecrationum ipsarum Sacramenta suscipiant.

131 HesseL, Alfred: Cluny und Macon. Ein Beitrag zur Geschichte der papstlichen Exemtionspri-
vilegien, in: ZKG 22 (1901), S. 516-524, S. 523; SCHREIBER, Georg: Kurie und Kloster im 12.
Jahrhundert. Studien zur Privilegierung, Verfassung und besonders zum Eigenkirchenwesen



270 Franz NEISKE

Spitestens zur Zeit des Abtes Pontius (1109-1122), als nach dem Tode von
Papst Gelastus II. 1119 in Cluny durch die Wahl des bei den franzdsischen Bischo-
fen angesehenen Guido von Vienne zum Papst Calixt IL'3? deren Partei gestirkt
wurde, konnten die Streitigkeiten Clunys mit den Bischofen um die Exemtion er-
neut ausbrechen. Im Oktober des gleichen Jahres, bei der Synode von Reims, sah
sich Abt Pontius von Cluny einer geschlossenen Front franzosischer Bischéfe ge-
geniiber, als der Erzbischof von Lyon und dessen Suffragane iiber die Privilegien
Clunys Klage fihrten und Papst Calixt IL. sich auffillig zuriickhielt!>*, Der
bischéfliche Einfluss in der Kirche war gewachsen!?>. Die Reihe der ,Ménchs-
pipste’ war zu Ende und schon beim 1. Laterankonzil von 1123 wurden die
Rechte der Ménche gegeniiber den Bischéfen generell eingeschrinkt. Kanon 16
bestimmte, dass Ménche ihren jeweiligen Ortsbischofen untergeordnet seien und
diesen Gehorsam versprechen sollten. Die Priester in den Pfarreien sollten von
den Bischéfen eingesetzt werden'?®,

In Cluny dauerte der Konflike jedoch an — man konnte sich nicht so leicht von
der alten Vorrangstellung l6sen. Bernhard von Clairvaux griff Abt Petrus Venera-
bilis von Cluny wegen der als iiberholt angeschenen Rechte Clunys an, denn die
zisterziensischen Kl3ster waren von Anfang an den jeweiligen Ortsbischéfen un-
terstellt. In dem beriihmten Brief der Kontroverse zwischen Petrus Venerabilis
und Bernhard von Clairvaux heiflt es in polemischer Ubertreibung: Auch jeder
Dumme miisse doch einsehen, dass das Vorrecht Clunys absurd sei, denn ohne
Bischofe kdnne die Kirche nicht bestehen, da man sie immer wegen der Weihen

der vorfranziskanischen Orden vornehmlich auf Grund der Papsturkunden von Paschalis I1.
bis auf Lucius III, (1099-1181), 2 Bde. (Kirchenrechtliche Abhandlungen 65-66), Stuttgart 1910
(ND Amsterdam 1965), Bd. 1, S. 176f.; TELLENBACH, Gerd: Der Sturz des Abtes Pontius von
Cluny und seine geschichtliche Bedeutung, in: QFIAB 42/43 (1964), S. 13-55, S. 35.

132 Vgl. dazu ausfiihrlich Neisge: Verhilenis (Anm. 42), S. 286f.

133 CHODOROW, Stanley A.: Ecclesiastical Politics and the Ending of the Investiture Contest: The
Papal Election of 1119 and the Negotiations of Mouzon, in: Speculum 46 (1971), S. 613-640,
S. 624f. mit Anm. 31; STROLL, Mary: Calixtus 11: A Reinterpretation of His Election and the
End of the Investiture Context, in: Studies in Medieval and Renaissance History 3 (1980),
S. 1-53; SCHILLING, Beate: Guido von Vienne. Papst Calixt I1. (Schriften der MGH 45), Han-
nover 1998.

134 Hesso scholasticus: Relatio de concilio Remensi, ed. v. Wilhelm WarrensacH (MGH Ldl 3),
Hannover 1897, S. 21-28; Ordericus Vitalis: Historia ecclesiastica, XI1,21, ed. v. Marjorie CHib-
NALL, 6 Bde., Oxford 1969-1980, Bd. 6, S. 252-276. Zum Auftritt des Johannes von Crema vgl.
ScHMALE, Franz-Josef: Studien zum Schisma des Jahres 1130 (Forschungen zur kirchlichen
Rechesgeschichte und zum Kirchenrecht 3), Kéln 1961, S. 34f.

135 Bemerkenswert ist der statistisch feststellbare Riickgang an Schenkungen durch Bischéfe und
Nennungen von Bischéfen in Urkunden Clunys in diesem Zeitraum angesichts des ,Kulmi-
nationpunkt[es] der wechselseitigen Beziehungen des Klosters zu den Bischéfen® zur Zeit des
Abtes Hugo, vgl. DIENER: Verhilinis (Anm. 102), S. 237. ‘

136 Conciliorum oecumenicorum decreta, can. 16, ed. v. Joseph ALBERIGO, Bologna 31973, und:
Dekrete der 6kumenischen Konzilien, ins Deutsche iibertragen und hg. v. Josef WoHLMUTH,
Paderborn 2000, Bd. 2, S. 193: [...] 1t monachi propiiis episcopis cum omni humilitate subiecti
existant et eis [...] debitam oboedicntiam et [...] subiectionem exhibeant. [...] presbyteros non-
nisi per manum sui episcopt babeant. Ahnlich Kanon 18, ibid., S. 194.



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 271

brauche'*”. Aber Petrus beharrte mit Riickgriff auf Texte Gregors den Grofien
darauf, dass die Monche befreit sein miissten von der ,,Unterdriickung® durch die
Bischofe!?®. Clunys Haltung entsprach also nicht mehr den verinderten Bedin-
gungen der Epoche. Der in den ersten zwei Jahrhunderten cluniacensischen Er-
folges immer wieder garantierte Schutz durch das Papsttum war nicht mehr
dauerhaft gewahrleistet und auch der Appell an einen sakralen Bannbezirk konnte
angesichts einer zunehmenden Verrechtlichung und Rationalisierung seine Wir-
kung verlieren.

8. Congregatio, Ecclesia cluniacensis, Orden

Schon selr friih waren Cluny andere Klaster zur Reform iibertragen worden. Ge-
stiitzt auf das so genannte Reformprivileg Papst Johannes XI. von 931'3% waren
zunichst viele Konvente nach Art der karolingischen Gebetsverbriiderungen mit
Cluny verbunden, ohne dass es zu rechtlich definierten Abhingigkeiten kam. Im
Mittelpunkt stand vielmehr das sehr allgemein formulierte Ziel, nach dem in der
Apostelgeschichte propagierten Ideal der christlichen Urgemeinde ,,wie ein Herz
und eine Seele“ zusammen zu stehen'#0, Erst unter Abt Odilo (994-1049) kam es
mit teils neuformulierten Verpflichtungen der einzelnen Hiuser zur Ausbildung
eines auch juristisch definierten Verbandes'*!, der mit der Einrichtung interner
Strukturen zum organisatorischen Vorbild fiir die spiteren Orden werden konnte:
Grofle zur Zeit Hugos an Cluny tbertragene Kldster, wie Saint-Martin-des-
Champs in Paris oder Lewes in Siidengland, die gleichwoh! rechtlich als abhin-
gige Priorate gefiihrt wurden und deshalb von einem Prior geleitet wurden, der
den Abt von Cluny vor Ort vertrat, entwickelten bald eigene Unterstrukturen,
d. h. sie iibernahmen nach und nach zahlreiche weitere kleine Kloster zur Reform,
die ihrerseits von dem gréfleren (Mutter)-Priorat abhingig waren. Dieses System
erprobte also schon die spiter bei den Zisterziensern iiblichen Substrukturen von
Filiationsklostern.

137 Letters of Peter the Venerable, ed. v. ConstasLE, Bd. | (Anm. 32), Nr. 28, S. 56: Quod quan
sit absurdum, etiam imperitis manifestum est. Vnde enim nobis chrisma? Vnde sacri ordines?
Vnde aecclesiarum consecrationes, et cimiteriorum benedictiones? Vnde ad postremum omnia,
guae sine episcopo ant episcopi tussi canonice fieri non possunt?; WoLLASCH: Cluny (Anm. 38),
S. 271£; FALKENSTEIN: La papauté (Anm. 102), S. 206.

138 /...] monachos ab episcoporum oppressionibus liberarent, Letters of Peter the Venerable, ed, v.
CONSTABLE, Bd. 1 (Anm. 32), Nr. 28, S. 80f.

139 Si autem cenobinm aliquod ex voluntate illorum, ad quorum dispositionem pertinere videtur,
in sua ditione ad meliorandum suscipere consenseritis, nostram licentiam ex hoc habeatis; Papst-
urkunden, ed. v. ZIMMERMANN, Bd. 1 (Anm. 49), S. 108.

140 NEiske: L’ espanstone (Anm., 56), S. 190.

141 Vgl. oben bei Anm. 56; Sackur: Die Cluniacenser, Bd. 2 (Anm. 10), S. 91; HOURLIER, Jacques:
Saint Odilon, abbé de Cluny (Bibliothéque de la Revue d’ Histoire Ecclésiastique 40), Louvain
1964, S. 172.



272 Franz NEISKE

Die Unterzentren verstanden sich ihrerseits als Abbild der groflen Zentrale
Cluny. So sah man das auch in Cluny selbst, denn Abt Petrus Venerabilis nennt in
seiner Vita des Cluniacensermdnches und spiteren Kardinals Matheus von Albano
dessen Kloster Saint-Martin-des-Champs originalis sigilli imago, vergleicht es also
mit einer originalgetreuen Nachahmung der Abtei Cluny'*2. Diese Form der imi-
tatio wurde auch von der Umwelt so verstanden, denn in vielen Beispielen wer-
den Klostergrindungen von Vasallen groflerer Herren vorgenommen und als
Unterpriorate dem durch die Familie des Lehnsherren gestifteten Kloster tiber-
tragen. Die Monche der abhingigen Kl8ster waren aber immer zunichst ,clunia-
censische Ménche; sie legten die Profess in die Hinde des Abtes von Cluny ab,
der so — stets auf Reisen durch Europa ~ ein direktes Verhiltnis zu seinen klos-
terlichen ,S6hnen‘ aufrecht zu erhalten suchte, wie es in der Benediktsregel zwi-
schen dem ,Vater-Abt und den Ménchen seines Klosters vorgesehen war.
Ordericus Virtalis hat die Zahl der Ménche, die auf diese Weise Abt Hugo Profess
leisteten — vielleicht mit leichter Ubertreibung — auf 10.000 geschitzt!*?, Solche
Dimensionen waren mit den Idealen karolingischer Klosterreform nicht mehr in
Einklang zu bringen und tiberstiegen die praktischen Moglichkeiten der Zeit.

Der cluniacensische Klosterverband hatte so zu Beginn des 12. Jahrhunderts
eine Form erreicht, die ihn andererseits — nicht nur aufgrund seiner Grofle — zu
einem interessanten Modell fiir andere weitriumig agierende Organisationen wet-
den lief}. Die Vorteile dieser Art von ,Globalisierung®, um nur ein Beispiel zu nen-
nen, wusste die Finanzverwaltung des Papsttums zu nutzen. Cluny wird in dieser
Zeit mehrmals gewissermafien als internationale Bank titig, durch deren Vermitt-
lung grofie Summen sicher verwahrt und quer durch Europa transportiert wur-
den. Auflerdem sind unter Urban II. und Calixt II. ehemals cluniacensische
camerarii, also Finanzfachleute, als papstliche Kimmerer nachzuweisen!#*,

Dieses Nebeneinander von wegweisenden Neuerungen und gleichzeitigem
Festhalten an Vorrechten, die man sicher auch als einen Teil des eigenen Selbst-
verstindnisses ansah, erschweren die Beurteilung der Rolle Clunys in dieser Zei.
Die Katastrophe der Absetzung und Exkommunikation des Abtes Pontius von
Cluny - von Gerd Tellenbach treffend ,ein europiischer Skandal genannt!* —
lassen zudem die Konturen verschwimmen. Die wirtschaftliche Situation der
Abtei Cluny selbst wird ebenso wie die Angriffe auf den Verband unter dem Vor-
zeichen dieses alles bestimmenden Ungliicks gesehen. Nach so grofien Persén-
lichkeiten, wie sie Abt Hugo und Papst Urban II. darstellten, konnte der Absturz
in die allgemeine Krise nicht krasser sein**®. Gleichwohl hat Abt Petrus Venera-
bilis das unméglich Erscheinende unternommen und mit neuen Statuten und Pli-

142 POECK, Dictrich W.: Abbild oder Verband: Cluny und seine Kléster, in: CONsTABLE/MEL-
vILLE/OBERSTE: Die Cluniazenser (Anm, 42), S. 93-120.

143 Ordericus Vitalis: Historia ecclesiastica, XI,39 (Anm. 134), Bd. 6, S. 170.

144 Neske: Verhilonis (Anm. 42), S, 3081,

145 TELLENBACH: Pontius (Anm. 131), S. 13.

146 WorrascH, Joachim: Das Schisma des Abtes Pontius von Cluny, in: Francia 23/1 (1996),
S.31-52,



ZWISCHEN PUSILLUS GREX UND ORDO CLUNIACENSIS 273

nen fiir eine Wirtschaftsreform die praktischen Probleme zu bewiltigen versucht.
Seine Stirke lag jedoch mehr in der theologischen Diskussion, und in seinen
Schriften und Briefen zeigt er sich mehr als Bewahrer herkdmmlicher Traditionen
denn als Erneuerer!*. Er hat die von der Kirche in der Gregorianischen Reform
gewonnene Stirke dazu benutzt, auch fiir Cluny und die ecclesia cluniacensis die.
alten Ideale und Anspriiche kirchlicher Einheit und Universalitat theologisch zu
iberhdhen und intellektuell unangreifbar zu machen. Doch seine Ekklesiologie
war nicht geeignet, die Schwierigkeiten, denen sich der Verband angesichts ver-
inderter Bedingungen stellen musste, zu 18sen!#8,

Im ausgehenden 11. Jahrhundert lassen sich also nur ansatzweise geeignete
Strukturen erlcennen, die Kloster und Verband sicher durch die verinderten Be-
dingungen des Machespiels zwischen Papst, Bischéfen und weltlichen Grofen hit-
ten filhren konnen. Ausdifferenzierte Zustindigkeiten innerhalb der zu
Hunderten zihlenden Kl3ster, die dem Abt von Cluny direkt unterstellt waren,
wurden erst sehr viel spiter, teils auf Anordnung des erstarkten Papsttums hin, in
die interne Verwaltung eingefiihrt!#%, Statutengesetzgebung, Generalkapitel und
Visitationen dringten die consuetudines und die unumschrinkte Leitfunktion des
Abtes von Cluny in den Hintergrund'>%. Das Festhalten an charismatischen, aber
monarchisch agierenden Abten war nicht geeignet, die neuen Herausforderungen
zu bewiltigen. Cluny reagierte zu spit, obwolil es den richtigen Weg zu Verinde-
rungen bereits erkanne hatte.

Nachtrag:

Zur Frage der monastischen Herkunft Gregors VIL. s. jetzt auch ScHIErFer, Rudolf: War Gregor
VII. Ménch?, in: HJb 125 (2005), S. 351-362.

147 Zum Zwiespalt zwischen rationaler und theologischer Begriindung in den Statuten des Petrus
Venerabilis vgl. NeIsKe, Franz: Ratio et ritus dans les coutumes monastiques, in: BOYNTON,
Susan/CocHELIN, Isabelle (Hg.): From Dead of Night to End of Day / Du cceur de la nuit 3 la
fin du jour, Turnhout 2005, S. 251270, S, 263ff.

148 IogNA-PRAT: Ordonner (Anm. 45), S. 103-108,

149 Neiske, Franz: Reform oder Kodifizierung? Pipstliche Statuten fiir Cluny im 13. Jahrhundert,
in: AHP 26 (1988), S. 71-118; MELVILLE, Gert: Cluny aprés ,,Cluny®, Le treizieme si¢cle: un
champ de recherches, in: Francia 17/1 (1990), S. 91-124.

150 OBERSTE, Jérg: Visitation und Ordensorganisation. Formen sozialer Normierung, Kontrolle
und Kommunikation bei Cisterziensern, Primonstratensern und Cluniazensern (12. - friihes
14, Jahrhundert) (Vita regularis 2), Miinster 1996; CYGLER: Generalkapitel (Anm. 74); MeL-
viLLE, Gert: Handlung, Text und Geltung. Zu Clunys Consuetudines und Statuten, in: Der
weite Blick des Historikers. Einsichten aus Kultur-, Landes- und Stadtgeschichte. Peter Joha-
nek zum 65. Geburtstag, hg. v. Wilfried EusrecHi/Angelika LampEN/Franz-Joseph
Post/Mechthild SIEKMANN, K6ln/Weimar/Wien 2002, S. 23-39.





