Hansjiirgen Verweyen

Joseph Ratzinger und die Exegese.

Die Antrittsvorlesung in Minster im Kontext des Gesamtwerks

Vorbemerkungen

Als Benedikt XVI. im Februar 2013 seinen Amtsverzicht bekanntgab, hatte dies, wie zu
erwarten war, die verschiedensten Reaktionen zur Folge. Es war wohl nur eine kleine
Minderheit, die nach dem Vorbild Dantes den Papst wegen dieses Ricktritts geradezu neben
Colestin V. in der Holle plaziert sehen wollte®. Sehr viele haben aus diesem Schritt Hoffnung
auf einen Petrusdienst geschopft, der sich in Zukunft starker an der Wirklichkeit des
Menschen als an alten Schablonen orientiert. Fast alle waren aber zundchst einmal

schlichtweg erstaunt.

Neben seinem unerwarteten Amtsverzicht gibt es zumindest noch ein auffallendes Faktum,
wodurch sich Benedikt X V1. von allen — und diesmal von wirklich allen — VVorgangern im
Petrusdienst unterscheidet: die Tatsache, daB er wahrend seines Pontifikats ein dreibandiges
Werk iber Jesus von Nazareth nicht nur verdffentlicht?, sondern weitgehend auch
geschrieben hat — in der knapp bemessenen Zeit, die ihm die Ausiibung seines schwierigen
Amtes daftr belie3. Man hat ihm den Vorwurf gemacht, seine Pflichten als Papst nicht
genuigend in ihren komplexen Details erkannt zu haben, weil er nicht darauf verzichten
konnte, auch weiterhin als akademischer Lehrer tétig zu sein. Dieser Vorwurf kann sich
darauf stutzen, dal3 Benedikt sein grof3es Werk tber Jesus nicht als Ausdruck seiner Autoritat
als oberster Lehrer der Kirche, sondern als einen fir Kritik offenen Beitrag zur
zeitgenossischen wissenschaftlichen Diskussion vorgelegt hat®.

1 S0 lesen wohl noch immer die meisten Interpreten Dante Alighieris “(La Divina)
Commedia", Inferno 111, 58-60.

2 Joseph Ratzinger — Benedikt XV1., Jesus von Nazareth. Erster Teil: \Von der Taufe im
Jordan bis zur Verklarung, Freiburg—Basel-Wien, 2006; Zweiter Teil: Vom Einzug in
Jerusalem bis zur Auferstehung, ebd. 2010; Prolog — Die Kindheitsgeschichten, ebd. 2012.
% "Gewiss brauche ich nicht eigens zu sagen, dass dieses Buch in keiner Weise ein
lehramtlicher Akt ist, sondern einzig Ausdruck meines personlichen Suchens 'nach dem
Angesicht des Herrn' (vgl. Ps 27,8). Es steht daher jedermann frei, mir zu widersprechen”
(Jesus von Nazareth, Erster Teil, s. Anm. 2, 22).



Damit verbindet sich aber ein Problem ganz anderer Art. Nicht wenige atmeten auf: Hier sagt
endlich einmal ein Papst, dal} auch er seine Ansicht liber zentrale theologische Fragen in
allgemein menschlicher Weise gebildet hat: dem Gesetz von "trial and error" unterworfen.
Damit konnte sich unversehens die Hoffnung auf eine baldige Revision der rémisch-
katholischen Lehre tber den Papstprimat verbinden. Dieser Hoffnung wollte der Papst zwar
sicher keine Nahrung geben. Naheliegend war aber immerhin, dal} die eine oder andere in
diesem Werk vorgetragene Interpretation von Schriftstellen sich als wissenschaftlich
unhaltbar erwies. Zu welchen Unruhen wére es gekommen, wenn Benedikt X V1. aufgrund
seines Lehramtes zu irrigen AuBerungen hinsichtlich des christologischen Dogmas hatte
Stellung nehmen mussen, sich dabei aber auf eine als unhaltbar erwiesene Auslegung der
Heiligen Schrift gestutzt hatte? Fihrt die blolRe Tatsache, dal? sich ein akademischer Lehrer
der Theologie nach seiner Wahl zum obersten Hirten der Kirche weiterhin am offenen
wissenschaftlichen Disput beteiligt, nicht leicht zu der Frage, wie es in der Kirche zu im
Gehorsam verpflichtenden Aussagen tber die Wahrheit kommt? Mir scheint, dal? Benedikt
XVI. nicht nur mit der Niederlegung seines Amtes, sondern auch mit seinem Werk tiber Jesus
von Nazareth Steine ins Rollen gebracht hat, denen seine Nachfolger nur mit Muhe

ausweichen kdnnen.

Doch nicht um diesen Aspekt geht es mir hier, sondern um Fragen, die seit Uber einem
Jahrhundert ohne befriedigende Antwort geblieben sind und heute weitaus mehr, als die
Offentlichkeit wahrnimmt, hinter der Ratlosigkeit stehen, die nicht nur die katholische Kirche
plagt. Ohne einen néheren Blick auf diese Fragen ist auch das Werk "Jesus von Nazareth",
Benedikts letzter grof3er Beitrag zur Exegese der Heiligen Schrift, nicht angemessen
einzuordnen, geschweige denn zu verstehen. Ich wilte keinen anderen grofRen systematischen
Theologen zu nennen, den die Frage nach dem Stellenwert der historisch-kritischen Methode
fur die Auslegung der Bibel so geplagt hatte wie Joseph Ratzinger, und zwar bis in seinen
Pontifikat hinein. Im Werk Karl Rahners spielen exegetische Fragen eine recht untergeordnete
Rolle. Die Theologie Hans Urs von Balthasars ist durch und durch von einem Ringen um das
Verstehen der Heiligen Schrift gepragt, aber kaum von der Frage nach dem Wert historisch-
kritischer Forschung fiir ein vertieftes Bibelstudium. Karl Barth hat seinen Spott dariiber
ausgelassen, dal? man sich seit den 50er Jahren des vorigen Jahrhunderts erneut, "mit
Schwertern und Stangen bewehrt", auf die Suche nach dem "historischen Jesus" begab*, aber

*Vgl. K. Barth, How my mind has changed, in: EvTh 20 (1960) 97-106.



er hat wohl nicht mehr den enormen EinfluR wahrnehmen kdnnen, der von dort auf die

systematische Theologie in der evangelischen wie katholischen Kirche ausging.

Joseph Ratzinger hat sich schon sehr friih in einer Intensitat mit den Problemen historisch-
kritischer Exegese beschaftigt wie wohl nur wenige Theologiestudenten seiner Zeit. Die
wichtigste Anregung dazu empfing er von Friedrich Wilhelm Maier, dem Professor fur
neutestamentliche Exegese in der Zeit seines Theologiestudiums. Diesem durch kirchliche
MalRnahmen gegen seine als "modernistisch™ eingeschétzte wissenschaftliche Tatigkeit hart
gepruften und bitter gewordenen Gelehrten widmet Ratzinger mehrere Seiten in seinen
“Erinnerungen™>. Aus AnlaR des hundertjahrigen Bestehens der P4pstlichen Bibelkommission
hielt Ratzinger am 10. Mai 2003 eine Ansprache mit dem Titel "Die Beziehung zwischen
Lehramt der Kirche und Exegese". Hier geht der Kardinal noch einmal ausfuhrlich auf den
Leidensweg Maiers ein und bekennt: "Das Thema meines Referats gehort sozusagen auch zu
den Problemen meiner Autobiographie®. Wie umfassend Ratzinger diese Problematik im
Blick hatte, geht bereits aus einer Passage in der urspringlichen, 1955 der Miinchener
Theologischen Fakultat vorgelegten, aber erst 2009 veroffentlichten Fassung seiner

Habilitationsschrift” hervor.

"Es gibt eine Reihe von Fallen, in denen die Evangelisten so genannte freischwebende Logien
des Herrn zu tradieren hatten, die zwar unzweifelhaft aus seinem eigenen Munde stammten,
deren urspriinglicher Zusammenhang jedoch verlorengegangen war. Da gibt nun der
Evangelist dem Logion an irgendeiner Stelle einen neuen Zusammenhang, der das Wort in
eine neue Beleuchtung ruckt und in ihm daher auch einen neuen Sinn sichtbar werden lafit.
Was nun hier noch innerhalb des biblischen Wortes, innerhalb der Schrift selbst geschieht,
1Rt sich verlangert denken in die Kirche hinein. Die Kirche kann eine neue Beleuchtung
eines Textes in neuen Zusammenhangen vollziehen, ohne damit dem Wort Gottes untreu zu
werden, denn dhnlich wie der Evangelist (wenn auch anders) gehort sie selbst mit in den
Vorgang der Wortmitteilung, der Offenbarungsvergegenwartigung hinein. Das Wort Gottes

ist gegeben in der Uberliefernden Tat der Kirche"®.

® J. Ratzinger, Aus meinem Leben. Erinnerungen (1927—1977), Miinchen 1998, 55-58.

® J. Ratzinger, Kirchliches Lehramt und Exegese. Reflexionen aus AnlaR des 100jahrigen
Bestehens der Papstlichen Bibelkommission, in: IKaZ Communio 32 (2003), 522-529.

” Offenbarung und Heilsgeschichte nach der Lehre des heiligen Bonaventura. Vorwort,
Einflhrung, 1. Abschnitt: Der Scholastiker Bonaventura, Anhénge, in: JRGS 2, 53-417. 647—
659.

8 JRGS 2, 67.



Dieser Text zeigt, erstens, daR Ratzinger schon damals — wie dann bis in sein dreibandiges
Werk "Jesus von Nazareth" hinein — die Frage nach "authentischen Worten" Jesu beschaftigt
hat. Zweitens ist ihm bewuf3t, dal sich aus solchen Worten kein auch noch so unvollstédndiger
Torso des wirklichen Jesus der Geschichte rekonstruieren lai3t. Dafur miifite man Zugang zu
ihrem urspringlichen Sinnzusammenhang haben, ohne den sie nicht sachgerecht zu deuten
sind. Einen neuen Sinn erhalten sie, drittens, in dem Kontext, in den sie der Evangelist
einfligt. Schon hier hakt der Historiker ein: Was gibt dieser "neue Sinn" aber fiir das Wissen
um den wirklichen Jesus der Geschichte her? Diese kritische Frage verschérft sich, viertens,
wenn die urspringlichen "Logien™ Uber ihre Interpretation in den kanonischen Evangelien
hinaus im Prozel der kirchlichen Tradition weitere Deutungen erfahren. Mit welchem Recht
kann man sagen, daR die Kirche damit nicht "dem Wort Gottes untreu” wird, so sehr sie auch
selbst "in den VVorgang der Wortmitteilung” mit hineingehdrt? Zu allen hier genannten
Einzelproblemen hat Ratzinger im Laufe der dann folgenden Jahrzehnte Stellung genommen.
Um die vierte Frage geht es fast ausschliel3lich in der am 28. Juni 1963 gehaltenen
Antrittsvorlesung in Munster, "Offenbarung und Uberlieferung. Versuch einer Analyse des

n9

Traditionsbegriffs"”. Dieser Vortrag bietet zugleich einen eindrlcklichen Beweis dafir, wie

sehr diese Frage zu den Problemen von Ratzingers Autobiographie gehort.

Unmittelbarer Kontext der Antrittsvorlesung

Joseph Ratzinger war schon ins Rampenlicht der Offentlichkeit geraten, als bekannt wurde,
dal’ die beriihmte, ein Jahr vor dem Konzil in Genua gehaltene Rede des Kolner Erzbischofs
von einem blutjungen Bonner Fundamentaltheologen verfal3t war. Die 1963 in Mlnster
gehaltene Antrittsvorlesung ist jedoch nur zu verstehen, wenn man die heilRen Debatten
berucksichtigt, die um die erst 1965, unmittelbar vor Konzilsende, verabschiedete
"Dogmatische Konstitution tber die goéttliche Offenbarung Dei Verbum™ ausgetragen wurden.
Diese Kampfe bahnten sich schon vor Beginn des Konzils an, und bereits gegen Ende der
ersten Konzilsperiode 1962 drohte Ratzinger als Berater von Kardinal Frings zwischen die
Fronten zu geraten’®. Der zentrale Streitpunkt war und blieb das Verhaltnis von Schrift und
Tradition. Fir dieses Thema war Ratzinger durch seine Studien am Offenbarungsbegriff
Bonaventuras bestens gerustet. Die Mehrzahl der fortschrittlichen deutschsprachigen

® In: Karl Rahner / Joseph Ratzinger, Offenbarung und Uberlieferung, (QD 25) Freiburg 1965,
25-49.
19v/gl. J. Ratzinger, Aus meinem Leben (s. Anm. 5), 129f.



Theologen stiitzte sich aber auf eine von Josef Rupert Geiselmann erarbeitete Theorie zum
Verhaltnis von Schrift und Tradition, die sich nur teilweise mit der Position Ratzingers
deckte. Geiselmann vertrat die Ansicht, dall dem Konzil von Trient zufolge die Heilige
Schrift und die Tradition nicht als zwei nebeneinander bestehende Quellen zu betrachten
seien. Man konne die Schrift als inhaltlich die Offenbarung vollstandig umfassend, als
"material suffizient" ansehen. Die Tradition sei als deren stets lebendig bleibende, flr je neue
geschichtliche Situationen offene Interpretation zu betrachten.

Die erste, von rémischen Theologen erarbeitete Vorlage fiir eine Dogmatische Konstitution
iiber die Offenbarung war, wie schon ihr Titel "Uber die Quellen der Offenbarung” erkennen
liel3, ganz im Sinne der Gegenreformation abgefa3t: Schrift und Tradition seien als zwei
materiale Quellen fiir die authentische Bibelauslegung und damit fiir die Erstellung von
Dogmen zu betrachten. Als der Text den Konzilsvatern zugesandt wurde, verbreiteten die
Présidenten der Bischofkonferenzen Belgiens, Deutschlands, Frankreichs, Hollands und
Osterreichs sogleich einen Gegenentwurf. Schon von der ersten Konzilsdebatte an entbrannte
ein so heftiger Streit, dal? Johannes XXIII. selbst die offizielle Vorlage von der Tagesordnung
absetzte und die Neubearbeitung einer eigens daftir geschaffenen gemischten Kommission
ubertrug, zu der auch Ratzinger als Berater des Kdlner Erzbischofs gehorte. Aus dieser Arbeit
ging am 27. Mérz 1963 eine erste Neufassung hervor.

Schon einen Tag spater berichtete Ratzinger auf einer Tagung des Johann-Adam-M®ohler-
Instituts fiir Okumenik in Paderborn iiber den Stand der Dinge. Der hier vorgetragene Text
diente dann als Rohfassung fir die Antrittsvorlesung in Minster. Fir das Verstandnis dieser
Vorlesung ist ein Vortrag unter der Uberschrift "Bemerkungen zum Schema De fontibus
revelationis™ hilfreich, den Ratzinger am 10. Oktober 1962 unmittelbar vor der
Konzilser6ffnung auf Wunsch von Kardinal Frings vor den deutschsprachigen Bischofen in
Rom gehalten hatte™. Bei der folgenden fragmentarischen Analyse einiger zentraler Punkte
der Antrittsvorlesung werde ich gelegentlich auf diesen Vortrag zuriickgreifen und dann einen
Blick auf vergleichbare Aussagen im Zweiten Kapitel von Dei Verbum und Ratzingers 1967

veroffentlichten Kommentar dazu werfen.

1 Der Vortrag wurde leider erst 2008 in einer englischen Arbeit veroffentlicht und ein Jahr
spater in die "Mitteilungen [des] Institut[s] Papst Benedikt XV1." aufgenommen: MIPB
2/2009, 36-48.



Einige Bemerkungen zum Inhalt der Antrittsvorlesung

Nach einem kurzen Uberblick tber die grundsatzlichen Unterschiede zwischen der
protestantischen und katholischen Sicht des Verhéltnisses von Schrift und Tradition geht
Ratzinger sogleich zu einer Auseinandersetzung mit der von Geiselmann vertretenen These
uber. Einleitend bemerkt er: "Den bedeutendsten Versuch auf katholischer Seite, zu einer
Neusicht des Traditionsproblems zu kommen, hat in unserer Generation wohl der Tubinger
Dogmatiker J. R. Geiselmann unternommen, dessen Bemuhungen [...] dem Ringen des
Konzils um diese Fragen jene erregende Aktualitit gegeben haben, die es weit Gber einen
doktrinellen Streit von Theologen verschiedener Schulen hinaus zu einer Selbstbesinnung der
katholischen Christenheit auf ihre wesentlichen Grundlagen schon in der ersten
Sitzungsperiode werden lieR3" (30). Geiselmann habe aus seinen Studien Uber die
entsprechenden AuRerungen des Trienter Konzils die Folgerung gezogen, daR "man auch als
katholischer Theologe die Auffassung einer materialen Suffizienz der Schrift vertreten [...]
kann. [...] Geiselmann halt demnach ein materiales Sola scriptura auch fur einen Katholiken
durchaus tragbar [...]" (31). Ratzinger fahrt fort: "Es ist leicht zu verstehen, dal3 eine solche
These auf vielfache Zustimmung rechnen durfte angesichts der ganz neuen
Begegnungsmaglichkeiten zwischen katholischen und evangelischen Christen, die sie zu
er6ffnen scheint [...]. DaB [diese These] in der Tat einen erheblichen sachlichen Fortschritt
darstellt, halte ich fur unbestreitbar” (32)*2.

Geradezu abrupt geht Ratzinger unmittelbar danach aber zu einem Frontalangriff Gber: "Was
heil3t eigentlich 'Suffizienz der Schrift? Auch Geiselmann kommt als katholischer Theologe
nicht daran vorbei, die katholischen Dogmen als solche festzuhalten, und keines darunter ist
sola scriptura zu gewinnen, die groRen altchristlichen Dogmen [...] nicht und die neuen von
1854 und 1950 noch weniger. Was hat dann aber die Rede von der Suffizienz der Schrift noch
fur einen Sinn? [...] Mindestens mul} man, um einerseits dabei zu bleiben, daB die Schrift alle

Offenbarungswahrheit enthalt und andererseits etwa das Dogma von 1950 eine

12 \Wohl ungefahr zur gleichen Zeit hatte Ratzinger, schon in Miinster, in einer Rezension
herausgestellt: "Es bleibt die grof3e Leistung Geiselmanns, da er der Frage nach dem Wesen
der Uberlieferung ganz neues Leben zugefiihrt und ihr einen historischen und sachlichen
Tiefgang verliehen hat, der aus dem Gesprach um die Tradition die bedeutsamste
theologische Diskussion der Nachkriegszeit werden lieB [...]", in: J. Ratzinger, Rez. "J.
Geiselmann: Die Heilige Schrift und die Tradition. Zu den neuen Kontroversen tber das
Verhéltnis der Heiligen Schrift zu den nichtgeschriebenen Traditionen™” (QD 18), Freiburg
1962, in: ThPQ 111 (1963) 224-227, hier 227.



Offenbarungswahrheit ist, zu einem so weit gedachten Suffizienzbegriff Zuflucht nehmen,

daB das Wort 'Suffizienz' jede ernsthafte Bedeutung verliert"*.

Die Gegner Ratzingers sind hier zweifellos unter den fortschrittlichen, insbesondere
deutschsprachigen Theologen zu suchen, die schon in der ersten Konzilsperiode seiner
Meinung nach vollig undifferenziert die These Geiselmanns aufgriffen und sogar
vergréberten'®. Am Vorabend des Konzils hatte Ratzinger schon ahnlich, aber noch mit
Blickrichtung auf die Konservativen unter den deutschsprachigen Bischéfen argumentiert:
Fasse man Tradition als eine materiale Quelle neben der Schrift, so lasse sich keine
Legitimation flr das 1950 verkiindete Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den
Himmel erbringen. Erst im 5. Jahrhundert fanden sich Texte, die dieses Dogma stiitzen
konnten. Diese erwiesen sich aber den Ergebnissen historischer Forschung zufolge nicht als
von den Aposteln her miindlich weitergegebene Offenbarung. Es handele sich hier vielmehr
"um eine Erkenntnis, die eben erst neu ans Licht drangt, um deren Verstandnis dann ein
jahrhundertelanges Ringen anhebt und von der schlieB8lich 1950 die Kirche [!] erklart hat, dal
es eine Erkenntnis im Heiligen Geiste war, die zum Grundbestand der Offenbarung zu
rechnen ist. Die Tradition als ein eigenes Materialprinzip kann man gerade von hier aus nicht
beweisen, sondern wiederum erscheint sie als der VVorgang der geistigen Aneignung und
Entfaltung des Christusgeheimnisses in der geschichtlichen Miihsal der Kirche"*.

Seltsam ist zunéchst, dal} Ratzinger die altkirchlichen Dogmen und die beiden von Pépsten
verkundeten Mariendogmen von 1854 und 1950 in einem Atemzug nennt. Was auf den
Konzilien insbesondere bis Chalcedon erarbeitet wurde, 1ait sich doch durchaus als eine
angemessene Interpretation von neutestamentlichen VVorgaben verstehen, auch wenn diese
Auslegung der damaligen geistigen Situation entsprechend mit den Mitteln griechischer
Philosophie formuliert wurde. Merkwirdig ist dariiber hinaus, mit welcher Entschiedenheit
Ratzinger den Begriff Tradition so weit zu fassen sucht, dal} sich aus ihr die genannten

Dogmen als unaufgebbares Offenbarungsgut herleiten lassen.

13 J. Ratzinger, Offenbarung und Uberlieferung — Versuch einer Analyse des
Traditionsbegriffs, in: K. Rahner / J. Ratzinger, Offenbarung und Uberlieferung, (QD 25)
Freiburg 1965, 25-49, hier 32.

% vgl. hierzu die ausfuhrliche, duRerst harte Schilderung der Situation seit der ersten
Konzilsperiode in: J. Ratzinger, Aus meinem Leben (Anm. 5), 106f. 128-132.

> MIPB 2/2009, 40.



In diesem Zusammenhang erscheint es mir nitzlich, einen Blick 60 Jahre zurtick auf den
sogenannten Modernismusstreit zu werfen. 1904 hatte auch Maurice Blondel sich unter dem
Titel "Geschichte und Dogma" gegen ein materiales Verstandnis von Tradition als Summe der
von den Aposteln her nur mindlich weitergegebenen Wahrheiten gewandt. Ebenso lehnte
auch er die Auffassung ab, alles fur den Glauben Verbindliche sei in der Heiligen Schrift
niedergeschrieben. Auch er betonte wie Ratzinger ein lebendiges Fortleben der Offenbarung
in der Tradition, das zu neuen Lehrduf3erungen flihren kann. Aber sein Dogmenbegriff war

ganzlich anderer Natur:

"[...] ohne die legitime Rolle des diskursiven Denkens gering einzuschatzen, l&(3t sich sagen,
dal? man weniger von den Dogmen zum Glauben kommt als vom Glauben zum Dogma. [...]
Bei einer Tunnelbohrung — selbst im lockersten Sand — geht das Graben immer der
Maurerarbeit voraus. Die Festigkeit der Argumente und Lehrformulierungen ist in den
unruhigen Tiefen unseres Lebens und den Dunkelheiten unseres Weges zu Gott nur die stets
notwendige Maurerarbeit, notwendig aber allein, damit die Wege offen gehalten und neue
Grabungen méglich werden, die dann wieder neue Schutzmauern erfordern™*®. —"Im vollen
BewuBtsein der Kraft ihrer Tradition ist [die Kirche] in der Lage, auf bestimmte Gerdiste zu
verzichten, die zundchst nétig waren, um das Wachsen ihres Werks abzusichern oder dem
Aufbau im Geiste zu dienen. Es kann aber auch nitzlich oder sogar notwendig werden, diese
Stltzvorkehrungen wieder zu entfernen, nicht um das Bauwerk abzureif3en, vielmehr um den
Blick freizugeben auf die bisher nicht wahrnehmbaren Proportionen und die Mauern aus

Granit"?’.

Wie verstand Ratzinger 1963 das Verhaltnis von Schrift und Tradition? Er unterstreicht, daf3
beide erst dann ins rechte Licht kommen, wenn sie als Ausflul} der Offenbarung betrachtet
werden. "Als Wirklichkeit, die sich auf den Menschen hin im Glauben zutrégt, reicht sie [...]
uber das vermittelnde Faktum der Schrift hinaus" (35). "Suffizient' ist allein die Christus-
wirklichkeit. Sie kann sich material mehr oder minder explizieren, das ist letztlich nicht
entscheidend, und es kann aus diesem Grunde durchaus auch materiale Explikationen nach
der Schrift geben [...]" (39).

18 Maurice Blondel. Geschichte und Dogma, hrsg. u. eingel. v. Albert Raffelt, tbers. u.
komment. v. Hansjirgen Verweyen, (Pustet) Regensburg 2011, 106f mit Anm.
" Ehd., 108.



In Analogie zu der stets unabgeschlossen gebliebenen Offenbarung im Alten Testament und
der Aneignung des Alten im Neuen Testament will Ratzinger dann Ahnliches fiir das Neue
Testament deutlich machen. So gebe es — entsprechend der alttestamentlichen Theologie des
Alten Testaments — eine "neutestamentliche Theologie des Neuen Testaments”, die "durch das
gleiche Anwachsen, durch das Neuverstehen von Altem in neuer Situation gekennzeichnet
[sei]". Dieser "neutestamentlichen Theologie" stellt er dann eine "kirchliche Theologie des
Neuen Testaments™ gegeniiber, die er mit der "Dogmatik™ oder, wie er dann genauer
bestimmt, dem Dogma identifiziert. "Das eigentimliche 'Mehr', das [...] die Dogmatik von
der biblischen Theologie unterscheidet, nennen wir in einem prazisen Sinn die Tradition™
(vgl. 43f). lhr "Organ" aber habe die Uberlieferung "in der Vollmacht der Kirche bzw. in
denen, die in ihr Vollmacht haben™ (46).

Inwieweit hat diese — hier sehr verkdrzt wiedergegebene — Position Ratzingers, von der die
Antrittsvorlesung in Minster bestimmt war, Bestatigung in den Dokumenten des Konzils
gefunden, insbesondere in dem Zweiten Kapitel der Offenbarungskonstitution, das der
"Weitergabe der gottlichen Offenbarung™ gewidmet ist und von Ratzinger selbst 1967 im
zweiten Ergédnzungsband zum "Lexikon fur Theologie und Kirche" kommentiert wurde? Zwei

Passagen in Dei Verbum sind fiir diesen Vergleich besonders erhellend.

In Art. 9 heildt es: "[...] die Heilige Schrift ist Gottes Rede, insofern sie unter dem Anhauch
des Heiligen Geistes schriftlich aufgezeichnet wurde. Die Heilige Uberlieferung aber gibt das
Wort Gottes, das von Christus dem Herrn und vom Heiligen Geist den Aposteln anvertraut
wurde, unversehrt an deren Nachfolger weiter, damit sie es unter der erleuchtenden Fiihrung
des Geistes der Wahrheit in ihrer Verkiindigung treu bewahren, erklaren und ausbreiten™.
Ratzinger bemerkt, dal3 hier "im AnschluR an die Betonung der Einheit von Schrift und
Uberlieferung eine Art Definition der beiden GréRen versucht wird. Dabei ist wichtig, daB nur
uber die Schrift eine eigentliche 'Ist'-Definition gegeben wird: VVon ihr wird gesagt, dal? sie
schriftlich festgehaltenes Sprechen Gottes ist. Die Tradition wird dagegen nur funktional
beschrieben, von dem her, was sie tut: Sie vermittelt [das?] Wort Gottes, 'ist' es aber nicht.
Kommt schon auf diese Weise der VVorrang der Schrift deutlich zum Vorschein, so zeigt er
sich noch einmal bei der naheren Charakterisierung des Vorgangs der Uberlieferung, deren
Auftrag das 'Bewahren, Auslegen und Verbreiten' ist; sie ist nicht produktiv, sondern



10

"18 Man kann sich des Eindrucks

konservativ', dienend einem Vorgegebenen zugeordnet
kaum erwehren, daB an dieser Stelle — vom Text wie von Ratzingers Kommentar her — eher

die Position Geiselmanns als die in der Antrittsvorlesung vertretene Ansicht unterstitzt wird.

Die schon auf dem Konzil selbst und vor allem danach am heftigsten umstrittene Passage in
Dei Verbum war der zweite Abschnitt von Artikel 8: "[Die] apostolische Uberlieferung kennt
in der Kirche unter dem Beistand des Heiligen Geistes einen Fortschritt [proficit]™: es wachst
namlich [enim] das Verstandnis der Gberlieferten Dinge und Worte durch das Nachsinnen und
Studium der Glaubigen, die sie in ihrem Herzen erwdgen [...], durch innere Einsicht, die aus
geistlicher Erfahrung stammt, durch die Verkiindigung derer, die mit der Nachfolge im
Bischofsamt das sichere Charisma der Wahrheit empfangen haben; denn die Kirche strebt im
Gang der Jahrhunderte standig der Fulle der gottlichen Wahrheit entgegen, bis an ihr sich

Gottes Worte erfillen”.

Ratzinger kommentiert: "Wichtig ist [...], dal} das Voranschreiten des Wortes in der Zeit der
Kirche nicht einfach als eine Funktion der Hierarchie angesehen wird, sondern im gesamten
Lebensvollzug der Kirche verankert erscheint [...]. In diesem Verstehensvorgang, der die
konkrete Vollzugsweise der Uberlieferung in der Kirche darstellt, bildet der Dienst des
Lehramtes eine Komponente (und zwar, von seinem Sinn her, eine kritische, nicht eine

produktive); aber er ist nicht das Ganze"%.

Dal3 der Dienst des Lehramtes "eine Kkritische, nicht eine produktive™ Komponente bildet, ist
dem Text nicht zu entnehmen. Der tatsdchliche Wortlaut 183t einer produktiven Funktion des
Lehramts doch durchaus Raum — etwa der Verklndigung von neuen Dogmen, die sich zwar
von der Entwicklung der kirchlichen Spiritualitat her nahelegen mdgen, aber keinerlei Basis
im Neuen Testament haben. Merkwirdig ist, da Ratzinger diesen Aspekt, der fir ihn vor
allem wegen der beiden Mariendogmen auch nach dem Konzil von groRer Wichtigkeit blieb,

hier anscheinend herunterzuspielen bemiht ist.

18 J. Ratzinger, Einleitung zur "Dogmatischen Konstitution iiber die géttliche Offenbarung"
und Kommentar zu Prodmium, Kap. 1 und 2, in: LThK?, Erg.Bd. I, Freiburg 1967, 498-503;
504-528, hier: Kommentar zu Kap. 2, 525.

19 An dieser Stelle wird in einer FuRnote auf die "Dogmatische Konstitution tiber den
katholischen Glauben, Dei Filius", des Ersten Vatikanums verwiesen (DS 3020), wo die
Funktion des Bewachens (custodire) und unfehlbaren Erklarens (declarare) der Glaubenslehre
unterstrichen ist.

20 3. Ratzinger, Kommentar zu Kap. 2 (s. Anm. 18), 520.



11

VVon besonderem Interesse ist allerdings, dal? Ratzinger noch 1963 eine Problematik wohl
noch nicht bewuf3t geworden war, die erst nach dem Ende des Konzils immer mehr in den

Vordergrund seiner Stellungnahmen zur Auslegung der Heiligen Schrift trat.

Historisch-kritische und kirchliche Exegese

Die oben erwéhnte "neutestamentliche Theologie des Neuen Testaments" bezeichnete
Ratzinger in der Antrittsvorlesung als “jene Theologie, die der Historiker als solcher dem
Inneren des Neuen Testaments entnehmen kann" (43). Etwas spater sagt er, "dal3, gleichwie es
ein Wéchteramt der Kirche und ihrer geistbegabten Zeugenschaft gibt, so auch ein
Wachteramt der Exegese besteht, die den Literalsinn erforscht [...]" (47). Es gebe den
"historisch faBbaren Wortsinn[...] der Schrift". "Das, was wissenschaftlich oder auch durch
schlichte Lektiire eindeutig aus der Schrift zu erkennen ist, hat die Funktion eines wirklichen
Kriteriums, vor dem auch die lehramtliche AuBerung sich bewédhren muB" (48). Der
historischen Wissenschaft als solcher wird hier eine eigenstandige Rolle innerhalb der

theologischen Schriftexegese eingerdaumt.

War Ratzinger zu dieser Zeit noch nicht bekannt, da Ernst Kdsemann mit seinem beriihmten,
1953 gehaltenen und 1954 verdffentlichten Vortrag "Das Problem des historischen Jesus*
eine vollig neue Situation hinsichtlich des Verhéltnisses zwischen historischer Forschung und
theologischer Verkiindigung geschaffen hatte? Bereits 1959 war durch das Buch von James
M. Robinson "A New Quest for the Historical Jesus™ die angelséchsische Welt auf diese
Umwalzung im Verstandnis von Exegese aufmerksam gemacht worden. Selbst in seinem
1966 verfaliten Kommentar zum Zweiten Kapitel von Dei Verbum schien Ratzinger diese
neue Lage noch nicht wirklich zu durchschauen. Gegen Oscar Cullmann, der in der
Diskussion um Art. 8 der Konstitution tber die Offenbarung ein striktes Gegenuber der
Schrift zur Kirche gefordert hatte, wandte er ein, dies wiirde die Absurditat mit sich bringen,
den Glauben zur Funktion der historischen Forschung zu machen und ihn damit der
Erstinstanzlichkeit der Wissenschaft auszuliefern, deren Gewif3heit eine hdchst mittelmaRige
Form von Wahrscheinlichkeit nicht Gberschreiten kann [...]; hier hat die Bultmann-Schule
unwiderruflich Klarheiten geschaffen, hinter die nicht mehr zuriickzugehen ist". Zur
Bekraftigung seines Arguments stitzte sich Ratzinger auf ein Wort von Kdsemann gegen

Joachim Jeremias, der &hnlich wie Cullmann sehr optimistisch hinsichtlich der


http://de.wikipedia.org/wiki/Jesus_von_Nazaret

12

Wabhrheitsfindung durch die historisch-kritische Methode war: "Kénnen wir [historisch-
kritischen Exegeten] unser Handwerk anders als in dem Wissen treiben, daf die Fule derer,
die uns heraustragen werden, schon langst und jederzeit vor der Tire stehen?" (525 [Apg
5,9]) Hatte Ratzinger noch nicht erkannt, daR gerade Kasemann gegen seinen Lehrer
Bultmann die kirchliche, auf unsere unbedingte Glaubenszustimmung zielende Verkindigung
uber Jesus Christus zumindest partiell an die stets nur wahrscheinlichen Ergebnisse der
historisch-kritischen Exegese riickgebunden hatte? Oder wollte Ratzinger, der zu der Zeit, als
er den Kommentar schrieb, schon auf dem Weg nach Tlbingen begriffen war, seinen
kiinftigen Kollegen in der evangelischen Fakultat nicht desavouieren? Fur diese Annahme
konnte sprechen, dal} Ratzinger in seiner 1968 veroffentlichten "Einfihrung in das
Christentum” nur an zwei Stellen auf K&semann hinweist, und zwar als einen Gewéhrsmann

fur seine eigenen Aussagen.

In dieser "Einflihrung in das Christentum™ findet sich nun aber ein Satz, mit dem Ratzinger so
etwas wie einen Erdrutsch im Verhéltnis zu seinen katholischen Kollegen verursacht hat: "Die
moderne Theologie beginnt zundchst damit, daf sie sich von Christus abwendet und zu Jesus
als dem historisch Greifbaren flieht, um dann, am Hohepunkt dieser Bewegung, bei
Bultmann, umzuschlagen in die entgegengesetzte Flucht von Jesus zurlick zu Christus — eine
Flucht, die jedoch im gegenwaértigen Augenblick bereits wieder sich zu wandeln beginnt in

die neuerliche Flucht von Christus zu Jesus"?*.

Walter Kasper, seit 1964 Professor fur Dogmatik in Minster, warf Ratzinger in einer
kritischen Rezension vor, er habe damit die historische Ruckfrage nach Jesus, die nach dem
Zweiten Weltkrieg unter veranderten VVorzeichen erneut aufgebrochen war, "karikierend
beiseite [geschoben]" und unterstreicht selbst: "Jesus Christus ist [...] der einmalige und
bleibende Grund, der uns das, was Menschsein von Gott her ist und sein soll im Glauben erst
erschliel3t und erméglicht. Die historische Rickfrage nach dem irdischen (historischen) Jesus
wird damit zu einem immanenten Element der Theologie [...]". "[Die christliche Wahrheit
1Rt sich] nur noch annéherungsweise mit Hilfe geschichtlicher, immer wieder tberholbarer

n22

Modelle (Analogien) begreifen™<“. Wie sehr die Ansicht Kaspers von vielen Theologen geteilt

wurde, 14t sich schon daraus erschlieBen, dal? ihm die deutsche Bischofskonferenz die

21 3. Ratzinger, Einfiihrung in das Christentum. Vorlesungen tiber das Apostolische
Glaubensbekenntnis, Munchen 1968, 158.
2Z\W. Kasper, Das Wesen des Christlichen, in: ThRv 65 (1969), 182-188, hier 186.



13

Hauptlast an der Erarbeitung eines neuen Katechismus tibertrug®. In den Ausfiihrungen tiber
das Abendmahlsgeschehen wird hier im Anschluf? an einige besonders hervorgehobene Worte
und Gesten Jesu in den Berichten der Synoptiker gesagt: "Das alles gibt einen Anhalt fur die

Uberzeugung, daB Jesus seinen Tod als Heilstod verstanden hat [...]"**.

Ratzinger ist meiner Ansicht nach vollig im Recht, wenn er immer wieder (wie schon Rudolf
Bultmann) betont, einer unbedingten Glaubenszustimmung sei nicht damit gedient, da} man
sie durch stets nur wahrscheinlich bleibende Anhaltspunkte absichern zu kénnen meint. Aber
er gibt (wiederum wie Bultmann) keine Antwort auf die Frage, wie sich die kirchliche
Verkindigung Gber den sich in der Geschichte Jesu offenbarenden Gott vor der historischen

Wissenschaft verantworten kann.

Der Disput zwischen Kasper und Ratzinger wurde noch mit méRig harten Bandagen
ausgetragen. Erheblich verschérfte sich der Ton, als Hans Kiing eine wesentlich auf die
Ergebnisse der historisch-kritischen Exegese gestiitzte Christologie verdffentlichte®.
Ratzingers Urteil, knapp zusammengefalit: "Der historische Jesus — eine 'Rekonstruktion' also
[...] = wird zum eigentlichen Mal3stab des Christseins [...]; zu ihm aber hélt der Historiker

(oder wer sich dafiir ansieht) den Schliissel in Handen"%.

In den darauffolgenden Jahrzehnten hat Ratzinger den Beitrag der historisch-kritischen
Exegese zur theologischen Auslegung der Heiligen Schrift zunehmend geringer gewertet.
Leider liel} er dabei wichtige lehramtliche VVorgaben unberticksichtigt bzw. gab sie durch
Auslassungen verstellt wieder?’. Immer wieder verweist Ratzinger auf Dei Verbum, Kap. 111,
Art. 12 als Norm, nach der sich die Exegese zu richten habe. Der erste Absatz dieses Textes
lautet: "Da Gott in der Heiligen Schrift durch Menschen nach Menschenart gesprochen hat

[...], muR der Schrifterklarer, um zu erfassen, was Gott uns mitteilen wollte, sorgféltig

23 Katholischer Erwachsenenkatechismus. Bd. I: Das Glaubensbekenntnis der Kirche. Hrsg.
von der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1985.

24 Ebd., 186 (meine Hervorhebungen).

2 H, Kiing, Christ sein, Miinchen 1974.

%8 . Ratzinger, Wer verantwortet die Aussagen der Theologie? Zur Methodenfrage, in:
Diskussion tber Hans Kiings "Christ sein. Hans Urs von Balthasar, Alfons Deissler, Alois
Grillmeier, Walter Kasper, Jacob Kremer, Karl Lehmann, Karl Rahner, Joseph Ratzinger,
Helmut Riedlinger, Theodor Schneider, Bernhard Stoeckle, Mainz 1976, 7-19, hier 11.

2 1ch kann hier nur auf wenige Aspekte der Gesamtentwicklung Ratzingers in dieser Hinsicht
eingehen. Ausfiihrlich dazu: H. Verweyen, Joseph Ratzinger — Benedikt XVI. Die
Entwicklung seines Denkens, Darmstadt 2007, 84-98; ders., Ein unbekannter Ratzinger. Die
Habilitationsschrift von 1955 als Schliissel zu seiner Theologie, Regensburg 2010, 91-133.



14

erforschen, was die heiligen Schriftsteller wirklich zu sagen beabsichtigten und was Gott mit
ihren Worten kundtun wollte". Im zweiten Absatz wird als Hilfe fir die Ermittlung der
"Aussageabsicht der Hagiographen™ das methodische Instrumentar genannt, das durch die
historisch-kritische Exegese erarbeitet wurde. Im dritten Absatz ergeht dann die Mahnung,
"mit nicht geringerer Sorgfalt auf den Inhalt und die Einheit der ganzen Schrift [zu achten],
unter Berticksichtigung der lebendigen Uberlieferung der Gesamtkirche und der Analogie des
Glaubens [...]".

In einem 1988 gehaltenen Vortrag bemerkt Ratzinger, die Konstitution tiber die géttliche
Offenbarung habe "zum einen das Recht, ja die Notwendigkeit der historischen Methode
betont, die sie auf drei wesentliche Elemente zuriickfihrt: auf das Beachten der literarischen
Gattungen, auf die Erforschung des historischen [...] Umfelds und auf die Untersuchung
dessen, was man 'Sitz im Leben' zu nennen pflegt. Gleichzeitig hat aber das Konzilsdokument
auch am theologischen Charakter der Exegese festgehalten [...]"?%. Die Aufgabe, sorgfaltig
die Aussageabsicht der heiligen Schriftsteller mit den genannten Hilfsmitteln zu erforschen,
um zu erfassen, was Gott uns mitteilen wollte, ist hier Gbergangen. In einem Beitrag von 1996
wird diese Aufgabe sogar persifliert: "Man will herausbringen, was der damalige Autor
damals gesagt hat [...]"?°. Haufig beruft sich Ratzinger in dieser Zeit auf die "Kanonische
Exegese" als eine weiterfuhrende Methode, derzufolge die einzelnen kanonischen Schriften
vom "Ganzen" her zu lesen seien. Hier liegt die Versuchung nahe, die von der Kirche selbst
als kanonisch bezeugten Schriften des Neuen Testaments nicht genug von der jeweiligen
Aussageintention der Autoren her zu lesen. Wenn historisch-kritische Exegeten den wahren
Jesus der Geschichte oder wenigstens einige ihm selbst zuzuschreibende Worte und Taten
hinter dem Ruicken der Evangelisten durch VVordringen in immer tiefere Traditionsschichten
entdecken wollen, kann man vielleicht von einer "Maulwurfsperspektive" sprechen. Wenn die
kanonische Exegese dazu verfihrt, gleichsam von oben herab tiber den je besonderen
theologischen Beitrag der vier Evangelisten hinwegzugleiten, legt sich dafur der Ausdruck
"Adlerblick" auf die Zunge.

28 ). Ratzinger, Schriftauslegung im Widerstreit. Zur Frage nach Grundlagen und Weg der
Exegese heute, in: ders., (Hrsg.), Schriftauslegung im Widerstreit, (QD 117), Freiburg 1989,
15-44, hier 19,

29, Ratzinger, Zur Lage von Glaube und Theologie heute, in: IKaZ Communio 25 (1996)
359-372, hier 368. — Leider hat sich die Position Ratzingers auch in offiziellen Lehraussagen
niedergeschlagen. Wéhrend im "Katechismus der Katholischen Kirche" von 1993 bei der
Frage nach der adédquaten Auslegung der HI. Schrift noch der ganze Artikel 12 von Dei
Verbum paraphrasiert ist (Nr. 109-119), werden im "Kompendium™ von 2005 Absatz 1-2
dieses Artikels einfach tGbergangen (Nr. 19).



15

Was in den beiden ersten Abschnitten des zwdlften Artikels von Dei Verbum kurz
zusammengefaldt war, hatte schon 1943 die Enzyklika Divino afflante spiritu hervorgehoben.
Dort heilt es: "Der Ausleger soll mit ganzer Sorgfalt und unter Vernachlassigung keines
Lichtes, das neuere Untersuchungen beigetragen haben, zu erkennen versuchen, welches die
besondere Eigenart und Lebenslage des heiligen Schriftstellers war, zu welcher Zeit er lebte,
welche Quellen — ob schriftlich oder mindlich Gberliefert — er benutzte und welche
Redeformen er gebrauchte. So wird er namlich noch besser erkennen kénnen, wer der heilige
Schriftsteller war und was er beim Schreiben bezeichnen wollte. Es ist ndmlich keinem
verborgen, dal} die héchste Regel fiir die Auslegung [summam interpretandi normam] die ist,
daR man durchschaut und bestimmt, was der Schriftsteller zu sagen beabsichtigte™ (DH 3829,

meine Hervorhebung).

Die entscheidenden Schritte zu einer historisch-kritischen, aber zugleich theologisch
orientierten Methode, dieser "hdchsten Regel fur die Auslegung" gerecht zu werden, wurden
erst ein Jahrzehnt spater unter dem Titel "redaktionskritische (bzw. redaktionsgeschichtliche)
Forschung" unternommen — merkwurdigerweise fast gleichzeitig mit dem Siegeszug der
"neuen Rickfrage nach dem historischen Jesus". 1993, flinfzig Jahre nach der Publikation von
Divino afflante spiritu gab die Papstliche Bibelkommission ein Dokument mit dem Titel "Die
Interpretation der Bibel in der Kirche"* heraus. Hier sind entscheidende Charakteristika
dieses Ansatzes unter Bezugnahme auf die friiher entwickelten Methoden festgehalten:

"Zur Formgeschichte gesellte sich die Redaktionsgeschichte [...]. Diese versuchte, den
personlichen Beitrag jedes Evangelisten und die theologische Ausrichtung, die seiner
Redaktionsarbeit zugrunde lag, hervorzuheben. Durch die Anwendung dieser letzten Methode
wurde die Reihe der verschiedenen Schritte der historisch-kritischen Methode vollstandiger:
von der Textkritik kommt man zur Literarkritik, die die Texte zerlegt (Quellenforschung),
dann zu einer kritischen Erforschung der Formen und schlieRlich zu einer
redaktionsgeschichtlichen Analyse, die dem Text als ganzem ihre Aufmerksamkeit schenkt.
So wurde ein klareres Verstandnis der Absicht der Verfasser und der Redaktoren der Bibel
maoglich, und dadurch auch der Botschaft, die sie den ersten Empféngern vermitteln wollten™

(ebd. 32). "Wéhrend man in den friiheren Schritten versucht hat, den Text in seinem Werden

%0 papstliche Bibelkommission: Die Interpretation der Bibel in der Kirche. 23. April 1993, in:
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 115. Hrsg. v. Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn 1994,



16

in einer diachronen Perspektive zu erklaren, so schlief3t dieser letzte Schritt [sc. die
Redaktionskritik] mit einer synchronen Untersuchung: man erldutert nun den Text als solchen
[...] und betrachtet ihn unter dem Gesichtspunkt einer Botschaft, die der Verfasser seinen
Zeitgenossen vermitteln will” (ebd. 34). "Denn der Text in seiner Endgestalt und nicht in

irgendeiner friheren Fassung ist der Ausdruck von Gottes Wort" (ebd. 35).

Bei Ratzinger findet man wenig Interesse, sich auf die Redaktionskritik einzulassen, obwohl
diese doch auf den Kern dessen zielt, was "kanonische Exegese" zu leisten hatte: in der
Pluralitat der von der gesamten friihen Kirche als authentische Zeugnisse und Norm fir die
Kirche selbst herausgestellten Evangelien nach der Einheit des Zeugnisses Jesu Christi zu
fragen. Diese Einheit kann sachgerecht nur auf dem miihsamen Wege erkundet werden, dal}
man sich auf den je verschiedenen theologischen Ansatz der Evangelisten einldit. Die je
andere Sicht, in der die Evangelisten das ihnen Giberkommene Zeugnis weitergaben, kann man
gleichsam als den Niederschlag der Art und Weise betrachten, wie der von Gott durch Jesus

Christus gesandte Blitz in ihr Herz und in ihren Geist eingeschlagen hat.



