Antonio Autiero

DIE KARTEN DER MORAL — THEOLOGISCH NEU GEMISCHT

Abschiedsvorlesung

Minster, 1. Februar 2013

WESTFALISCHE

WILHELMS-UNIVERSITAT
MUNSTER




DIE KARTEN DER MORAL — THEOLOGISCH NEU GEMISCHT

Abschiedsvorlesung

Antonio Autiero

Zwei Tage vor dem letzten Jahresende begegnete mir in dem Harvard Coop-
Bookstore ein nicht ganz druckfrisches Buch, dessen Titel aber unmittelbar meine
Aufmerksamkeit weckte. Mit gro3en Augen las ich ithn: ,,The /ast Lecture. Neugierig
blatterte ich das Buch des amerikanischen Informatik-Professors Randy Pausch
durch.' Eine Passage klang fiir mich sofort wie eine passende Charakterisierung fiir
den heutigen Anlass. Er schreibt:

,,Viele Professoren halten eine ,Last Lecture’. Vielleicht habt ihr auch schon
bei einer dieser typisch amerikanischen Uni-Veranstaltungen im Auditorium geses-
sen: Professoren werden gebeten, Giber das zu reden, was ithnen am wichtigsten ist,
so, als wire es die letzte Vorlesung ihres Lebens. Und die Zuhorer fragen sich au-
tomatisch, welche Lebensweisheiten sie selbst der Welt vermitteln wiirden, wenn
sie ein letztes Mal die Chance dazu hitten. Was wiirden wir gerne als unser Ver-
michtnis hinterlassen, wenn wir motrgen vom Erdboden verschwinden?*?

Ich hoffe, Sie sind hier nicht ganz von der Erwartung getragen, ein Ver-
michtnis von mir mit nach Hause zu nehmen. Und den im Untertitel der deut-
schen Version des zitierten Buches markant klingenden Pathos einer Rede tber
,»,die Lehren meines Lebens® mochte ich mir nicht so gerne aneignen. Keine Bilanz
eines Lebenswerkes steht hier also an. Vielmehr geht es mir in dieser Stunde dar-
um, in aller Bescheidenheit und ankntipfend an manche meine biographischen Sta-
tionen, in einer aquarellartigen Skizze, einige Grundkategorien des ethischen Den-
kens theologisch zu reflektieren. Dabei ist es mir vor allem wichtig, kritisch und
selbstkritisch die Diskursfahigkeit und Dialogbereitschaft der theologischen Ethik
im Kontext pluraler Gesellschaften zu artikulieren.

' R. Pausch, The last lecture. Lesson in living, New York 2008. Deutsch: Last Lecture. Die Leh-
ren meines Lebens, Munchen 2008.

> Ebd. 13.



Der Grundtenor ist dabei — wie iibrigens in den ganzen Jahren meines bishe-
rigen Wirkens — nicht durch den Anspruch geleitet, Antworten zu liefern, sondern
tberhaupt den Sinn der Fragen aufzuspiiren, die im Zusammenhang mit ethischer
Diskursfiihrung auftauchen. Diese Vorliebe fir das Fragen, ja diese Option fir das
»Iragen-Stellen® ist fiir mich stets besonders wichtig gewesen. Gleich in meiner
Antrittsvorlesung 1993 wies ich auf die notwendige Akzentverlagerung von einem
ethischen Imperativ zu einem ,,ethischen Interrogativ* hin,> und zwar in Anleh-
nung an jene ,,Frommigkeit des Denkens®, von der Heidegger — parallel und kont-
rir zu Augustinus® — spricht.

Dass die Sensibilitit fir das ,,Verstehen wollen® der Fragen vor dem An-
spruch ,,Antworten geben zu mussen® so wichtig ist, ist mir in den letzten Tagen
noch bewusster geworden und zwar in Zusammenhang mit der Diskussion um die
Abweisung einer vergewaltigten Frau durch katholische Kliniken in Kéln.”

Fragen im ethischen Diskurs kreisen um fundamentale Kategorien, mit de-
nen man arbeitet. Hier wihle ich drei solcher Fragen, die ich als zentral betrachte
und die das Schicksal ethischen Denkens bestimmen. So konnte etwa ein Untertitel

dieser Vorlesung lauten: ,,Fundamentalethische Uberlegungen in theologischer
Hinsicht®.

Aber was hat all das mit der Rede von , Karten® bzw. , Karten mischen® zu
tun? Hier ist auf die Vernetzung von Theologie und Biographie hinzuweisen, ein
Motiv, das Herbert Vorgrimler so wichtig und lieb ist.’

In Neapel geboren, wo ich die ersten 25 Jahre meines Leben verbrachte, war
ich von Kindheit an mit einer Szene vertraut, der ich am Vorplatz des Hauptbahn-
hofs Piazza Garibaldi oft habe beiwohnen kénnen. Man sah an vielen Ecken kleine
Gruppen von Menschen (meistens Minner!) um ein Binkchen herum; einer davon
hatte drei Karten in der Hand, mischte sie, warf sie auf den Tisch und lud die Spie-
lenden ein, Geld auf die eine oder die andere zu setzten und zu erraten, welche
Karte gewinnen und welche verlieren wurde (,,carta vince, carta perde®).

Diese Szene gibt es mit Sicherheit nicht nur in Neapel und das Kartenspielen
im Allgemein auch nicht. Und schon gar nicht war es eine Sache der letzten Jahr-
zehnte. Der amerikanische Historiker Paul B. Newman dokumentiert in seiner Stu-
die Uber das Alltagsleben im Mittelalter, dass das Kartenspielen in Europa bereits

> A. Autiero, Die Andersheit Gottes und die Moral. Vom Umgang mit dem Fremden und mit

dem Anderen in der theologischen Ethik, in: M. Lutz-Bachmann (Hg.), Und dennoch ist von
Gott die Rede. Festschrift fur Herbert Vorgrimler, Freiburg i. Br. 1994, 343-354, 354.

Vel. C. Viola, Deux manicres de questionner: Saint Augustin et Heidegger. Un essay de con-
frontation, in: F. Van Fleteren (Hg.), Martin Heidegger’s Interpretations of Saint Augustin.
Sein und Zeit und Ewigkeit, New York 2005, 275-350.

,»Kliniken weisen Vergewaltigte ab®, in: Kélner Stadt-Anzeiger, 16.01.2013.

6

Vel. H. Vorgrimler, Theologie ist Biographie. Erinnerungen und Notizen, Munster 2000.

3



um 1370 autkommt und sich sehr schnell in unterschiedlichen Bevolkerungsschich-
ten verbreitet.” Man spielt unter anderem auch, um das eigene Gliick zu versuchen,
um vielleicht finanzielle Probleme zu 16sen, Armut zu iiberwinden usw.”

Die Szene kommt mir aus verschiedenen Griinden oft in den Sinn, wenn ich
an die Konstruktion des ethischen Diskurses denke. Diese drei Karten méchte ich
mit drei Kategorien sittlichen Denkens und Handelns verbinden und diese wieder-
um mit dem Profil von Moraltheologen verkniipfen, die einen besonderen Einfluss
auf mich gehabt haben.

1. DiE KARTE DER FREIHEIT

Die erste Karte nenne ich ,,Freiheit” und dabei denke ich besonders an meinen
akademischen Lehrer im Promotionsstudium in den Jahre 1973-1976 in Rom,
Bernhard Hiring. Von ihm sagt Marciano Vidal: ,,Ich bin der Uberzeugung, dass
Bernhard Hiring ein grofles Geschenk des Herrn fur seine Kirche in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts war und dass er weiterhin von Bedeutung bleiben
wird*.

Die Moraltheologie der vorkonziliarischen Zeit war in ihrem Denken und
Verstehen durch ihre ausgeprigte Fixierung auf naturrechtliche Argumentations-
strukturen gepragt. Die Folgen der kasuistischen Moral nachtridentinischen Typs
waren uberall zu spiiren: Sie konsolidierten ein erstarrtes Naturrechtsdenken mit
der Konsequenz der Unterbelichtung des Subjekts, seiner Freiheit und seines Ge-
wissens. Im Zuge der Uniformierung und Normierung der katholischen Lehre im
19. Jh. wurde die Disziplinierung von Vertretern jeglicher abweichender Ansitze
theoretisch und praktisch méglich und realisiert."

Mit seinen beiden Hauptwerken eroffnete B. Haring neue Horizonte. In ei-
nem Zeitraum von etwa 25 Jahren (das erste Werk ,,Das Gesetz Christi erschien

7 Vgl. P. B. Newman, Daily Life in The Middle Ages, Jefferson/NC 2001, 168-169.

Mentalitdtsgeschichtlich gesehen wird das Kartenspielen besonders fiir Neapel mit der Ent-
stehung und Verbreitung des Lottospielens in Verbindung gebracht. Vgl. D. Scarfoglio, 1l gio-
co del lotto a Napoli, Roma 1995; P. Macry, Giocare la vita. Storia del lotto a Napoli tra Sette
e Ottocento, Roma 1997.

M. Vidal, Bernhard Hiring. Ein Theologe in der alfonsianische Tradition, in: A. Schmied — J.
Romelt (Hg.), 50 Jahre ,,Das Gesetz Christi®. Der Beitrag Bernhard Hirings zur Erneuerung
der Moraltheologie, Minster 2005, 143-173, 173.

Die christentumssoziologischen Analysen von F. X. Kaufmann sind an dieser Stelle von gro-
Ber Bedeutung: Religion und Modernitit, Tibingen 1989; Wie tberlebt das Christentum, Frei-
burg i. Br. 2000; Kirche in der ambivalenten Moderne, Freiburg i. Br. 2012.

4



1954, das zweite ,,Frei in Christus® 1979 bis 1981) entwickelte er den Ansatz eines
moraltheologischen Personalismus, bei dem Themen wie Freiheit und Gewissen
eine fundamentale Rolle spielten. Auf die Frage nach dem eigentlichen Sitz der Sitt-
lichkeit gab er bereits 1954 dezidiert die Antwort: ,,Der unmittelbare Quell, dem die
sittliche Entscheidung entspringt, ist der freie Wille, den man als sittlich freien und
angesprochenen Willen nur verstehet in seiner Verbundenheit mit der Werterkennt-
nis, det Gesinnung und dem Gewissen™."" Objektivistische Engfiihrungen werden hier
nicht mehr zur Sprache gebracht, stattdessen ist die Rede von Kategorien, die anth-
ropologische Gewichtung und subjektzentrierte Geltung haben wollen. Frei iiber
die Freiheit in der Moraltheologie sprechen zu kénnen, war fiir Hiring ein Anlie-
gen, mit dem er Generationen von angehenden Moraltheologen aus aller Welt kon-
frontiert hat. Dass dieses eine doppelte Valenz hatte, war und ist selbstverstiandlich:
Freiheit trifft das Zentrum des Subjekt-Seins und bildet zugleich die Architektur
zwischenmenschlicher Relationen und die Bedingung der Moglichkeit, sich von
Gott her zu verstehen und sich auf Gott hin zu orientieren. Theologisch gedeutet
ist der Freiheitsgedanke eine Quelle theoretischer und praktischer Anstrengung,
damit Subjekt-Sein und Zusammenleben gelingen koénnen. ,,Das normative Ideal
fir Christen ist, in Gesellschaft und Volkergemeinschaft soviel als moglich schop-
terische Freiheit und Treue einzubringen. Darum wird eine Hauptsorge sein, die
Wiirde jeder Person zu schiitzen, dem Mil3brauch der Organisation fiir unedle
Zwecke und der Manipulation der Gewissen mutig und klug zu widerstehen®."” Die
theologische Dimension des Freiheitsgedankens wird durch schopfungstheologi-
sche, christologische und pneumatologische Verdichtungen deutlicher. Eine solche
Verankerung hebt aber nicht den genauen Blick auf den Menschen auf: philoso-
phisch-anthropologische Sichtweisen diirfen nicht ausgeblendet oder zum Kon-
trastprogramm zu theologischen Aussagen werden. Hier hat Theologie eine nicht
zu verspielende Chance, sich auf den Dialog mit Philosophie und Kultur einzulas-
sen. Sie muss sich aber fragen, wie ernst sie es mit dem Freiheitsgedanken meint.
Ich erldutere diesen Gedankengang mit Hilfe eines Motivs aus der christlichen Iko-
nographie.

In der katholischen Wallfahrtskirche St. Peter am Perlach in Augsburg hingt
das Bild von ,,Maria Knotenloserin®. Das von Johann Georg Melchior Schmidtner
1700 geschaffene barocke Gemilde stellt die Muttergottes mit einem langen Band
in der Hand dar, auf dem Knoten zu sehen sind, die sie 16st. Man sieht, dass sie mit
dem Ful} auf den Kopf einer Schlange tritt. Hier taucht ein Motiv auf, das ich mit
dem Thema der Freiheit und ihrer theologischen Deutung verbinden mochte.
Denn sehr frih in der Kirchengeschichte (man denke etwa an Irendus von Lyon,
der an der Wende zum 3. Jahrhundert starb) wird mit Maria auch assoziiert, dass sie
den Knoten des Unbheils 16ste, den Eva durch ihren Ungehorsam fiir das Men-

"' B. Hiring, Das Gesetz Christi, Freiburg i. Br. °1961, 3 Bd., I, 139.
" Ders., Frei in Christus, Freiburg i. Br. 1979, 3 Bd., 1, 95.

5



schengeschlecht kntipft habe.”” Die Dialektik Gehorsam-Ungehorsam wird im Zu-
sammenhang mit der Erbstindenlehre immer wieder aufgegriffen und bildet den
Verstindnisrahmen auch fiir die Schilderung und Gewichtung der Konsequenzen
der Erbstnde fiir alle Menschen. So bezieht Augustinus in seiner Schrift ,,De nup-
tiis et concupiscientia“'* diese Dialektik konkret auf die menschliche Sexualitit, die
qua Produkt des Ur-Ungehorsams unbedingt negativ und pessimistisch zu verste-
hen sei. Sie bringe den Menschen in einen Zustand der Unfreiheit mit der Konse-
quenz — so etwa im 10. Buch der ,,Confessiones*” — des Identititsverlustes.

Auf die mariologische Zuspitzung des im Bild dargestellten Themas soll hier
nicht niher eingegangen werden. Auch die vielen frauenfeindlichen Konsequenzen
der Parallelisierung von Eva und Maria, die nach Irendus sehr populir geworden
ist, lassen wir im Moment beiseite. Interessant ist fiir mich die Deutung der Erlo-
sung als die Versetzung des Menschen in einen Zustand der wiedergewonnenen
Freiheit. Dabei ist ein Punkt besonders interessant, nimlich der Nexus von Erb-
sundenbegriff, neuzeitlichem Freiheitsbewusstsein und Autonomie des Ethischen,
mit dem sich Thomas Prépper in seiner ,, Theologischen Anthropologie® beschit-
tigt.'* Ja — so Propper: ,,(es) sollte Klarheit dariiber herrschen, dass die Stellung zur
Autonomieproblematik geradezu den Testfall dafiir bildet, ob man die anthropolo-
gische Wende des neuzeitlichen Denkens wirklich bejaht hat und ihren Herausfor-

derungen nicht ausweicht."”

Aber auf einen zweiten Testfall mochte ich hinweisen: Die systematisch-
theoretische Wertschitzung und ethisch-praktische Anerkennung der menschlichen
Freiheit bringt zum Ausdruck, welche Stellung man als Theologe gegentiber der
gottgeschenkten Erlésung tiberhaupt hat. Welche Botschaft Gber befreite Mensch-
lichkeit kann die theologische Ethik in die Welt bringen, wenn sie Freiheitsvorstel-
lungen und Freiheitsglaube de-legitimierende Anzweiflungen, kapriziése Ein-
schrinkungen, erodierende Auswege entgegensetzt, thnen letztlich eine Absage er-
teilt? Verspielt sie die Karte der Freiheit, dann verliert sie den Anschluss an neuzeit-
liche Diskurse und — was noch tragischer ist — die Chance, richtig (d.h. theoretisch
und praktischl) Gott als Erlosung-Schenkenden und Freiheit-Ermoglichenden zu
erkennen. Mit der Flucht in eine Gehorsams-Moral setzt der Menschen sich selbst
aber auch das Gott-Sein von Gott aufs Spiel. Diagnostisch bringt es Hiring zum

" Bei Irenius ist zu lesen: ,,Denn es war notwendig und billig, dal bei der Wiederherstellung

Adams in Christus das Sterbliche vom Unsterblichen verschlungen werde und in ihm aufge-
nommen werde, und die Eva von Maria, auf daf} die Jungfrau die Firsprecherin der Jungfrau
werde und den jungfriulichen Ungehorsam entkrifte und authebe durch den jungfriulichen
Gehorsam®. Demonstratio apostolicae praedicationis, I, 33.

Augustinus, De nuptiis et concupiscientia, 1, 6, 7.

Augustinus, Confessiones, X, 30, 41.

' Vgl. Th. Propper, Theologische Anthropologie, Freiburg i. Br. 2011, 2 Bd., 11, 1092 ff.
" Ebd., 720.



Punkt, wenn er sagt: ,,Immer wieder zeigt sich die Gefahr, dal3 Christen angesichts
so vieler Einzelgesetzte, die streng eingefordert werden, den Blick auf das umfas-
sende Gesetzt der Freiheit der Kinder Gottes verlieren®.’® Hier landen wir bei je-
nen Verbindungen zwischen Gottesbildern, Subjektwahrnehmungen und Moral-
vorstellungen, die Ludwig Siep in seiner Abschiedsvorlesung in offener, konstrukti-
ver und kritischer Weise artikuliert hat."” Dass es solche Verbindungen gibt — und
es ist gut so! — darf fiir den Theologen nicht nur Grund der Freude sein. Es ist zu-
gleich fir ihn eine immense Herausforderung, der er sich aber nicht entziehen darf.

2. RATIONALITAT ALS ZWEITE KARTE

Der Unbedingtheitscharakter menschlicher Freiheit und ihre theologische Verwur-
zelung — damit kann auch legitim von ,,radikaler Freiheit* gesprochen werden® —
driickt sich auf der Ebene der Ethik auch darin aus, dass jede Anstrengung im Er-
kennen sittlich relevanter Einsichten und der Begriindung sittlicher Urteile tber
den Weg der praktischen Vernunft erfolgen muss. Eine zweite Karte kommt hier
ins Spiel und ich nenne sie Rationalitit. Diese Karte fihrt mich zurtick zu der Pra-
gung, die ich in meiner Bonner Zeit (1983-1991) zuerst als Stipendiat der Alexander
von Humboldt-Stiftung, dann als Mitarbeiter am Seminar fiir Moraltheologie bei
Franz Bockle erfahren habe. Sein 1977 veroffentlichtes Hauptwerk kennzeichnet
die Wende von einer ,,Prinzipienethik zur ,,Fundamentalmoral® (so auch der Titel
seines Buches). Das Anliegen war deutlich formuliert; es war das ,,einer theologisch
begriindeten realistischen Vernunfisethik.* Tm Kommentar von Hans Halter dazu heif3t

B. Hiring, Frei in Christus, zit., I, 139.

»Ist es dann mit der wechselseitigen Beeinflussung von Moral und Gottesbild heute vorbei?
Ich bin kein Theologe, aber mein Eindruck ist, dass in der Gegenwart entschieden von einem
Gottesbild verlangt wird, dass es mit Menschenrechten, Demokratie, Pluralismus oder
Gleichheit der Geschlechter vereinbar sein muss. Dagegen sind, auler in ultraorthodoxen
Gruppen, keine ewigen theologischen Wahrheiten mehr ins Feld zu fithren. Wie steht es um-
gekehrt? Gibt es in der autonomen Moral von den Gottesvorstellungen nichts mehr zu ler-
nen? Das glaube ich nicht™ L. Siep, Moral und Gottesbild. Aufsitze zur konkreten Ethik
1996-2012, Paderborn 2013 (im Erscheinen).

20

Th. Prépper driickt es so aus: ,,Unberthrt bleibt davon die Méglichkeit, in theologischer Rede
zu sagen, dal3 es zuerst und zuletzt doch Gott selbst ist, der als Schépfer der menschlichen
Freiheit durch ihr Wesensgesetz zu ihr spricht. Aber theologisch ebenso wesentlich ist nun
auch, dal3 er die geschaffene Freiheit sich selbst tibergibt und sie bedingungslos freili3t. Gera-
de darin erweist sich die wahrhaft gottliche Souverinitit seiner Herrschaft: dall er unbedingte
Freiheit neben sich wollte — eine Freiheit, die erst wahrhaft zu ihm, ithrem Gott, kommt und
nicht anders zu ihm kommen soll, als daf3 sie zugleich zu sich selbst kommt.“ a.a.O., 11, 734.

*' F. Bockle, Fundamentalmoral, Minchen 1977, 304.

7



es: ,,Die Figenstandigkeit, Selbstverwirklichung und Verantwortlichkeit der ge-
schichtlich-konkreten Person und ihres Handelns gewinnt Vorrang vor dem unge-
schichtlichen, metaphysischen ,Wesen des Menschen® (Natur). Die herkémmliche
,HEssenzethik® soll zwar nicht einfach abgel6st, aber kriftig modifiziert und erginzt
werden durch die von Karl Rahner angeregte ,Existentialethik’, eine katholische
Adaptation der besonders im evangelischen Raum grof3 gewordenen und dort da-
mals dominierenden Situationsethik®.”

Ein programmatisches Wort war gesprochen! Hans Halters Deutung in all
seiner Gewichtigkeit fithrt uns zurtick zu Thomas von Aquin, dem es im Hohen
Mittelalter gelungen war, eine erste Systematik ethischen Anspruchs zu entwickeln,
bei der ,einerseits Gott als Grund und Ziel dieser Normativitit und andererseits
der Mensch als das sich selbst normativ entwerfende Wesen erkannt und gewahrt
bleibt“.* Die Vernunft wird von ihm als Quelle fiir die Bestimmung und Gestal-
tung sittlicher Anspriiche betrachtet. Fin diesbeztiglich fundamentaler Text begeg-
net uns in der Summa Theologiae I, II q. 108, 2,1. Thomas schreibt: ,,Was zum
Glaube gehort, tibersteigt die menschliche Vernunft. So kénnen wir dorthin nur
durch die Gnade gelangen ... Zu den Tugendwerken aber werden wir durch die
menschliche Vernunft geleitet, die eine Regel des menschlichen Tuns ist. So be-
durfte es fir die Tugendwerke keiner weiteren, tiber die vernunftsgemil3en Sitten-
gebote des Gesetztes hinausgehenden Gebote® — ,,...58ed ad opera virtutum dirigimur
per rationen naturalen, quae est regula quaedam operationis humanae...

Diese auf Rationalitit ausgerichtete theologische Ethik blendet die Bedeu-
tung des Glaubens zwar nicht aus, verhindert aber deutlich, dass man den An-
spruch erhebt, verkiirzt und unvermittelt von Glaubenssitzen zu ethischen Urteilen
zu kommen. Solche kurzen Wege gefihrden die sittliche Rationalitit und zugleich
den Glaubensakt und die Glaubensdynamik. Und sie schaden letztendlich auch
dem Geglaubten, ,,weil er als Mittel fir menschliche Disziplinierung und Konflikt-
vermeidung instrumentalisiert wird*.**

Der Sinn fiir die Rationalitit in der theologischen Ethik schafft Raum fir die
gerade von Béckle so stark thematisierte Figur der ,,Gﬁterabwégung“25 — Heilmittel
gegen die Verabsolutierung von Normen und den Fundamentalismus der Meinun-
gen in jedem ethischen Diskurs! Vor allem aber setzt die Giiterabwigung eine be-
sondere Sensibilitit fiir Kontextbezogenheit und Unterscheidungsvermégen frei,
die hilft, Werteinsichten in der konkreten Welt der zur Entscheidung aufgeforder-

* H. Halter, Franz Béckle (1921-1991), in: K. Hilpert (Hg.), Christliche Ethik im Portrit. Leben
und Werke bedeutender Moraltheologen, Freiburg i. Br. 2012, 817-739, 821.

¥ W. Korff, Theologische Ethik, Freiburg i. Br. 1979, 79.
** 1. Siep, a. a. O.

25

Entscheidend fir F. Bockle ist diese Figur im Zusammenhang der Typologie der Begriindung
sittlicher Urteile. Vgl. Fundamentalmoral, zit. 305-319.

8



ten Personen zu verorten. Der Anruf, der aus komplexen Lebenssituationen ent-
steht, wird aufmerksam wahrgenommen und klug reflektiert. Wir lernen damit, auf
die uns ansprechende Wirklichkeit zu hoéren und dabei die Griinde zusammenzu-
tithren, die unterschiedliche Handlungsoptionen motivieren kénnen.

Mit der Figur der Gliterabwigung wird im ethischen Diskurs eine besondere
Kompetenz entwickelt, die zur Deutung sittlicher, reflektierter Erfahrung in kom-
munikativer Hinsicht befahigt. Und diese Fihigkeit wiederum bildet Konvergenz-
gemeinschaften derer, die sinnsuchend aufeinander héren. Eine Art ,induktive
Universalisierbarkeit® konnte hier zur Geltung kommen, die nicht aus einheitlichen
und ausnahmslosen Normen resultiert, die autoritativ — oder gar autoritir — aufer-
legt werden, sondern sich als Aufbruch und Ergebnis gemeinsam angestrebter Ziele
zeigt. Hier findet sich m. E. eine neue, ungeahnte Quelle fiir die positive Beachtung
und die aufrichtige Bewertung von unterschiedlich konnotierten ethischen Losun-
gen. Das Thema des ethischen Pluralismus auch aus dieser Perspektive anzugehen
tut Not, wenn man ihm nicht entwertend oder gar diffamierend begegnen will.

Pluralismusfahigkeit kann und soll der Moraltheologie auch aufgrund genuin
religits-theologischer Ubetlegungen attestiert werden. Das stellt Josef Romelt —
etwa bei Bernhard Hiring — fest, wenn er schreibt: ,,Hiring bejaht den Pluralismus,
,der offen zur Sprache kommt, wenn man systematisch die Wechselwirkungen zwi-
schen Religion (und spezifisch dem christlichen Glauben) und den gesellschaftli-
chen und politischen Kriften darstellt bzw. zu erfassen sucht’. Fir ihn wird die
ethische Reflexion in diesem Sinne Sich-hinterfragen-Lassen vom Wort Gottes und

der vielgestaltigen Geschichte*.*

Auch das Verhiltnis zur Autoritit stellt sich in einem besonderen Lichte dar,
wenn man grundsitzlich die rationale Ausrichtung der normativen Ethik — auch der
theologischen! — anerkennt. Der immer wieder im Raum stehende Anspruch der
Autoritit als Quelle normativer Geltung sittlicher Normen muss revidiert werden,
wenn man den sittlichen Subjekten (individuell und kollektiv gedacht) diese ver-
nunftbezogene Unterscheidungs- und Entscheidungskompetenz zuspricht. Gleich-
wohl wiirde sich auch das Thema des Verhiltnisses von Wahrheit und Freiheit an-
ders darstellen, als es herkdmmlich in der Tradition kirchlicher Moralverkiindigung
der Fall war — und vielleicht manchmal noch heute ist.”’

Zweifelsohne kann eine solche Feststellung besorgniserregend fiir die Situa-
tion der heutigen Moraltheologie sein. Béckle selbst — wie Hans Halter nicht unzu-
treffend feststellt — ,;sah am Ende seines Lebens ernlichtert, dass er mit seinen fun-
damentalen Anliegen beim Lehramt auf Granit gestoBen war“.*® Doch bei so vielen

% . Rémelt, Bernhard Hiring (1912-1998), in: K. Hilpert (Hg.), zit., 705-727, 709.

" Besondere Aufmerksamkeit verdient in diesem Zusammenhang die Enzyklika ,,Veritatis
Splendor® (1993), die auf das Verhaltnis Wahrheit-Freiheit hinweist (nr. 4).

* H. Halter, Franz Béckle (1921-1991), zit. 833. Gemeint ist hier die Wahrnehmung und Bewer-
tung mancher heutigen moraltheologischen Ansitze in der Enzyklika ,,Veritatis Splendor®.

9



offenen Fragen sollten Moraltheologinnen und Moraltheologen nicht der Versu-
chung nachgeben, sich zu verkriechen, sondern kohirent und konsequent die Karte
der Rationalitit ausspielen.

3. DIE DRITTE KARTE: VERANTWORTUNG

Ich ziehe nun die dritte Karte und sie hei3t: Verantwortung. Nirgendwo ist es not-
wendiger als hier, eine kurze hermeneutische Vergewisserung voranzustellen. Wie
vielschichtig, komplex und kompliziert der Gebrauch dieser Kategorie im ethi-
schen, juristischen, philosophischen und theologischen Vokabular ist, ist bekannt.
Der Fokus auf die Verantwortung hat in den letzten Jahrzehnten — auch dank Hans
Jonas und seinem bekannten Werk ,,Das Prinzip Verantwortung“” — zu einem
immensen Anwachsen der Literatur zum Thema gefihrt. Doch die semantische
Komplexitit, auf die uns besonders Paul Ricoeur in seinem ,,L.e concept de respon-
sabilité. Essai d’analyse sémantique®” aufmerksam macht, soll nicht iibersehen
werden. Und dass mit dem Begriff Verantwortung ein vielversprechender Zugang
zum Thema der sittlichen Subjektivitit und sittlichen Identititsfindung des Men-
schen notwendigerweise zusammenhangt, ist auch klar.

Die biblische Frage: ,,Bin ich der Hiiter meines Bruders?*“(Gen 4, 9) lasst
sich auch auf einen selbst beziehen, im Sinne von: ,,.Sono forse il custode di me
stessor® (bin ich etwa der Hiiter meines Selbst?), wie der Titel eines Aufsatzes von
P. Costa heiit.”" Gott stellt Kain wegen des Brudermordes zu Rede. Ob eine pas-
sende Antwort immer gegeben werden kann, sei dahin gestellt. Mit literarischer
Kraft — wenn auch mit irritierender Ironie und entsakralisierendem Witz — wird im
Roman ,,Kain®“ des inzwischen verstorbenen portugiesischen Literaturnobelpreis-
tragers José Saramago gezeigt, dass die Frage auch ins Nichts miinden kann — und

»Die fundamentale Zurtckweisung des neuen moraltheologischen Autonomieansatzes und
des teleologischen Normenbegrindungskonzeptes einiger Richtungen der heutigen Moral-
theologie durch Papst Johannes Paul II in der Enzyklika Veritatis Splendor (1993) hat Bockle
nicht mehr erleben mussen. Mit dieser Enzyklika wurde endgtltig klar, dass die Kluft zwi-
schen Lehramt und der um eine fundamentale Reform bemihten Moraltheologie am Ende
des 20. Jahrhunderts tiefer war als je zuvor, trotz oder — Tragik seines Wirkens — auch wegen
Béckle. Ebd.

» Vgl. H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung : Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivili-

sation, Frankfurt/M. 1979.

* Vgl. P. Ricoeur, Le concept de responsabilité. Essai d’analyse sémantique, in: Le Juste 1, Paris

1995, 41-70.

' P. Costa, Sono forse il custode di me stesso? La responsabilita di sé come responsabilita origi-

naria, in ,,LLo Sguardo* 8, 2012 (I), 119-134.

10



zwar fiir Gott und fiir den Menschen.”” Aber die Aufforderung, sich selbst ange-
sichts getaner oder unterlassener Taten zu verantworten, bleibt bestehen. Sie setzt
voraus, dass der Mensch die Eigenschaft besitzt, zu sich selbst zu stehen, etwas,
was in den modernen Kategorien von ,,agency“33, saccountability*>* oder in der
Metaphorik des aufrechten Ganges ausgedriickt wird, mit deren Licht- und Schat-
tenseiten sich neulich Kurt Bayertz auseinandergesetzt hat.”

Diese Perspektive ist dennoch nur eine Seite der Medaille und steht kom-
plementir zu einer anderen in der Deutung von Verantwortung. Mit diesem Um-
drehen der Karten kommt die Bedeutung dessen zum Vorschein, was es ermog-
licht, sich dazu zu 6ffnen, sich empathisch und solidarisch mit anderen auf den
Weg zu machen und Antworten auf das menschliche Schicksal und den Ernst des
Lebens zu suchen: Verantwortung als Beantwortung also!

Gerade in diesem Sinne bewege ich an dieser Stelle die genannte dritte Karte.
Dabei denke ich an meinen ersten Lehrer in Moraltheologie, in den Jahren meiner
theologischen Ausbildung in Neapel (1966-1971), den Dominikanerpater Dalmazio
Mongillo. Weniger im deutschsprachigen Raum, vielmehr im italienischen und
tranzosisch-kanadischen Raum bekannt, hat er mir das Werkzeug fiir theologisch-
ethisches Denken in die Hand gelegt. Vor allem hat er in mir Interesse, Aufmerk-
samkeit und Gusto fir die Schriften des Thomas von Aquin geweckt.

Kernpunkt seines Ansatzes war die grundlegend theologische Dimension
menschlichen Subjekt-Seins und sittlichen Handelns. Getreu dem thomanischen
Denkduktus — besonders im Prolog der Summa Theologiae I, IT — driickt Mongillo
das darin aus, dass der Mensch als Imago De: dem freien und autonomen Sein Got-
tes assozilert wird und so in seinem Dasein (i statu viatoris) Geschichte und Bezie-
hungen gestalten kann.*

José Saramago, Kain. Roman, Hamburg 2011. Es folgte eine kontroverse Diskussion mit dis-
krepanten Gesichtspunkten in den Medien. Z. B.: Der liebe Gott muss dringend in Therapie.
In FAZ-Feuilleton vom 15.08.2011.

P “Draltro canto, ¢ innegabile che la responsabilita dell’agente dipenda in primo luogo dal requi-

sito del possesso di uno specifico potere di iniziativa dotato di efficacia causale (agency).
Quanta piu ‘agenzialita’ ¢’¢, tanto piu 'individuo puo essere chiamato a rispondere”. P. Costa,
2.2.0., 120.

* “The obligation of an individual or organization to account for its activities, accept responsi-

bility for them, and to disclose the results in a transparent manner. It also includes the respon-
sibility for money or other entrusted property®, in:
http:/ /www.businessdictionary.com/definition/accountability.html#ixzz2]6cwpM3L

35

Vel. K. Bayertz, Der aufrechte Gang. Eine Geschichte des anthropologischen Denkens, Miin-
chen 2012. Besonders interessant ist die Rekonstruktion der Akzentverschiebung von der Me-
taphysik zur Metaphorik dieser Figur. Ebd. 324-335.

* Vgl. D. Mongillo, L.a dimensione etico-teologica nella Summa Theologiae di Tommaso

d’Aquino. Ispirazione, fondazione, articolazione, Roma 2006; T. Rossi, La ricerca moralteolo-
gica di Dalmazio Mongillo, o.p., in: M. M. Rossi — T. Rossi (Hg.), Sancti Thomae Athenacum

11



Diese ausgeprigt theologisch konturierte anthropologische Aussage legiti-
miert keine Flucht ins Abstrakte, Vergeistigte, Weltfremde. Vielmehr erzeugt sie
Leidenschaft firs Humane. In autobiographischen Notizen anlisslich seines 70.
Geburtstag schrieb Mongillo: ,,Mein Denken, Reden, Schreiben sind und bleiben
stets Ausdrucksformen meiner Bettelei (Mendicita). Ich habe um die Wahrheit ge-
bettelt, immer, bei allen, bei jeder Gelegenheit®. Diese Wahrheit verkorperte sich
fir ihn in einer ,,Nostalgia del bene nmano™>’ — Sehnsucht nach dem menschlich Gu-
ten. Sie bildet die Grundhaltung und die moralische Verpflichtung fiir Moraltheo-
loginnen und Moraltheologen als diejenigen, die das Drama menschlicher Existenz
ernst nehmen, ja es annehmen und auf sich nehmen. Wahrheit besitzt hier keine
intellektualistische Farbung und ist nicht mit metaphysischen Anspriichen gleich zu
setzten. Sie ist die Wahrheit der Existenz und die Beachtung der Wahrhaftigkeit
derer, die im konkreten Ringen um das Gelingen des Lebens solidarisch und empa-
thisch Auswege suchen.

Der Weg der Verantwortung ist so identisch mit dem Weg des Mit-Gehens,
Mit-Suchens, Mit-Fihlens. Es ist im Grunde der Weg der ,,Compassion®, einer Ka-
tegorie, die in der traditionellen Moraltheologie durch ihre Aquivalenz zum ,,Mit-
leid* in den Rang einer Tugend unter anderen abgestellt war. Es ist den Bemtihun-
gen von Johann Baptist Metz zu verdanken, wenn diese Kategorie einen zentralen
Stellenwert in fundamentaltheologischer Hinsicht gefunden hat und so zu einem
Programmwort des emanzipatorisch-politischen Ansatzes in der Fundamental- und
Moraltheologie geworden ist.”® Hier zeigt sich {ibrigens ein enormes Potential auch
fir den interreligiésen Dialog, wenn man dhnliche Ausrichtungen im Buddhismus
oder Islam betrachtet, wie neuere Publikationen — etwa des Dalai Lama® oder von
islamischen Theologen® — zeigen.

Durch die Annihrung von Verantwortung und Compassion wird die Frage
nach Kausalzusammenhingen und Ursachenerklirungen von Ungerechtigkeit, Ge-
walt und Leid in keiner Weise verdringt oder beseitigt. Es wird ein neuer Blick auf
die Geschichtlichkeit und Situationsbezogenheit von Menschen und ihrem Drama
gerichtet. Uber jegliche Form von Pastoralromantik oder Sentimental-Ethik hin-

— Discipline a confronte sul De o/untario. In ricordo di Padre Dalmazio Mongillo o.p., Roma
2005, 337-391.

" D. Mongillo, Notte del 1’ settembre 1998. 70 anni, in:

http://archivio.comunecusanomutri.it/ ARCH_PERSONAGGI/Padre_Dalmazio/dalmazio_
000002.htm

* Vagl. J. B. Metz, Compassion. Zu einem Weltprogramm des Christentums im Zeitalter des Plu-

ralismus der Religionen und Kulturen, in: Ders.- L. Kuld - A. Weisbrod (Hg.), Compassion.
Weltprogramm des Christentums. Soziale Verantwortung lernen, Freiburg 1. Br. 2000, 9-18.

* Vgl. Dalai Lama, Beyond Religion: Ethics for a Whole World, London 2012.

40

Vel. M. Khorchide, Islam ist Barmherzigkeit : Grundziige einer modernen Religion, Freiburg i.
Br. 2012.

12



weg, spielt Compassion auch in der Moraltheologie eine entscheidende Rolle, wenn
sie das Augenmerk auf die Existenz lenkt, deren Briiche sie zu verstehen und deren
Gelingen sie zu ermdéglichen versucht.

Fir die christliche Ethik bleibt Compassion nicht eine Tugend im Tugendka-
talog, sondern sie wird zum Paradigma fir das Verstindnis der Genese und Gel-
tung sittlicher Verpflichtung (so etwa James Keenan)*' oder zur Ressource fiir Um-
orientierung in der Frage des Umgangs mit eigenem, fremdem und kosmischem
Leid (so etwa Maureen O’Connell).” Und all das hat Konsequenzen, die ich hier
auf einer zweifachen Ebene kurz thematisieren mochte.

Die erste betrifft neues Nachdenken tber die Relation zwischen ethischen
Prinzipien und sittlicher Lebenspraxis. Ereignisse der letzten Wochen — etwa die
anfangs erwahnte Abweisung einer vergewaltigten Frau in Koélner katholischen
Kliniken oder (noch tragischer!) der Fall einer Frau, die in Irland in Folge einer
verweigerten Notabtreibung starb® — zeigen in aller Hirte, welche Spannung es er-
zeugen kann, wenn das Festhalten an Prinzipien Gber die Dramatik der Biographie
konkreter Personen gestellt wird. Diese Spannung ist letztendlich die zwischen
Wahrheiten und Lebenskontexten, idealer und realer Welt, mit der die Ethik eigent-
lich auszukommen hat. Diese Spannung entsteht und radikalisiert sich dort, wo
Menschen, die Begleitung und Orientierung suchen, damit sie ihre Lebenssituation
bewiltigen konnen, mit dem harten Granit von nicht verhandelbaren Prinzipien
entgegengetreten wird. Um diese Spannung im Bild zu fassen, kann man an die
Lektion der griechischen Antike denken, die Plutarch uns in aphoristischer Form
sagt: ,,Der Geist ist nicht wie ein Gefil3, das gefillt werden soll, sondern wie Holz,
das lediglich entziindet werden will“.* Glanz der Wahrheit und Tragik des Alltags
sind zwei GrofBen, die in einer Balance zueinander zu stehen haben und nicht im-
mer ganz zueinander passen. Die Ethik ist in erster Linie nicht eine Wahrheitssys-
tematik, sondern eine Theorie menschlicher Lebensfithrung unter dem Vorzeichen
weltanschaulicher Optionen und so wird sie Begleiterin und Gestalterin der Exis-
tenz.

Dieser Blick aufs Reale und seine Komplexitit geht oft verloren, wenn Ide-
alvorstellungen durch ausnahmelose Prinzipien propagiert werden. Die Wende zur
realen Lebenswelt betrifft nicht nur einzelne Personen, sondern auch kulturelle

41

Vgl. J. F. Keenan, Commandaments of Compassion, Franklin/Wisc., 1999, in dem der Verf.
eine Relektiire des Dekalogs mit Hilfe der Kategorie Compassion anbietet.

42

Vgl. M. O’Connell, Compassion. Loving our Neighbor in an Age of Globalization, New York
2009, wo die Autorin den philosophisch-politischen Ansatz von M. Nussbaum (92-119) und
den theologisch-politischen Ansatz von J. B. Metz (12—147) als Referenzen fiir ihr Verstind-
nis von Compassion aufnimmt.

® - Irland: Arzte verweigerten Abtreibung — Schwangere tot®, in: Die Welt, 16.11.12; , Kéln: Ka-
tholische Kliniken weisen Vergewaltigungsopfer ab®, in: Siddeutsche.de, 17. Januar 2013.

* Plutarchus, Moralia, hg. von Ch. Weise, Wiesbaden 2012, 2 Bd., I, 18.

13



Kontexte und kollektive Identititen, wie immer wieder die Diskussion um die in-
terkulturelle Ethik zeigt.” Die Anspielung an das ,,Feuer unter der Asche®, die
Kardinal Martini in Anlehnung an die Metapher von Katl Rahner® in seinem letz-
ten, beeindruckenden Interview kurz vor seinem Tod gemacht hatte, bringt die
Anklage zur Sprache, man verdecke so oft mit der Asche der Wahrheit das glithen-
de Feuer der Existenz.”

Die Bedeutung von Prinzipien und ihre Dialektik in Sachen der Moral wird
von Thomas von Aquin mit dezidierter Klarheit auf den Punkt gebracht: ,,Die
praktische Vernunft bezieht sich auf Konkretes, unter das auch die menschlichen
Handlungen zu zahlen sind und deswegen .... je mehr man zu den einzelnen Situa-
tionen kommt, desto mehr ist Unbestimmtheit zu erwarten®.* Dieser Blick auf das
Konkrete und Geschichtliche wurde neuerlich in einem Text der , Internationalen
theologischen Kommission® thematisiert, wo wir lesen konnen: ,,Je mehr die Ethik
sich mit konkreten Situationen befasst, umso mehr muss sie sich auf die Weisheit
der Erfahrung berufen, auf eine Erfahrung, die Beitrige anderer Wissenschaften
einbezieht und die sich vom Kontakt mit Frauen und Minnern nihrt, die sich han-
delnd engagieren. Nur diese Weisheit der Erfahrung erlaubt die Vielfalt von Um-
stinden zu berticksichtigen und zu einer Orientierung dariiber zu gelangen, wie das

Gute hier und jetzt zu vollbringen ist*."

Die Berufung auf allgemeingtltige Prinzipien und ihren absoluten
Wahrheitsanspruch ist im Bezug auf konkrete Situationen — um es mit Antonio
Rosmini zu sagen — keine Richtigkeits- und Wirksamkeitsgarantie.” Ja sie kann so-

* Dazu vgl. K.-W. Merks, Grundlinien einer interkulturellen Ethik. Moral zwischen Pluralismus

und Universalitit, Fribourg 2012.

" Zwei Beispiele: “Wir konnen diese Gnadengabe wie ein Feuer unter der Asche des Alltags

entfachen”: Gott liebt dieses Kind, K. Rahner, Simtliche Werke, Freiburg i. Br. 2003, Bd. 10,
209; “Wie oft verdeckte gescheites und billiges Menschengerede wie Asche das Feuer deiner
eigenen Worte”: Ein alter Pfarrer, Ders., Simtliche Werke, Freiburg i. Br. 2010, Bd 20, 291.

¥ Kardinal Martini gestorben. Letztes Interview als “spirituelles Testament”- 3. September 2012,

in: http://www.pro-konzil.de/?p=1307

»Sed ratio practica negotiatur circa contingentia, in quibus sunt operationes humanae, et ideo, etsi in communi-

bus sit aligna necessitas, quanto magis ad propria descenditur, tanto magis invenitur defectus“. 1, 11, q. 94, 4.

“ Internationale Theologische Kommission, Auf der Suche nach einer universalen Ethik. Ein

neuer Blick auf das natiirliche Sittengesetz, Roma 2009, nr. 54.

* Der italienische Philosoph und Theologe Antonio Rosmini (1797-1855) stellt inmitten eines

sich verbreitenden und von ihm bejahten Aufklirungsklimas die Funktion und die Bedeutung
von Prinzipien im Kontext sittlichen Denkens als etwas Dynamisches dar. Prinzipien geh6ren
der Welt der Idealvorstellungen an, die aber mit der Welt des Realen nicht verwechselt werden
darf. Hinzu kommt fiir ihn, dass ,,die Prinzipien zwar wahre und gute sind, sie sind aber nicht
ausreichend, um moralische Fille zu 16sen (Trattato sulla coscienza morale, nr. 803) und ,,ei-
ne zu breit angelegte Anwendung der Prinzipien beraubt sie ithrer Wirksamkeit und Zielgerich-
tetheit™ (ebd. Nr. 804). Vgl. dazu Principio, in: Grande dizionario antologico del pensiero di
Antonio Rosmini, hg. Von C. Bergamaschi, Roma 2001. 4 Bd., 111, 787-844.

14



gar ,schadenerregend und deshalb irrational” werden (damnosum, et per consequens
irrationabile’’). Nur Verantwortung im Sinne der Compassion, d.h. nur ein
wahrhaftig bejahendes Ernstnehmen der konkreten Lebenswelt von Personen,
kann eine solche Gefahr tberwinden. Dariiber hinaus koénnen Prinzipien zu
unangemessenen und gewaltvollen Frontenbildungen fithren und instrumenta-
lisierende Inszenierungen von Wahrheitsanspriichen legitimieren, deren Kompa-
tibilitit mit dem Inhalt religiésen Denkens und religiéser Praxis nur schwer zu
vereinbaren ist.

Die theologische Dimension der Ethik fordert hingegen — und dies ist nun
die zweite Konsequenz — ein Denken vom Herzen her. Das Motiv der Theologia cor-
dis, das sich von Augustinus Uber Bonaventura bis Pascal, Guardini und Rahner
zieht, fihrt direkt zu einer ,,Ethik des Herzens* nicht im Sinne der Disziplinierung
von menschlichen Leidenschaften durch ethische Normen, sondern als Versuch,
das Zentrum menschlichen Seins, Denkens und Handelns neu zu verorten.”® Eine
Ethik des Herzens férdert Begleitung, Weggemeinschaft, sanftes Zuhéren und die
ausgestreckte Hand; sie ist schwer zu vereinbaren mit Indoktrinierung, autoritirer
Fihrung, affirmativem Diktat und moralischem Zeigefinger. Sie kann vor der
Uberforderung bewahren, durch das blendende Licht der Wahrheit das Leben und
das Handeln des Menschen ein fir allemal beleuchten zu wollen, und die heilende
Funktion des Schattens einnehmen, der Erholung und neue Energie gegen den
ethischen Stress schenkt: ,,Uma sombra que suaviza e uma proximidade que cura*’
wirde sie werden.

Mit einem Wort, und in Ruckgriff auf eine biblisch-theologische Kategorie,
ist hier von Trost die Rede. Der zu frith gestorbene Kollege und Freund Erich
Zenger benennt die tiefgreifenden Dimensionen dieser Kategorie vor dem Hinter-
grund der hebriischen Wort- und Begriffsbildung. In seinem Aufsatz mit dem Ti-
tel: ,,Biblische Miniaturen tber Trosten und Trost“ dokumentiert er, dass Trosten
und Trost auf die Grundbedeutung von ,heftig atmen®, ,,aufatmen®, ,,durchatmen®
zurickgehen. Und da Atem und Lebensvollzug biblisch gesprochen affin sind,

*'S. Th., I, 11, q. 94, 4. Und in seiner ,,Prudentia-Lehre* geht Thomas noch weiter, indem er
sagt: ,,Prudentia enim non considerat solum universalia, in quibus non est actio; sed oportet
quod cognoscat singularia, eo quod est activa, idest principium agendi... Quia igitur prudentia
est ratio activa, oportet quod prudens habeat utramque notitiam, scilicet et universalium et
particularium; vel, si alteram solum contingat ipsum habere, magis debet habere hanc, scilicet
notitiam particularium, quae sunt propinquiora operationi”’. Sancti Thomae de Aquino, Sen-
tentia libri Ethicorum, Liber VI, Lectio 6.

** Dazu vgl. G. Hover, Das menschliche Herz — moraltheologische Erwigungen zu einer Theo-

logia cordis, in: G. Augustin — J. Reiter — M. Schulze (Hg.), Christliches Ethos und Lebenskul-
tur, Paderborn 2009, 171-187.

* Vgl. Uma sombra que suaviza e uma proximidade que cura. Repensar as ética teolégica. En-

trevista a Antonio Autiero conduzida por Vitor Coutinho, in: Umanistica e Teologia. 32:1
(2011) 9-35.

15



kommt er zu dem Fazit: ,,Fir das Bedeutungsspektrum ,Trost® bedeutet dies: Wer
Trost erfihrt, erfahrt Hilfe und Kraft zum ,Aufatmen® und zum (Weiter-)Leben.
Wer Trost spendet, spendet und mehrt Leben. Von wem Trost ausgeht, ist Quelle
des Lebens und des Heils“.**

Mit einem solchen Trost-Konzept sollte die Moraltheologie viel anfangen
wollen. Sie kann mit Hilfe solcher Sachverhalte ithre Identitit schirfen und ihren
epistemologischen Status tberdenken, indem sie ihre Anspriiche, Aufgaben und
Methoden neu definiert. Dabei konnte sie neue Méglichkeiten entdecken, Auswege
aus der Klemme einer Binnen- und Gehorsamsmoral zu finden, sich als authenti-
sche Lebenshilfe zu positionieren und dadurch an den ethischen Diskursen in plu-
ralen Gesellschaften teil zu haben.

Z.um Schluss

Das Spiel mit den drei Karten habe ich auch deshalb als Metapher fiir meine moral-
theologischen, fundamentalethischen Uberlegungen verwendet, weil sie kulturanth-
ropologisch und ideengeschichtlich ein bestimmtes Bild dessen transportiert, wie
Menschen ambivalent und zweifelhaft miteinander umzugehen vermogen. Der
oben zitierte Historiker P. Newmann notiert: ,,Betrug beim Kartenspiel gibt es
ebenfalls schon frih. Das Pariser Strafregister dokumentiert, dass ein Betrugsspiel
dhnlich dem ,Three Card Monte’ schon 1408 erfolgreich eingesetzt wurde, um die

Leichtgliubigen und Gierigen ihres Geldes zu erleichtern.*.”

Dieser Brauch wird beeindruckend im Olgemilde von Caravaggio aus dem
Jahre 1594 mit dem Namen ,,I Bari® dargestellt: Die Szene zeigt zwei junge Gau-
ner, Komplizen, die versuchen, ihr ahnungsloses Opfer beim Kartenspiel zu betri-
gen. Menschenverachtung und Stérung des sozialen Friedens sind dabei unbe-
streitbar. Deswegen sind Formen des Glickspiels immer wieder und bis in die
jungste Zeit verboten worden (ein Beispiel ist die Tabella dei giuochi proibiti von
1929 — unter nr. 21 ist das Spiel mit den drei Karten genannt). Das Schlimme bei
solchen Spielen ist, dass Menschen sich so oft deswegen zum Gliicksspiel wenden,
weil sie Hoffnung auf Gewinn haben, weil sie Engpisse und Notsituation tberwin-
den wollen. Mit den Hoffnungen und Erwartungen notleidender Mitmenschen be-
triigerisch umzugehen, ist wahrhaftig verwerflich.

Die Karten der Moral theologisch neu zu mischen, hat die Absicht, Hoff-
nungen und Erwartungen des Menschen auf mehr Moralsinn, Authentizitit und

> Vgl. E. Zenger, Biblische Miniaturen tber Troésten und Trost, in: T. R. Peters — CL. Urban
(Hg.), Uber den Trost. Fiir Johann Baptist Metz, Ostfildern 2008, 182-187, 182.

> P. B. Newmann (s. Note 7).

16



Menschlichkeit nicht auszubeuten, sondern wahrzunehmen und zu bejahen; sie da-
bei nicht zu betriigen sondern zu begleiten. Ethos und Pathos sind nicht voneinan-
der zu trennen. So sind Moraltheologinnen und Moraltheologen herausgefordert,
sich an die Seite deren zu stellen, die auf der Suche nach dem gelingenden Leben
sind. Sie kommen und wollen ihre Karten spielen: Die Karte der Identititsfindung
und Krisenbewiltigung und einer Stellung in Leben, Gesellschaft und Kirchen; die
Karte der Beziehungsgestaltung oder der neuen Chancen. Finden sie in Moraltheo-
loginnen und Moraltheologen Komplizen, die sie mit raffinierter Prinzipienverkiin-
digung ,,iber den Tisch ziehen*? Oder haben sie das Gliick, in thnen Akteurinnen
und Akteure in einem fairen Spiel zu finden, das Freude am Leben und Kraft fiir
die notwendigen Anstrengungen gibt?

Gerade mit diesen Fragen hiangt die Metapher zusammen, die ich als Raster
fiir meine Uberlegungen verwendet habe. Eins ist mir dabei klar: Entscheidend ist
auch der Spieltisch, auf den man die Karten legt. Und ich bin der Uberzeugung,
dass die Karten der Freiheit, der Rationalitit und der Verantwortung — also die
Karten der Moral — theologisch am besten auf dem griinen Spieltisch des II. Vati-
kanischen Konzils gespielt werden koénnen. Dort begegnet man dem Aufbruch in
eine gottestreue, menschenfreundliche und weltoffene Moral. Andere Tische kann
ich mir nicht vorstellen, mindestens keine, die frei von Betrugsversuchen wiren.

Das Spiel mit den Karten der Moral habe ich bei vielen Menschen gelernt —
einige davon habe ich hier ausdriicklich erwihnt. Aber ich habe auch versucht, das
Spiel mit den Karten der Moral anderen Menschen beizubringen, oder zumindest
in ihnen die Freude und die Leidenschaft dazu zu wecken. Die drei genannten Kar-
ten konnte ich auch mit Bezug auf die Arbeiten, die in diesen Jahren am Lehrstuhl
entstanden sind, illustrieren. Nur ein Beispiel in Stichworten™: Freiheit im Moder-
nisierungsprogramm der theologischen Ethik (Stephan Goertz); Gliterabwigung als
Strategie fiir moralisch vertretbare Terrorbekimpfung (Katharina Klocker); Gewis-
sen als anthropologisch-ethische GroBe in der katholisch-nordeuropiischen Re-
naissance (Rudolf Hein) — und viele, viele mehr.

Ich schlieBe diese Vorlesung mit einer dreifachen Hoffnung, die mir zugleich
Anlass zum Dank gibt.

Zum Ersten: Ich hoffe, in all diesen Jahren das Spiel fair gespielt zu haben.
Dazu habe ich auf die Unterstiitzung von vielen zihlen kénnen, denen ich hier
danken mochte: Dekanen, Kolleginnen und Kollegen der Fakultit und im weiteren

** Vgl. St. Goertz, Moraltheologie unter Modernisierungsdruck. Interdisziplinaritit und Modet-
nisierung als Provokationen theologischer Ethik — im Dialog mit der Soziologie Franz-Xaver
Kaufmanns, Munster 1999; R. B. Hein, ,,Gewissen® bei Adrian von Utrecht (Hadrian VI),
Erasmus von Rotterdam und Thomas More. Ein Beitrag zur systematischen Analyse des Ge-
wissensbegriffs in der katholischen nordeuropiischen Renaissance, Munster 1999; K. Klocker,
Zur Moral der Terrorbekimpfung. Eine theologisch-ethische Kritik, Ostfildern 2009.

17



Universitatskontext — Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern am Lehrstuhl — Assisten-

ten, Studentischen Hilfskriften — Sekretirinnen — auch aus Dekanat, Verwaltung,
EDV.

Zum Zweiten: Ich hoffe, Spall am Spielen mit den Karten der Moral bei den
Studierenden, Doktorandinnen und Doktoranden, Habilitandinnen und Habilitan-
den erweckt zu haben. Thnen allen gilt heute in erster Linie mein Dank: Sie waren
und sind nicht nur Adressaten unseres akademischen Berufs; sie sind der Berechti-
gungsgrund dazu.

Zum Dritten: Nun ist fiir mich Zeit zu gehen. Andere sollen kommen und
sie sind herzlich willkommen. Oder gar anderes soll kommen — und das ist auch gut
so!

Fir mich hoffe ich, dass ich noch ein bisschen Lebenskraft und Schaffenswille ha-
ben werde, damit dieses Spiel heute nicht ganz zu Ende geht.

Und dass Sie mir zugehort haben, dafiir sage ich einfach: Mille grazie!

18



