Das oOsterliche Lied in der Kirche und in der Welt zum
Klingen bringen

FUr einen katholischen Theologen ist die Ehrendoktorwiirde der Theologischen
Fakultét der Universitdt M Unster vergleichbar mit der Verleihung des Oscars. Im
Unterschied zu den Oscarpreistragern weil3 ich schon seit einiger Zeit, dass mir
diese Ehre bevorsteht und muss jetzt nicht Uberrascht wirkend auf die Bihne
springen und von Dankbarkeit Gberwaltigt vom grofdten Tag meines Leben
sprechen. Das muss und werde ich nicht tun. Mit einer Ausnahme. Ich bin
Uberzeugt davon, dass in diesem Moment meine Mutter und mein Vater vom
Himmel her voller Stolz ganz gebannt mit verfolgen, was hier geschieht und
dass das heute geschieht verdanke ich neben meiner Frau und meinen Kindern,

vor allem auch meinen Eltern.

Von Karl Barth wird gesagt, er gehe davon aus, dass man an der Garderobe im
Himmel seine Doktorhiite abgeben misse. Wenn es bel mir einmal soweit ist,
werde ich meine Urkunde von Mnster auf alle Félle mitnehmen. Vielleicht hilft
sie mir ja, wenn mir noch ein paar Punkte fehlen fir den Einlass. |hnen, meine
Damen und Herren der katholischen Fakultét jedenfalls ein herzliches Danke fir
diese Auszeichnung, Ihnen, lieber Professor Thomas Schiiller Danke fir ihre

Wrdigung.

Vor genau 40 Jahren — 1972 —traf ich den heutigen Erfurter Bischof Joachim
Wanke — damals war er noch Assistent von Prof. Heinz Schirmann- in der Bar
Mosqguain Prag. Wir sind uns seitdem immer wieder begegnet. Alsich ihnim
letzten Jahr an seinem 70. Geburtstag in aler Frihe anrief, sagte er mir am
Schluss unseres Gespréches, er wiinsche mir etwas von der Freude des
Auferstandenen. Dieser Wunsch wirkte bel mir noch lange nach. Spéter lasich
in einem Beitrag von ihm Uber die Kirche: , Die Kirche kann sich nicht selbst

garantieren. Sieist Widerschein des Evangeliums. Sieist fir das Evangelium,



um des Evangeliums willen da. Sieist —im Bild gesprochen — nicht die Melodie
selbst, sondern nur deren Resonanzraum. Sie muss und darf das Osterliche Lied,
das allein von Gott ausgeht, zum Klingen bringen. Davon lebt sie. Dasist ihre
Aufgabe. Nicht mehr und nicht weniger”.(1)

Wo vernehmen wir dieses Gsterliche Lied in der Kirche und in der Welt? Ich
spreche bewusst nicht nur von der Kirche, sondern auch von der Welt, weil ich,
wenn ich gefragt wirde, was der Beweis fur den Stindenfall der Welt ist, mit
Paul Tillich antworten konnte: “die Religion selber, namlich einereligitse
Kultur neben einer Welt in dieser Kultur und ein Tempel neben einem Rathaus,
das Abendmahl neben einem téaglichen Abendessen, das Gebet neben der Arbeit,

Meditation neben Forschung, caritas neben eros...« . (2)

Es sind in diesen Tagen auch genau 40 Jahre her, dassich als Schiiler Karl
Rahner in Miinchen besuchte, um mit ihm en Interview fir unsere
Schillerzeitung zu fuhren. Wenn ich heute dieses Interview nachlese, binich
erstaunt, dass die Themen, mit denen ich mich in den letzten Jahrzehnten befasst
habe, genau die Themen sind, die ich auch damals schon in diesem Gesprach
mit Karl Rahner angesprochen habe: Priester, Zdlibat, Sexualitét und nattrlich
die Kirche. Mir ist von diesem Gesprach in meinem Gedéachtnis vor allem haften
geblieben, dass er damals schon von der Kirche als der ecclesia semper
reformanda sprach. Weiter hat folgende Passage aus diesem Gespréch tief in
meinem Herzen und meiner Seele einen Platz gefunden und mich in den letzten

Jahrzehnten stark gepragt.

Auf die Frage des damals 21Jahrigen auf dem Hintergrund der Einstellung der
fortschrittlichen Wochenzeitung ,, Publik”: ,, MUsste eigentlich nicht jeder
Uberzeugte Katholik diese Kirche verlassen oder darf er seine Zugehdrigkeit
tatsachlich noch rechtfertigen mit der Devise: Lieber reformieren von innen her

as bekampfen von aul3en her?‘, auf diese Frage antwortete Karl Rahner: ,, Wenn



ich ein Christ bin, wenn ich meine, dass zum Christentum auch eine
Gemeinschaft des Glaubens gehdrt, wenn ich der Meinung bin, dass eine solche
Glaubensgemeinschaft eine Glaubensgemeinschaft mit Institutionen sein muss,
dann mussich, wenn ich Christ, erst recht, wenn ich katholischer Christ bin, die
konkrete Kirche grundsétzlich bejahen. Von daher ist es dann selbstverstandlich,
dassich, wennich meine, sie sei zu reformieren, das nur von einer Reformation
von innen her versuchen kann... dass man also, ..., den langen Marsch durch

die Institution notwendigerwei se antreten muss.*

Dieser lange Marsch durch die Institution, den ich seitdem gegangen bin und auf
dem ich mich in einer gewissen Weise auch heute noch befinde, war von vielen
schdnen, aber auch von vielen schwierigen Erfahrungen gepréagt. 1ch méchte
nicht verschwelgen, dass es auf diesem Weg auch Zeiten gab, in denen ich grof3e
Zweifel hatte, ob das der richtige Weg ist, auch, ob diese Kirche wirklich die
Kircheist, fur dieich mein Herzblut einsetzen méchte. Die Kirche, von der
Joseph Ratzinger in seiner Einfiihrung in das Christentum schreibt: ,, Nur wer
erfahren hat, wie Gber den Wechsel ihrer Diener und ihrer Formen hinweg
Kirche die Menschen aufrichtet, ihnen Heimat und Hoffnung gibt, eine Heimat,
die Hoffnung ist: Weg zum ewigen Leben — nur wer dies erfahren hat, weil3, was
Kircheist, damals und heute”. (3) Ich konnte es gut verstehen und kann es gut
verstehen, dass viele in meiner alerndchsten und weiteren Umgebung dieser
Kirche, die ausihrer Sicht und nach ihrer Erfahrung ihnen eben nicht Heimat
und Hoffnung gab, verlassen haben und es sich dabei oft nicht einfach gemacht
haben.

Mir haben auf meinem Weg in der Kirche Personen wie Pierre Teilhard de
Chardin, Karl Rahner, Thomas Merton und Henri Nouwen geholfen, nicht
aufzugeben, dabel zu bleiben, tiefer zu sehen, die aul3ere Kruste Kirche von dem
Kern zu unterscheiden, um den es wirklich geht: die Melodie, das dsterliche

Lied, das allein von Gott ausgeht, und das in der Kirche und in der Welt zum



Klingen zu bringen Aufgabe der Kirche ist beziehungsweise ihre Aufgabe sein
sollte. Ich habe von ihnen auch gelernt, sensibler dafir zu werden, wo dieses
Osterliche Lied in der Kirche, aber auch auf3erhalb der Kirche zum Klingen

kommit.

So schreibt Thomas Merton in einem Brief an die Theologin Rosemary Radford
Ruether: ,, Ich frage mich manchmal, ob die Kirche echt ist. Ich glaube es, wie
du welild. Aber manchmal frage ich mich, ob ich verriickt bin, das zu glauben.
Binich Tell eines groflen Schwindels? Ich driicke mich vielleicht nicht so gut
aus, wie ich mochte: Ich spiire echtes Vertrauen in die Tatsache, dass Christusin
der Welt préasent ist, und daran zweifle ich keinen Augenblick. Aber ist diese
Présenz dort, wo wir esvon ihr behaupten? Wir zeigen alle irgendwo hin, aber

mein Verdacht ist, dasswir in die falsche Richtung zeigen.” (4)

|ch habe gemerkt, wenn ich in dieser Demut von Kirche und Gott sprechen
kann, mit dieser Zurtickhaltung und das ganz bewusst auch als katholischer
Christ, dann, ja dann kann die Kirche auch ein Ort sein, an dem immer wieder
einmal leise, dann wieder lauter das Gsterliche Lied zum Klingen kommt, wobel
dieser Ort fir mich vorwiegend die Eucharistiefeier ist, auf dieich, glaubeich,
nie verzichten kénnte und wollte. Wenn ich in dieser Demut von Kirche und
Gott spreche, dann vernehme ich aber auch in der Welt die Osterliche Melodie,
wenn in dem, was in der Welt geschieht, das geschieht, was eigentlich in der
Kirche geschehen misste, ich dabei und darin Gottes Anwesenheit und Wirken
spure. Man denke etwa an die Rolle und Stellung der Frauen da in der
Gesellschaft, dort in der Kirche. Oder man denke die Einstellung zur
Homosexualitdt und den Umgang mit homosexuellen Menschen, da in der
Gesellschaft, dort in der Kirche. Manchmal wére es hier angebracht statt von
Entweltlichung der Kirche von der Verweltlichung der Kirche zu sprechen und

fur diese Verweltlichung der Kirche zu pléadieren, weil und insofern in der



Toleranz, dem Respekt und der Wirdigung, die zum Beispiel Frauen in unserer
Gesellschaft erfahren — so ausbaufahig und ausbaunotwendig siesind -,
Einstellungen zum Ausdruck kommen, die zutiefst auf christlichen Werten
grunden. Hier nimmt die Gesellschaft eine Vorreiterrolle wahr, die eigentlich die

Kirche Ubernehmen misste.

Der Historiker John Boswell konnte aufzeigen, dass es letztlich das Christentum
war, das die Sklaverel abschaffte. Denn, obwohl die christlichen Kirchen sich
Uber eine lange Zeit nicht hervortaten in der Opposition gegen die Sklaverei,
waren alle Argumente, dieim 18. Und 19. Jahrhundert im Kampf gegen die
Sklaverei angeftihrt wurden, Ideen, die sich in der westlichen Welt aufgrund des
Christentums durchgesetzt hatten. V orstellungen von Néchstenliebe,
grundsétzlicher Wirde aller Menschen, die Liebe fur Freund und Feind, arm und
reich und anderes mehr. Statt christliche Prinzipien zu zwingen, sich der Welt
anzupassen, zwang das Christentum die Welt, sich christlichen Prinzipien
anzupassen. Konnte es sein, dass manche dieser genuin christlichen Werte heute
Uber die Welt Einzug in die Kirche hélt, die Welt die Kirche ,, zwingt”, sich zum
Beispiel, was die Frauenfrage oder die Beurteilung homosexueller Menschen
und homosexueller Liebe betrifft, ihrer eigenen |deale und Werte zu besinnen,
damit aber das 6sterliche Lied in der Kirche und in der Welt zum Klingen

kommt?

Das aber wollen wir doch als Kirche. Das osterliche Lied zum Klingen bringen.
Damit das geschehen kann, dirfen wir der augenblicklich allenthalben
feststellbaren Resignation, wenn es darum geht, wie es mit der Kirche
weitergeht, nicht verfallen, mtssen wir innerlich aufwachen, uns hinstellen, und
das Unsere dazu beitragen, dass diese Kirche unsere Kirche bleibt. Wir dirfen
sie nicht einfach aufgeben, auch nicht irgendwelchen Kréften Uberlassen, die

augenblicklich stérker zu sein scheinen.



Well das meine Kircheist und ich will, dass sie meine Kirche bleibt, war es
daher fUr mich immer wichtig und ist es mir heute noch wichtiger, dassich das
ins Wort bringe, was ich fir richtig und wichtig erachte, von dem ich tiberzeugt
bin. Ich mich ohne Angst in dieser Kirche bewege. Ich mich von niemanden
davon abhalten lasse, auch nicht von einem Papst oder einem Bischof, das zu
sagen, was ich als Wahrheit erkenne. Ich im Bewusstsein des koniglichen
Priestertums, an dem ich als Getaufter teilhabe, dann, wenn es notwendig ist,
den Mut habe, in Liebe und Respekt zu widersprechen, mich mit meinen
Mitchristen zu streiten, zu denen dann auch meine Brider Bischofe gehdren. Ich
bin davon Uberzeugt, dass unsere Kirche nur dann eine Chance hat, wenn wir als
Christen und Christinnen den Mut haben zu sagen, was wir as Wahrheit
erkennen, aufstehen, uns melden, widersprechen, miteinander streiten —in
gegenseitigem Respekt. Die Apostel und die Altesten haben uns das doch
vorgemacht wie wir in der Apostelgeschichte erfahren. Sie haben miteinander
gerungen und gestritten und dabei die Erfahrung gemacht, dass der hellige Geist
gerade auch in der Auseinandersetzung, in der Spannung seine Chance hat, zum

Zuge zu kommen.

Dass man mich nicht falsch versteht. Als katholischer Christ binich fir den
Papst, die Bischdfe, die Priester. IThnen kommt zum Beispiel durch die
Welhevollmacht eine ganz eigene Rolle zu. Allein sie kbnnen sich doch um
Gottes willen, wirklich Gottes wegen, nicht tber die anderen, die so genannten
Laien, stellen, ihre Eigenarten und Vorlieben, die ihnen personlich zugestanden
sein mogen, zur Norm erkléren, so als seien diese mitgeweiht worden und jetzt
fur alle bindend. Nein! Wenn es Didzesen gibt, in denen Mitarbeitern gedroht
wird, wenn sie sich nicht an kirchliche Vorstellungen halten, in denen ein Klima
der Angst und des Denunziantentums herrscht, in denen anscheinend im Namen
des Evangeliums der Dialog verweigert, die briiderliche und schwesterliche

Konfrontation als M gjestétsbel eidigung gewertet mit Ausgrenzung geahndet



wird —ja, dann und da wird die Kirche nicht als Widerschein des Evangeliums
erlebt.

Wir mussen den Mut haben, ein klerikales Verhaten, dasimmer noch meint,
von oben nach unten schalten und walten zu kdnnen, zu unterlaufen und nicht
langer zu akzeptieren, sofern es sich dieses klerikale Verhalten letztlich als eine
Kaschierung von Lieblosigkeit erweist, die mit einem spirituellen Mantel

Uberdeckt wird und dann auch noch als Willen Gottes deklariert wird.

Wenn ich von klerikalem Veralten spreche, meine ich eine Einstellung und
Verhaltensweise, fur die ein bestimmtes Denken und elne entsprechende
Verhaltensweise typisch sind. Das heifdt klerikales Verhalten beschrankt nicht
auf die so genannten Kleriker und ihr Verhalten. Wir entdecken es auch unter
Medizinern, Juristen oder den so genannten Laien. Auch kann man nicht von
vorneherein alle Kleriker mit klerikalem Verhalten in eéinen Zusammenhang
bringen, da es naturlich sehr wohl Kleriker gibt, die alles andere denn ein

klerikales Verhalten an den Tag legen. (5)

Klerikales Gebaren und Verhalten kann sich darin zeigen, dass digjenigen, die
flr andere da sind, den wirklichen Kontakt zu denen, fiir die sie da sein sollen,
verloren haben. Es gibt in diesem Fall im wahrsten Sinne des Wortes keinen
Kontakt, daein Gefdlein der Beziehung entstanden ist, bel dem die einen die
,oben“, die anderen die ,,unten” sind. Im Umgang miteinander kann das dazu
fUhren, dass die Person, die sich oben befindet, die Person, die sich unten
befindet, entpersonlicht, zu einem Objekt macht. Sie wird zu einem Geringeren
gemacht, ihre Wirde nicht langer gewdirdigt. Eine echte Beziehung ist nicht

langer moglich. Die Rolle dominiert die Interaktion.



Ein klerikales Verhalten liegt weiter vor, wenn der, der ,oben” ist, sich fir etwas
Besonderes halt beziehungsweise ihm eine Sonderrolle zugestanden wird und
dieser daraus ableitend ein Anspruchsdenken an den Tag legt, das dazu fihrt,
dass ihm Privilegien zugestanden werden, die ihn von den anderen nicht nur
unterscheiden, sondern auch abheben. Dazu kann kommen, dassihm im
Unterschied zu anderen zugestanden wird, dass das, was er tut, undurchsichtig
bleiben kann, Entscheidungvorgénge unter sich und seinesgleichen ausgehandelt
wird und Verbindlichkeit von ihm weniger eingefordert werden kann als von

jenen, die nicht zur Gruppe der von ,,oben® gehdren.

Ein entscheidendes oder sogar das entscheidende Kennzeichen klerikalen
Verhaltenist: Esfehlt an der Liebe. Diese ist von der Ideologie, der absoluten
Wahrheit, die hoher eingeschétzt wird als die Liebe, abgel 0st worden. Das
Verfolgen dessen, was anscheinend oder angeblich wichtig ist, erlaubt es gegen
die Liebe zu verstolien. Dabel scheut man sich nicht davor im religidsen Kontext
sein liebloses Verhaten spirituell zu tberhdhen oder spirituell zu kaschieren.
Die herausgehobene Position wird dazu gebraucht und missbraucht, um der
Durchsetzung der Wahrheit, der ,, heiligen Sache” Nachdruck zu verleihen.

Einem solchen klerikalen Verhalten steht ein priesterliches Verhalten
gegentiber, das sich aus der allen Getauften im 1. Petrusbrief zugesprochene
konigliche Priesterschaft ergibt und sich in bestimmten Haltungen und
Verhaltensweisen niederschléagt. So zeigt sich die priesterliche Haltung zeigt in
erster Liniein der Liebe, im liebevollen Umgang miteinander. Priesterliches
Verhalten zeigt sich darin, wenn wir bei allen unterschiedlichen Rollen und
Funktionen, die es gilt wahrzunehmen und zu beachten, bereit und fahig dazu
sind, uns gegenseitig die Fuf%e zu waschen. Wir nicht vergessen, dass es

wichtiger ist, miteinander zu sein als Recht zu haben. Wenn ich a's Christ dem,



der eine andere Meinung hat alsich nicht 1&nger die Flf3e waschen kann, mag
ich zwar furchtbar Rechthaben, aber...?, Héatte ich aber die Liebe nicht, so

nutzte es mir nichts*

Worum esim Augenblick geht, ist eigentlich ganz einfach und klar, zugleich, so
scheint es, genau das, was augenblicklich in der Kirche schier unméglich
erscheint. Es geht schlicht darum, dass wir in der Kirche wieder miteinander
reden. Auf Augenhthe. Gemeinsam als konigliche Priesterschaft, als Gottes
Volk in dieser Krise uns unterstitzen, aufeinander horen, miteinander
Uberlegen, wie es weitergeht. Aber noch einmal: auf Augenhdhe. Wieweit sind
wir noch davon entfernt. Der in Mannheim begonnene Dialogprozessist ein
guter und gut gemeinter Anfang, aber ein Dialog auf Augenhdhe ist das noch
nicht. Ich sage dasin allem Respekt vor Bischéfen wie Robert Zollitsch, Fanz-
Josef Bode, Joachim Wanke, Ludwig Schick oder Karl Lehmann und anderen.
Diese Bischofe und fiihrende Katholiken wie Alois Gliick sollten wir
untersttitzen, auch wenn , wie ich allenthalben feststellen muss, immer weniger
diesem Mannheimer Projekt eine echte Chance einrdumen, wirklich etwas zu

bewegen, ja die Stimmen sich mehren, die von einem Flop reden.

Bei einem Dialog auf Augenhohe wirde ich meinen Bridern im Bischof samt

sagen:

Liebe Brider!

Ich weil3 nicht, ob ihr uns das glaubt, aber wir wirden uns gerne einfach
vertrauensvoll auf euch, unsere Brider, dieihr ein Hirtenamt innehabt,
einlassen. Das, was ihr sagt, manchmal auch fordert, beherzigen. Mit euch
arbeiten in einer Kirche, die wir a's Gemeinschaft erleben. Eine Kirche, die sich

selbst als Gottes Kirche versteht und in der und durch die ja— oh, das wiinschen



wir uns so sehr — Christus als Lumen gentium, als Licht der V6lker aufstrahlt. In

der das 6sterliche Lied zum Klingen kommit.

Aber, so mein Eindruck, irgendetwas steht zwischen euch und uns, jedenfalls bei
einigen von euch. Kann es sein, dass manche von euch, liebe Brider,
offensichtlich immer noch glauben, uns von oben herab behandeln zu miissen.
Ist jenen unter euch, auf die das zutrifft Gberhaupt bewusst? Was glaubt ihr,wer
ihr seid? Ihr seid doch unsere Brider! Und nicht unsere Herrscher. Da kann es
doch nicht wahr sein, dassihr auf uns herabschaut und glaubt uns einfach euere
Vorgaben vorlegen zu kénnen, die wir dann zu erfllen haben. Wir sind Briider
und Schwestern! Und als Bruder und Schwestern mussen wir briderlich,
schwesterlich, geschwisterlich miteinander umgehen. Auch, weil wir uns - ihr
uns, wir euch — gegenseitig brauchen, gerade auch jetzt, wo es darum geht, dass
wir miteinander, ich betone miteinander, schauen mussen, wie es weitergeht mit

unserer Kirche.

Das aber setzt voraus, dass wir miteinander reden, diskutieren, streiten,
gemeinsam nach dem richtigen Weg schauen. Gemeinsam und auf Augenhdéhe.,
Merkt ihr nicht, wie weit weg manche von euch von uns seid, unserer
Wirklichkeit, unseren N6ten. Dem, was uns bewegt? Habt ihr vergessen, dass
nicht ihr oder der Papst der Lenker und Leiter unserer Gemeinschaft, die sich
Kirche nennt, seid, sondern der Heilige Geist? Der Heilige Geist, der ganz sicher
durch euch spricht, aber auch durch uns. Habt ihr das vergessen? Wir freuen
uns, in euch Briider zu haben, die ein besonderes Amt innehaben, die einen
wichtigen Dienst in unserer Gemeinschaft wahrnehmen. Esist gut, dass es euch
gibt und wir sind dankbar fiir den Dienst, den ihr fir uns leistet. Doch, liebe
Brider, was hdlt euch eigentlich davon ab, mit uns zusammen herauszufinden,
was der Heilige Geist von uns will, wie es weitergeht mit unserer Gemeinschaft?

Woas halt euch davon ab, in frohlicher Demut damit zu rechnen, dass, wie Karl



Rahner es sagt, ,,der Geist weht, wo er will, dass er keine exklusive Erbpacht
bei“ euch , eingerichtet hat, dass das nie vollig reglementierbare Charismatische
ebenso notwendig zur Kirche gehdrt wie das Amt, das nie einfach mit dem Geist
identisch ist und ihn nie ersetzen kann, dass auch das Amt seine wirklich
effiziente Glaubwirdigkeit vor den Menschen nur im Erweis des Geistes und
nicht durch die blof3e Berufung auf die noch so legitime formale Sendung und
Autoritét hat*. (6) In diesen Worten Karl Rahners hért man regelrecht das
Osterliche Lied erklingen.

Und wenn jetzt vom Helligen Geist und seinem Wirken in unserer Kirche die
Rede ist, da mussich gestehen, dass manchmal in mir die Frage auftaucht:
Konnte es sein, dass Gott gerade in dieser Zeit in besonderer Weise in unserer
Kirche an wesend ist, sein Geist in ihr wirkt? Dass er, sie, die ,,Ruach®, unsere
Kircheim Augenblick kraftig durcheinander wirbelt. Well es hochste Zeit it.

|ch meine manchmal wir gehen bel unserer Beurtellung dartiber, wie esum die
Kirche steht, zu sehr von einem sehr einseitig kirchlichen Blick aus, starren auf
die Zahlen, darauf, wie viele Manner zum Priestern geweiht werden und so
weiter und sofort. Wir wollen es kirchlicherseits gerne so haben, wie wir
meinen, dass es sein muss und sein sollte. Kdnnte es aber nicht sein, dass Gott
uns die Stirn bietet und sagt: Merkt ihr eigentlich nicht, dassich es ganz anders
haben mdéchte. Merkt ihr nicht, dassich mich langst nicht mehr wohlfihlein all
den Verkrustungen und Auswiichsen, die sich im Laufe der Jahrhundertein
meine Kirche eingeschlichen haben? Esjetzt einfach genug ist? Ich will, dass
meine Kirche wieder mehr wirklich der Ort ist, an dem nicht nur von der Liebe
geredet wird, sondern Liebe spurbar ist, die Liebe, dieich doch selbst bin. Und
diese Liebe nicht langer erstickt wird durch Enge und Engherzigkeit. Durch
Regeln und Dogmatismus, fur die man dann auch noch mich verantwortlich

macht?



Die augenblickliche Krise kann uns motivieren, dass wir wieder mehr
aufeinander zugehen. Denn die Krise, in der wir uns befinden, hat auch damit zu
tun,ist auch dadurch bedingt, dass wir so sehr voneinander abgertickt waren,
unsere Ideale verraten haben, es an der Liebe haben fehlen lassen, die doch
unser Erkennungszeichen ist. Sein sollte. ,, Seht, wie sie einander lieben* l&asst
Tertullian die heidnische Welt voller Hochachtung von den Christen kiinden. O
Gott, wie weit sind wir davon doch entfernt! Und doch, auch wenn mich meine
Bruder und Schwestern elnen unverbesserlichen Romantiker heif3en werden:
Darum geht es uns doch: Das 6sterliche Lied, das von Gott kommt, der die

Liebeist, in und durch die Kirche, unserer Kirche, zum Klingen zu bringen.

In unseren Gottesdiensten, wenn wir miteinander beten, gelingt es uns
manchmal eine Atmosphére zu schaffen, eine Sprache an den Tag zu legen,
einen Umgang miteinander zu pflegen, die etwas von dem koniglichen
Priestertum widerspiegelt und in denen das Osterliche Lied voll zum Klingen
kommt. Auch, weil dann wirklich Brider und Schwestern beisasmmen sind, die
mit unterschiedlichen Rollen und Aufgaben betraut sind, vor allem aber sich des
sie verbindenden koniglichen Priestertums bewusst sind und sich aus diesem
Bewusstsein heraus sich wirklich as Brider und Schwestern verstehen und dies

dann auch nach dem Gottesdienst nicht in Abrede stellen oder vergessen.

Allein, dasist die grof3e Crux, an der unsere Kirche leidet, dassim Alltag, im
aul%erliturgischen Umgang miteinander, das Bewusstsein unserer gemeinsamen
koniglichen Priesterschaft schwindet, an die Stelle der Liebe, die Gott selbst ist,
oft Lieblosigkeit, Unachtsamkeit, Respektlosigkeit treten, damit aber Gott, der
die Liebeist, aul3en vor bleibt. In der Kirche, die doch, so Bischof Joachim

Wanke, den Resonanzraum fur das Osterliche Lied, das von Gott kommt, sein



sollte. Wenn wundert es dann, dass Menschen diesen Resonanzraum woanders

suchen und auch finden! ?

Ich glaube esist deutlich geworden, wie esin unserer katholischen Kirche
zugehen konnte, wirden wir uns auf unsere Anfénge besinnen und uns
miteinander auf den Weg machen, alles zu tun, damit unsere Kirche ein
Widerschein des Evangeliums wird. Inihr die Melodie zum Klingen kommt, die
allein von Gott kommen kann. Wir sollten miteinander alles daran setzen, dass

das geschieht.

Was wurde das fir Energien freisetzen, die wir im Augenblick vergeuden, well
wir uns gegenseitig blockieren! Was wiirde das fir eine Freude machen, in einer
solchen Gemeinschaft zu leben, zu arbeiten, zu lieben, in einer Kirche, in der
das Gsterliche Lied zum Klingen kommt! Nach einer solchen Kirche sehneich
mich und Gott sei Dank gibt esjaauch diese Kirche. Ich denke an die Mé&nner
und Frauen, die sich selbstlos einsetzen fir andere, die ihre Stimme fir die
Entrechteten erheben, die ihr echtes Interesse, ihre Sorge und Zuneigung in der
Begegnung mit korperlich und seelisch kranken Menschen zum Ausdruck
bringen. Aber, ich wiinschte mir, es gabe mehr davon. Wir wirden mehr davon
spuren. Auch, weil wir eine solche Kirche, in der das 6sterliche Lied zum

Klingen kommt, so dringend brauchen oder bréuchten.

|ch troste mich hier mit Erasmus von Rotterdam, der meint: ,,Ich ertrage meine
Kirche und hoffe, dass sie sich bessert. Meine Kirche muss mich ertragen und
ich hoffe, dass ich mich bessere”, wohlwissend, dass, wie Karl Rahner das so
schon sagt, ,, alle Erneuerung, aler Fortschritt der Kirche ... gleichsam immer
wieder hineinverzehrt werden in die Erfahrung der MUhsal der Geschichte, in
die Enttauschung tber uns selbst, die wir doch die Kirche sind und sie also auch

so erfahren werden, wie wir uns erfahren missen, so wir nur wahrhaftig gegen



uns selbst sind. Wir spielen immer die unvollendete Symphonie der Ehre Gottes,

und immer nur die Generalprobe”. (7)

Als5jdhriger, so Karl Barth, habe er an einem Palmsonntag den ganzen Tag
damit verbracht, die Gardinen hochzuhalten und nach drauf3en zu schauen —in
der freudigen Erwartung, dass Jesus gleich vom Bremgartenwald nach Bern
einziehe. Gefragt, ob er nicht am Abend enttauscht war wegen der

, Parusieverzdgerung®, antwortete er: ,, O nein, keineswegs! Vielmehr habeich
gedacht, wenn das Warten auf ihn schon so schon war, wie schon wird es erst

sein, wenn er tatséchlich eintrifft!“ (8)

Ja, wie schon wird es erst sein, wenn er tatsachlich eintrifft! Der Feststellung des
Basler Neutestamentlers Oskar Cullmann, das Zweite Vatikanum sei wohl ein
heilsgeschichtliches Ereignis gewesen, setzte Karl Barth entgegen, es gebe
Immer eine letzte Unsicherheit in Bezug auf das, was ein heil sgeschichtliches
Ereignis sai, um dann die Frage zu stellen: ,Wie ist es denn?,Wenn zwei oder
drei* schlicht und unaufféllig, versammelt sind in meinem Namen (Mt 18,20),
wenn sie Ihn anrufen und I|hm danken, ist Er da nicht mitten unter ihnen? Ist das

nicht — ohne alle letzte Unsicherheit — ein, , hellsgeschichtliches Ereignis' 7

“Wer ...unter Kirche vor allem die Amtskirche und ich Zentrum versteht, tappt
in eine Falle", schreibt Franz-Xaver Kaufmann. ,,Denn dasist nicht der Kern des
Christentums, auch nicht seiner romisch-katholischen Form. Das Christentum
lebt in der Feler des Gedachtnisses an Lehre, Leiden, Tod und Auferstehung

seines Griinders und das, was daraus folgt: Glaube, Hoffnung, Liebe.” (9)

|st es nicht das, worum es letztlich geht? Wo immer wir diese Erfahrung machen
diirfen, kommt das Gsterliche Lied zum Klingen. —in der Welt und in der

Kirche. Ist er mitten unter uns. Hat die Zeit des Wartens ihr Ende gefunden,



entdecken wir tatsachlich eine Gestalt, die auf einem Esel sitzend daher reitet
und esist gleichgultig, ob es sich dabel um einen Mann oder eine Frau handelt.
Entscheidend ist dann, dass wir in diesem Moment, wenn wir stille werden, in
unserem Herzen, dawo wir sind, in der Welt, in der Kirche, das 6sterliche Lied
vernehmen, um gemeinsam erst leise und dann immer lauter in die Melodie des
Osterliches Liedes elnzustimmen und uns davon bestarken zu lassen fur unseren

Weg auf unserer gemeinsamen Pilgerschaft.

Auf dieser Pilgerschaft lassen wir nicht nach von einer Kirche zu trdumen, die,
so Pierre Teilhard de Chardin, ,,um uns zu verfihren, mit ihr zu fhlen und
vorauszufUhlen — sich fahig zu zeigen wisste, mit der Welt zu fihlen und
vorauszufihlen. Ich kann nicht zulassen, so Pierre Teilhard de Chardin, dass die
abgeschlossene oder angstliche Atmosphére, die man im Augenblick in der

Kirche atmet, die des Evangeliums sein soll.*

Und dann habe ich tatséchlich einen Traum:

Grundonnerstag, Fulwaschung. Eine illustre, auRergewdhnliche Gruppe hat sich
in der Peterskirche um Papst Benedikt XV 1. versammelt. Leonardo Boff und
seine Frau, Hans Kling, vor wenigen Tagen doch noch zum Kardinal ernannt,
auch wenn er sich zundchst etwas geziert hatte. Dann entdecke ich tatséchlich
auch Eugen Drewermann, der ein paar Worte mit seinem Nachbarn Kardinal
Joachim Meisner austauscht. Und ist das nicht Bischof Rudolf Mdller,
zusammen mit Marie-Theres Wacker und Marianne Heimbach-Steins! Ja, und
wie kommen die hierher? Das missten doch Anne Will und ihre

L ebenspartnerin Miriam Meckel sein, zwischen ihnen Bischof Franz-Josef
Overbeck, der sich da offensichtlich sehr wohl fuhlt? Ja und auch Franz-Xaver
Kaufmann hat sich eingefunden, vertieft in ein Gesprach mit Bischof Felix

Genn. Der Papst macht seine Runde, wascht allen die Flil3e, assistiert von



seinem Sekretar Georg Ganswein, der bei einigen Jingern und Jingerinnen ganz
schon ins Schwitzen gerét. Als Benedikt XVI. bei der Frau von Leonard Boff
ankommt, wascht er ihr die Fll3e und bittet sie dann, ihren Platz einnehmen zu
durfen, um sich von ihr die Fife waschen zu lassen. Sie wascht sie zértlich und
kisst sie. Papst Benedikt scheint es zu genief3en. Der liebe Gott, der das alles
vom Himmel aus beobachtet, wundert sich sehr, greift an seine Brust und meint:
» Mir wird es pl6tzlich so warm ums Herz. Wie lange nicht mehr, wenn ich an
meine katholische Kirche denke. Vidlleicht, vielleicht... ? Ich will ihr noch

einmal eine Chance geben.”

Nur en Traum?

Literatur

(1) Joachim Wanke, Evangelisch und Katholisch, in: Christ in der
Gegenwart, Nr.23/2011,253

(2) Christian Feldmann, was uns unbedingt angeht, in: Publik Forum
Br.11,Juni 2004

(3) Joseph Ratzinger, Einfuhrung in das Christentum,M tinchen 2005,326

(4) Mary Tardiff, At Home in the World. The Letters of Thmas Merton and
Rosmary Ruether, New York 1995,17

(5) George B.Wilson, Clericalism. The Death of Priesthood, Colleville 2008

(6) Karl Rahner, Strukturwandel derKirche as Aufgabe und Chance,
Freiburg 1972

(7) Christ in der Gegenwart, Nr.26/2012

(8) Eberhard Busch, Meine Zeit mit Karl Barth. Tagebuch 1965 — 1968,
Gottingen 2011

(9) Fanz -Xaver Kaufmann, Wasist katholisch, wasist ,,réomischer Geist”?,
in: Christ in der Gegenwart, Nr.38!2011,422






