Franz-Xaver Kaufmann 26. June 2012

Was mir das Zweite Vatikanische Konzil bedeutet®

Die Verleihung des Ehrendoktorats der katholischen Theologie durch Ihre Fakultét bedeutet
mir aus mehreren Grinden viel. Zundchst als Bestétigung, dass meine gelegentlichen kirchen-
kritischen AufRerungen zum mindesten von Seiten einer der bedeutendsten theol ogischen Fa-
kultéten Deutschlands al's eher hilfreich denn a's kirchenschadlich angesehen werden. Sodann
aber auch aus eher personlichen Griinden, die mit der Lokalitdt MUnster zu tun haben. Meine
Familie mitterlicherseits war seit dem 18. Jahrhundert in Minster anséssig, und meine liebe
Muitter betrachtete Minster, den Wohnort ihrer Grof3mutter, alsihre Heimat. Noch heute sind
Haus Gragl, der 1andliche Wohnsitz meiner Urgro3mutter, und die nahe gel egene Gastwirt-
schaft Maikotten in Familienbesitz. Meine Mutter heiratete in die Schweiz, und so binichin
der katholischen Diaspora von Zirich aufgewachsen, einer der grof3en Stétten der Reformati-
on. Die Diaspora hat auch mein Verhdtnis zum in meiner Jugend herrschenden Katholizismus
gepréagt, der mir recht integralistisch vorkam. Im Jahre 1963 zog ich dann mit meiner jungen
Familie aus der Schweiz nach MUnster um, wo mir ein Onkel, im Zweiten Weltkrieg General-
leutnant der Luftwaffe, das Einleben sehr erleichtert hat. Ihm verdankeich erst ein Verhdltnis
zur deutschen Geschichte, denn als Schweizer, wegen meiner deutschen Multter oft gehénselt,

hatte ich mir diese eher vom Leibe gehalten.

An der Universitat Mnster habe ich, geférdert durch Helmut Schelsky und Joachim Matthes,
am 2. Juli 1968 vor der damaligen hemdsérmelig vor mir sitzenden rechts-und staatswissen-
schaftlichen Fakultét meinen Habilitationsvortrag gehalten - bei fast 40 Grad im Schatten und
im schwarzen Anzug - und wurde fir Soziologie und Sozialpolitik habilitiert. In den neun
Jahren unseres Lebensin Munster kam ich auch mit bedeutenden Vertretern lhrer Fakultét
wie Karl Rahner, Josef Ratzinger, Johann Baptist Metz und Peter Hiinermann in Kontakt.
Unvergessen sind auch die Impulse, die ich von den damaligen Studentenpfarrern Hans Wer-

! Korrigierte Dankrede fir die Verleihung des Ehrendoktorats durch die Katholisch-Theol ogische Fakultét der
Universitét Mlnster am 22. Juni 2012.



ners, Reinhold Waltermann und Ferdinand Kerstiens erhielt. Und last but not least fihleich
mich durch die Verleihung I hres Ehrendoktorats besonders geehrt, weil Sie als Fakultét auch
dem von mir sehr verehrten Hans Urs von Balthasar seinerzeit den Ehrendoktor verliehen
haben. Seine den Ernstfall des christlichen Glaubens betonende Dankesrede bleibt mir unver-
gesdlich.

Den Anlass fir unsere heutige Feier bildet die Erinnerung an das Zweite V atikanische Konzil
welches vor einem halben Jahrhundert eréffnet wurde. Damals war ich dreif3ig Jahre at und
kann somit als Zeitzeuge gelten, auch fir die vorkonziliare Zeit. Mein Verhdtnis zu den Kon-
Zilsereignissen war stark durch meinen Bruder, den Jesuiten Ludwig Kaufmann bestimmt, der
zunéchst als rechte Hand Mario von Galli‘s und dann immer selbstandiger in der von den
Zircher Jesuiten herausgegebenen Zeitschrift ,, Orientierung® Uber die Konzilsereignisse be-
richtete. Ich konnte spéter feststellen, dass er unter vielen Konzilsberichterstattern recht be-
liebt war, und zwar nicht nur wegen seines heiteren Wesens, sondern auch, weil er im Presse-
saal des Vatikans gefiirchtet war. Er vermochte es, mit der unschuldigsten Miene die heikels-

ten Fragen an die Arkana des Vatikans zu stellen.

Dennoch hatte ich zu jener Zeit andere Sorgen als das Konzil. Ich beobachtete esin der eher
distanzierten, Haltung eines katholischen Laien, der von Theologie nicht viel verstand. Erst
viel spéter, alsich durch verschiedene Umstande in ein fortgesetztes Gesprach mit der Theo-
logie geriet und im Rahmen der Gorres-Gesellschaft selbst ein Projekt ,, Vatikanum Il und
Modernisierung” initiierte,? habe ich begonnen, mich mit den Inhalten und K ontexten des

Konzils zu befassen.

Was aber hat mich als Zeitzeuge damals beeindruckt? Dawar zundchst die damals allgemein
Uberraschende 6kumenische Offenheit, mit der die Vertreter anderer christlicher Kirchen und
K onfessionen behandelt wurden. ,, Extra ecclesia nullasalus®, in diesem Geiste war ich noch

aufgewachsen, auch wenn mich als Diasporakatholik nie ganz tberzeugte, dass meine refor-

2V gl. Franz-Xaver Kaufmann/Arnold Zingerle (Hg.): Vatikanum |1 und Modernisierung . Historische, theologi-
sche und soziologische Perspektiven. Schoningh-Verlag Paderborn 1996.



mierten Mitschiler in die Holle kommen sollten. Dawar ferner die bedeutende Gestalt Johan-
nes XXII1. der in seiner gltigen, gelegentlich fast spitzbtibisch wirkenden, klugen Art die
Sensationen der ersten Sitzungsperiode und das Uberspielen der réomischen Kurie durch einen
erheblichen Teil der Konzilsvéter duldete, wenn nicht unterstitzte, und vor allem dem Konzil
einen weltzugewandten, glaubensoptimistischen Grundton verlieh. Und es war vor allem die
Anerkennung der Laien als vollwertige Mitglieder des ,, Volkes Gottes* und das Leitbild des
»gemeinsamen Priestertums der Glaubigen”, was meinen Glauben und meine Motivation

stérkte, an den Angelegenheiten der Kirche mitzuwirken, wann immer ich gerufen wurde.

Eines der wichtigsten Ereignisse des Konzils, welches nicht nur mich, sondern die Weltof-
fentlichkeit aufrittelte, geschah schon wahrend der ersten Generalkongregation, so wurden
die Plenarversammlungen des Konzils genannt. Hier setzten die Kardindle Liénart (Lille) und
Frings (Ko6In) unter Beifall eines erheblichen Teils der Konzilsvéter durch, dass die vorgese-
hene diskussionslose Wahl der vom Konzil zu benennenden Mitglieder der Konzil skommissi-
onen von der Tagesordnung abgesetzt wurde, um statt dessen zundchst V orschlage der Natio-
nalen Bischofskonferenzen einzuholen. Damit war die von der Kurie vorgegebene, vom Ers-
ten Vatikanischen Konzil ibernommene V erfahrensordnung durchbrochen und ein auch insti-
tutioneller Einfluss der Nationalen Bischofskonferenzen gesichert. Zeugnisse zahlreicher
Konzilsvéter berichten, dass sie mit sehr geringen Erwartungen an das Konzil nach Rom ge-
reist seien, dass aber infolge dieses Ereignisses erstmals in ihnen Hoffnung aufkeimte, das

Konzil kénnein der Kirche etwas verandern.
1.

Es bleibe dahin gestellt, ob, wie die jungst auch auf Deutsch veréffentlichte , Bislang unge-
schriebene Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils* von Roberto de Mattei behauptet,
die Entmachtung der kurialen Kontrolle aus einem zwischen deutschen und franzosischen

Bischéfen sorgfaltig abgestimmten , Blitzkrieg® resultierte,® oder aus Eingebungen des Heili-

® Roberto de Mattei: Das Zweite Vatikanische K onzil — Eine bislang ungeschriebene Geschichte. Edition Kirch-
liche Umschau. 0.0, 2011, S. 231.

3



gen Geistes, wie die Mehrheit der sogenannten Progressiven glaubte.* Auf jeden Fall doku-
mentieren diese Ereignisse eine weit verbreitete Unzufriedenheit im Weltepiskopat Gber den
damaligen Zustand der katholischen Kirche, die sich in den vorbereitenden Umfragen erst
zaghaft zu Wort gemeldet hatte.

Das verbreitete, von Johannes X X111. im Programmbegriff Aggiornamento thematisierte Un-
behagen Uber den vorkonziliaren Zustand der katholischen Kirche lésst sich als zunehmendes
Bewusstsein einer wachsenden Ungleichzeitigkeit, einer fehlenden Zeitgenossenschaft der
Kirche mit Bezug auf die Fragen beschreiben, welche die Menschen unter den Einfliissen von
Sékularisierung, Industrialisierung und Modernisierung umtreiben. Die Kirche war auf dem
mit dem |. Vatikanischen Konzil erreichten Zustand stehen geblieben, der sich seinerseits erst

in den ihm vorangehenden Jahrzehnten herauskristallisiert hatte.

Die Enteignung der Kirchengiter und damit auch der weltlichen Herrschaftsbasis der Kirche
im Zuge der Napoleonischen Kriege hatte eine grundlegende Neuorientierung notwendig ge-
macht. Sie resultierte aus dem Zusammenwirken zahlreicher Faktoren: Einer klugen Konkor-
datspolitik des Heiligen Stuhles, dem Wiederaufleben der Volksfrommigkeit, der Renaissance
der scholastischen Theologie, der zunehmenden Qualifizierung des Klerus, der Nutzung der
burgerlichen Freiheiten zur Selbstorganisation der Katholiken, der Entstehung religioser Or-
den und Kongregationen im Hinblick auf die Erfordernisse an Bildung und Krankheit, sowie
zur Missionierung, vorzugweise in den europaischen Kolonien. Jetzt erst entstand der Katho-
lizismus als eine im Volk verankerte soziale Konfiguration, der in den Dogmen der Unfehl-
barkeit und des Jurisdiktionsprimats des Papstes eine Bestétigung seiner Sonderstellung er-
fuhr und sie mit einer bis dahin nie dagewesenen Sakralisierung und Verehrung des Papstes

honorierte.

Das Papsttum sah sich in Konkurrenz zu den entstehenden National staaten und beanspruchte
eine vergleichbare Souveranitét Uber seine Glaubigen wie der Staat Uber seine Burger; aller-
dings auf dem Niveau des absolutistischen Staates, der im 19. Jahrhundert allméahlich durch

“Vgl. MelissaWilde: Vatican I1: A sociological analysis of religious change. Princeton University Press, Oxford
2007.

4



Bewegungen zu Rechtsstaatlichkeit, Wirtschaftsfreiheit und Demokratie Gberwunden wurde.
Im Zeitalter der Ideologien, das von der Franzdsischen Revolution bis zum Zweiten Weltkrieg
dauerte, war der exklusive Wahrheitsanspruch der katholischen Kirche fr die Glaubigen
durchaus plausibel: Nationalismus und Weltanschauungskampfe beherrschten die Politik, und
in diesen Auseinandersetzungen machte der Katholizismus keine schlechte Figur. Katholische
Parteien wurden in vielen Landern zu tragenden politischen Akteuren, und nach innen starkte
die Homogenitét nicht nur des Ritus und des Glaubens, sondern auch einer weiter ausgreifen-
den, naturrechtlich begriindeten Weltanschauung die Solidaritat der Katholiken, welche sozi-
ale wie regionale Unterschiede und Interessen als sekundar erscheinen lief3.

Diese Konstellation wurde wesentlich von homogenen sozialen Milieus der Katholiken getra-
gen, sei esim Adel, im Grof3 und Kleinblrgertum, unter den Arbeitern, auf dem Lande und in
der Stadt. Sie wurden durch die katholische Subkultur zu einer Milieukoalition motiviert. Die-
se Milieuhomogenitét zerfiel allméhlich as Folge des 2. Weltkriegs und der von ihm ausge-
|6sten Flichtlingsstréme, ferner durch die wachsende wirtschaftlich bedingte Mobilitét der
Bevdlkerung, vor alem aber durch die neuen Massenmedien von Rundfunk und Fernsehen
und die von ihnen transportierten, vielfach aus den Vereinigten Staaten importierten neuen
Leitbilder.

Die doktrinale Rigiditét des papstlichen Antimodernismus wurde bereitsim Laufe der ersten
Halfte des 20. Jahrhundertsin kleineren Zirkeln fragwurdig. Der bereits ewahnte De Mattei
fuhrt hiertiber unter dem Titel ,, Neo-Modernismus* eingehend Buch: Bibelbewegung, liturgi-
sche Bewegung, philosophische und theol ogische Versuche, die Lehren des Heiligen Thomas
mit modernen Stromungen des Denkens zu versdhnen, die, nouvelle théologie', die kumeni-
schen Bewegung.” In den letzten Jahren des Pontifikats von Pius X|1., insbesondere nach sei-
ner Enzyklika,Humani generis' ndherte sich Rom einer byzantinischen Erstarrung, auch von
einem , katholischen Ghetto" war die Rede. Eben deshalb wirkte die Ankiindigung des Kon-
zZils durch Johannes X X1I1. so befreiend. Die Kurie opponierte nicht gegen die Idee als solche,
sondern suchte sie unter der Kontrolle eines Glaubensverstandnisses zu halten, fur das die

Tradition mit der Neuscholastik begann und enden sollte.

® DeMattei a.a.0. S. 55-94.



Inhaltlich wurde der kuriale Entwurf zu den Quellen der Offenbarung zur entscheidenden
Front, an der sich die Autonomie des Konzils entschieden hat. Hier ging es um die Grundla-
gen des katholischen Glaubens: Wie mal3geblich ist die biblische Uberlieferung, und wie soll
sich die Kirche zur wissenschaftlichen Bibelkritik verhalten? Und welche Rolle kommt den
kirchlichen Lehrtraditionen im Verhaltnis zur Bibel zu? Das sind Schltsselfragen, vor allem
auch fur das Verhdtnis zu den anderen christlichen Bekenntnissen. Wie Joseph Ratzinger in
seiner Einleitung zur schliefdlich verabschiedeten Dogmatischen Konstitution tber die gottli-
che Offenbarung Dei Verbum geschrieben hat, lief dieser Entwurf ,,im wesentlichen auf eine
Kanonisierung der romischen Schultheologie hinaus ... die Belastung die daraus der katholi-
schen Theologie fur ihren Weg in die Zukunft erwachsen musste ...wére vermutlich noch
gravierender gewesen als die Schwierigkeiten, die sich aus der Einseitigkeit der antimodernis-

tischen Verurteilungen ergaben.“®

Der Entwurf der Theologischen Vorbereitungskommission
wurde in der Konzilsaule so heftig kritisiert, dass er nach einer unglticklichen Abstimmungs-
prozedur durch eine personliche Intervention von Papst Johannes X XI11. zurlickgezogen und
das Thema einer neuen Kommission unter Beteiligung von Vertretern des Sekretariats fur die
Einheit der Christen zur Bearbeitung tibergeben wurde. De Mattei, dessen Konzilsgeschichte
die Perspektive der auf dem Konzil unterlegenen traditionalistischen und integralistischen
Minderheit einnimmt — sozusagen ein Anti-Alberigo!” -bemerkt dazu: , Es handelte sich je-
denfalls um eine Entscheidung im Bereich der Geschéaftsordnung, die das Reglement des
Konzils offen verletzte und die den Arbeiten eine, verbindliche' Richtung aufzwang. Sie hatte
eine bedeutende psychol ogische Konsequenz: vom Papst selbst wurde die Mdglichkeit sank-
tioniert, dass die Konzilsvéter ein von den rémischen Kommissionen vorgel egtes Schema

ablehnten.“® Genau dieser, von de Mattei unter dem Titel , Ein trauriger Moment* referierte

® Josef Ratzinger: Einleitung zur Dogmatischen Konstitution tiber die Géttliche Offenbarung, in: Das Zweite
Vatiknische Konzil. Dokumente und Kommentare. Lexikon fir Theologie und Kirche, 2. A., Bd. 12-14, hier Bd.
134, S. 500.

" Gemeint ist das von Giuseppe Alberigo initiierte Projekt Storia del Concilio Vaticano 1. Eine deutsche, von
Klaus Wittstadt und Glinter Wassilowsky herausgegebene Version erschien im Matthias Griinewald Verlag,
Mainz, 5 Bande, 1997-2008.

8 De Mattei, aa0. S. 297. Was de Mattei als offene Verletzung der Geschéftsordnung bezeichnet, resultierte aus
einer mutmaldich trickreichen Formulierung der Abstimmungsfrage: ,, Es wurde nicht gefragt, wie es normal
gewesen ware, ob der Text das grundsétzliche Placet der Véter finde, oder nicht, sondern ob sie fiir oder gegen
eine Unterbrechung der Diskussion seien. ... Wichtiger war, dass auf diese Weise die Rechtsbasis fUr die Frage
der Annahme umgekehrt wurde: ... Durch die Umkehrung der Prozedur war es dahin gekommen, dass ein gutes
Drittel gentigte, um den Text zur Annahme zu fUhren.” (Ratzinger, a.a.0. S. 501)



Tatbestand brachte das Konzil auf seinen eigenen, weitgehend selbst bestimmten Weg, der

nur selten durch Interventionen des Nachfolgepapstes Paul V1. begrenzt wurde.

V.

Im Vergleich zu den Auseinandersetzungen bei vielen friheren Konzilien verliefen die Aus-
einandersetzungen beim I1. Vatikanischen Konzil durchaus zivilisiert, und die nach Konzilien
haufigen Abspaltungen der Unterlegenen haben sich auf die kleine Gruppe um Erzbischof

L efebvre beschrankt. Die Konflikte werden meist al's Auseinandersetzung zwischen einerseits
den ,, Progressiven” —zu ihnen zahlten in erster Linie die Mehrzahl der nordeuropéischen, aber
auch der |ateinamerikanischen Bischofe und der Missionsbischofe, und andererseits der
»Konservativen oder , Traditionalisten thematisiert, worunter vor allem die zahlreichen ita-
lienischen und spanischen Bischofe subsumiert wurden. Damit werden aber die Konflikte
allzu sehr vereinfacht. Vor alem zu Beginn des Konzils wird man eher von einem Konflikt
zwischen Teilen des Weltepiskopats und des kurialen Episkopats sprechen konnen. Eswar die
Verweigerung einer fairen Mitwirkung — der Versuch, ales unter Kontrolle zu halten —wel-
cher die Opposition gegen die Vorschlage der Kurie aud 6ste. Und man kann vor allem aus
Auseinandersetzungen um die Kollegiaitét der Bischofe in der Kirchenkonstitution Lumen
Gentium und erst recht um das Dekret Uber die Hirtenaufgabe der Bischdfe in der Kirche
Christus Dominus entnehmen, dass nicht der Jurisdiktionsprimat oder gar die Infallibilitdt des
Papstes, wohl aber der Status der romischen Kurie im Verhaltnis zu den Bischdfen al's echtes

Problem gesehen wurde.

Im Verlauf der Konzilsberatungen wuchs der Einfluss der Theologen, die als periti oder Ex-
perten von vielen Bischofen nach Rom mitgenommen wurden. Das ist nicht verwunderlich,
denn nach der Ablehnung des Entwurfs zu den Quellen der Offenbarung wurde allen klar,
dass das Konzil nicht, wie von der Kurie beabsichtigt und erwartet, in wenigen Wochen zu
Ende sein wiirde. Die Vater mussten sich nun selbst an die Erarbeitung neuer Texte machen,
was jahrelang dauern konnte. Die wenigsten Bischofe aber waren selbst wissenschaftlich ge-

schulte Theologen.



Allesin allem war die Effektivitdt der Konzilsarbeit beeindruckend: Die insgesamt 16 Doku-
mente, darunter vier Konstitutionen al's hochrangigste Erklarungen des Konzils, wurden in-
nerhalb von nur vier Sitzungsperioden zwischen Oktober 1962 und Dezember 1965 erarbeitet
und beschlossen. Der vor alem wahrend der Sitzungsperioden erhebliche Zeitdruck mobili-
sierte die Teilnehmer zu oft intensiver Nachtarbeit, zu vielféltigen Kontakten und zunehmend
auch politisch agierenden Zirkeln, wobei die Trennlinie zwischen Konservativen und Progres-
siven keineswegs scharf war. Realistischer ist die Vorstellung, dass ein grof3er Teil der Bi-
schofe nicht an solchen Parteiungen, sondern an der Formulierung tberzeugender Texte oder
auch einfach am Konsensin der Kirche interessiert war. Das Ringen um die Gestalt der Texte,
die wiederholten Anlaufe, um einem Thema gerecht zu werden, die Vielzahl und die Diver-
genz der vielen Verbesserungsvorschlége lassen gerade bei den spéater einflussreichen Texten
eine innere Dynamik der Textentstehung beobachten, fir deren Erkl&rung das Schema Pro-
gressiv versus Konservativ oder ahnliche binére Schematisierungen wenig problemaufschlie-
end sind.

Als Soziologe steht es mir nicht zu, den theol ogischen Ertrag des Konzils zu wirdigen oder
zu kritisieren, zumal sich schon bald nach dem Konzil unterschiedliche Interpretationslinien
herauskristallisiert haben. Fur die einen schrieb das Konzil lediglich die Glaubenstraditionen
der Kirche fort und stand demzufolge auch in der Kontinuitét zum seinerzeit wegen des Aus-
bruchs des Deutsch-Franzdsi schen Kriegs abgebrochenen 1. Vatikanischen Konzils. Fir ande-
rewar es ein mit Bezug auf diese jungste Tradition und ihre zeitlose Fortschreibung revoluti-
onarer Akt, weil es erstmals die Geschichtlichkeit der Kirche und wesentliche strukturelle
Veranderungen menschlicher Vergesellschaftung im Zuge der Modernisierung anerkannte

und die Kirche mit Bezug auf diese zu positionieren suchte.

V.

Was mich als Soziologe besonders beeindruckt, ist das Ausmal3 des K onsenses, den das
weltweit aus rund 3000 V dtern zusammengesetzte Konzil erreicht hat und der in den minima-
len Quoten an Nein-Stimmen bei den Schlussabstimmungen Uber die Dokumente zum Aus-
druck kommt. Selbst die wohl am stérksten umstrittene Erklérung tber die Religionsfreiheit
Dignitatis Humanae erhielt in der Schlussabstimmung nur 70 Nein-Stimmen, bei 2308 Ja-



Stimmen. Bei einer in der dritten Sitzungsperiode von Papst Paul V1. angeordneten Probeab-
stimmung hatten sich bereits 1997 Konzilsvéater fir und nur 224 gegen die Fortfuhrung der
Arbeiten an dieser Erklarung ausgesprochen, was de Mattei ,,auf einen geheimnisvollen psy-
chologischen Mechanismus, der die gegensétzlichen Positionen aufweichte® zuriickfiihrt.’
Man konnte al's einen solchen M echanismus die sogenannte Schweigespirale vermuten, also
den wiederholt festgestellten Umstand, dass Minderheiten sich gegentiber einer anders den-
kenden Mehrheit mit ihrer Meinungsauf3erung zurtickhalten. Aber hier war es genau umge-
kehrt: In den Debatten waren die Gegner der Erklarung lautstark und kaum seltener zu horen,
als die Befurworter, wahrend bei dem ja nicht kontrollierbaren Abstimmungsverhalten nur

10% eine ablehnende Position einnahmen.

De Mattei wundert sich an anderer Stelle, dass der sich selbst als,, Coetus Internationalis
Patrum® bezeichnende harte Kern der Traditionalisten keinen gréf3eren Zulauf von Seiten der
Konzilsvéter hatte, und dass insbesondere Kardinal Siri, der in seinen Voten meist im Sinne
der rémischen Tradition argumentierende V orsitzende der italienischen Bischofskonferenz,
mit dem Coetus nicht zusammen arbeitete. Wie sich aus von de Mattei zitierten AuRerungen
Sirisergibt, glaubte dieser fest, dassin den Arbeiten des Konzils der Heilige Geist wirksam
sai. Dieser Glaube dirfte einen Grof3teil der Konzilsvéter beseelt und ihnen daher auch die
geheime Zustimmung zu Mehrheitsbeschltissen erleichtert haben. Dass die Traditionalisten
und mit ihnen de Mattei im Konzil nur Menschenwerk sahen und den nach dem |. Vatikani-
schen Konzil erreichten, papstzentrierten Glaubenszustand fir den Hohe.- und Endpunkt der
Geschichte der christlichen Offenbarung ansahen, wirkt aus heutiger Sicht befremdlich. Diese
Perspektive wird aber verstéandlich, wenn man beriicksichtigt, dass die traditionalistische Posi-
tion eine geschichtliche Betrachtung der Offenbarung Uberhaupt ablehnte. Wir kénnen hier
ein Phdnomen beobachten, dass der Religionswissenschaftler Mircea Eliade als Merkmal ar-
chaischer Religionen herausgearbeitet hat: Die Ignorierung des Wandels, die Ausblendung
eines linearen Zeitverstandnisses durch zirkulére Vorstellungen, oder — mit Nietzsche gespro-
chen — die ewige Wiederkehr des Gleichen.’® Voraussetzung hierfiir ist die Vorstellung einer

,anderen’ Welt des, Heiligen*, die den Erfahrungen der als kontingent verstandenen Alltags-

° De Maitei, aaO. S. 524.
9v/gl. Mircea Eliade: Kosmos und Geschichte — Der Mythos der ewigen Wiederkehr. 2. A. Hamburg 1966.



wirklicheit entgegen gesetzt wird. In diesem Sinne wurde auch die Spannung zwischen Trans-
zendenz und Immanenz interpretiert. Nach Eliade war es aber gerade die judische und auf ihr
aufbauend die christliche Religion, welche mit dem eschatol ogischen Denken ein lineares
Zeitverstandnis legitimierte. Dieser Gedanke wurde vom |1. Vatikanischen Konzil im alttes-

tamentarischen Bild vom pilgernden Gottesvolk wieder aufgenommen.

Das hohe Ausmal3 an Konsens auf diesem Konzil erklart sich ferner aus der weithin transpa-
renten Verfahrensweise bei der Erarbeitung und vor allem Uberarbeitung der Texte nach ers-
ten inhaltlichen Stellungnahmen der Bischéfe. So entstand belispiel sweise die bereits erwéhnte
Erklarung uber die Religionsfreiheit, welche eine echte Anderung der kirchlichen Lehre dar-
stellt,™ auf der Basis von insgesamt sechs Textentwiirfen, welche immer erneut Anregungen
aus den Beratungen verarbeiteten. Auch dies belegt die bereits erwadhnte hohe Arbeitsintensi-
tét der Konzilsteilnehmer. Das Konzil war eine beeindruckende Selbstreform des kirchlichen
Bewusstseins im Horizont der Moderne.

VI.

Das Konzil —und auch das L eben, die AuRerungen und nicht zuletzt das Sterben der Konzils-
und Nachkonzil spapste — haben sehr zur gesellschaftlichen und internationalen Anerkennung
der Kirche beigetragen. Aber nach innen, im Hinblick auf die Glaubigen, zum mindesten in
Europa, hat das Konzil nicht die erhofften pastoralen Wirkungen gezeitigt. Eine nicht erwar-
tete Nebenwirkung des hohen Offentlichkeitswertes des Konzils |asst sich als Bewusstseins-
verschiebung unter den Katholiken beschreiben. In der vorkonziliaren Kirche stand die Kirche
sozusagen im Dorf. Eswaren die Pfarrer, die lokale Gemeinde der Glaubigen, die sich jeden
Sonntag in und vor allem nach der Kirche traf, und zum mindesten auf dem Lande war es fir
die Manner nicht weit zum Wirtshaus. Mancherorts wurden auch Jugendliche angestellt, um
den Mannern mitzuteilen, wann der Pfarrer die Predigt beendigt hatte, damit sie rechtzeitig
zur Opferung in die Kirche kamen. Und nach der Kommunion konnte man auch wieder ge-

hen, dann war die Sonntagspflicht erfillt. Diese minimalistische Unsitte scheint heute weitge-

1 vgl. Ernst-Wolfgang Bockenforde: Uber die Autoritét papstlicher Lehrenzykliken —am Beispiel der AuRerun-
gen zur Religionsfreiheit, in: Ders., Kirche und christlicher Glaube in den Herausforderungen der Zeit. 2. erw.
A., LIT-Verlag, Berlin 2007, S. 471-489.

10



hend verschwunden, denn diese Praktiken waren tief in den Sitten der katholischen Milieus
verankert, welche in der Konzils- und Nachkonzilszeit ihre Prégekraft zunehmend verloren
haben. Nach dem Konzil ging daher die herkémmliche Disziplin verloren, die soziale Kon-
trolle lief3 nach; auch im Bewusstsein vieler Glaubiger verschwand das Drohende der kirchli-
chen Religion, und es breitete sich eine dem weltlichen Hedonismus analoge, aber mit ihm
keineswegs identische Haltung des ,, Du darfst* anstelle des,,Du musst* aus. Was vor allemin
den ersten Jahren nach dem Konzil as Freiheitserfahrung auch des katholischen Christen-
menschen Wirklichkeit wurde, fUhrte in der Weitergabe vor alem an die néchsten Generatio-
nen und unter dem Einfluss der allgemeinen Optionserweiterung leicht dazu, den christlichen

Glauben selbst als optional zu begreifen — als etwas, das man tun oder auch lassen kann.

Soweit heute ein Heranwachsender nicht eine verbindliche Glaubenserfahrung — oder viel-
leicht sollte ich wagen, zu sagen: Gotteserfahrung macht, wird er schwerlich a's Erwachsener
bei seinem christlichen Glauben bleiben. Das st ja auch der Sinn des oft zitierten Wortes von
Karl Rahner, der Christ der Zukunft werde ein Mystiker sein, ,,das heif¥ einer, der etwas er-
fahren hat". Die vorkonziliare Kirche setzte auf die Kraft der guten und weniger guten kol lek-
tiven Gewohnheiten, die den nachkonziliaren Generationen weithin nicht mehr zuganglich
sind. Die Auf3enbestétigungen des kollektiven und eben in diese Sinne kirchlichen Glaubens
haben sich in einem Grofdteil der neueren sozialen Milieus nicht mehr gebildet. Glaube ist
eine Frage personlicher Entscheidung geworden. Aber die kirchliche Pastoral hat sich noch

kaum auf diese individualistische Sinnsuche eingestellt.

Aber noch in einem anderen Sinne hat sich seit dem Konzil das Bewusstsein der Glaubigen
von ihrer Kirche verandert. Man denkt nicht mehr primér an die ortliche Pfarrei, sondern an
Rom und den Papst, wenn man das Wort ,Kirche' hort. Das hat auch mit der eben erdrterten
Lockerung der lokalen Netzwerke zu tun, vor alem aber mit der Medialisierung unserer
Wirklichkeiten. Das Fernsehen transportiert mehr Kirche a's das ortliche Angelus-L duten, und
hier schafft die Kulisse des Petersplatzes oder anderer Gotteshauser, aber auch der traditionel -
le Sinn der Kirche fur die Aesthetik der Gottesverehrung Voraussetzungen fir die mediale
Wirksamkeit, um die sie jeder Politiker beneiden mag. Aber natirlich bringt diese Romzent-
riertheit des 6ffentlichen Interesses auch Peinlichkeiten des Vatikans an den Tag, welche fri-

her leichter unter dem Weihrauch der Sakralitét vernebelt werden konnten.

11



VII.

Ich komme zum Schluss. Das I1. Vatikanische Konzil war wohl das erste Ereignis der Chris-
tentumsgeschichte, auf dem die ganze Welt im Sinne der heutigen Globalisierung prasent war.
Und dies gilt wenigstens annaherungswei se auch fur die Christen aller Bekenntnisse, wenn-
gleich nur die Vertreter der mit Rom unierten Kirchen Stimmrecht hatten. Ein ehemaliges
Mitglied Ihrer Fakultét, der Kirchenhistoriker Bernhard K 6tting, éuf3erte mir gegentiber bei
einer Abendunterhaltung kurz nach Konzilsende: ,, Die Kirche wird mindestens ein Jahrhun-
dert brauchen, um dieses Konzil zu verarbeiten.” Wenn man bertcksichtigt, dass viele Dekre-
te des Konzils von Trient erst an die vierhundert Jahre spéter, im 19. Jahrhundert, in die Pra-
Xis umgesetzt wurden, so hat Kotting die seitherige Beschleunigung der Zeit bereits einkalku-
liert. R&umlich und zeitlich hat sich das Kirchenbewusstsein seither enorm erweitert und ist

natrlich auch wesentlich komplexer geworden.

Dadie romische Kurie nach dem Konzil versucht hat, die Kontrolle tiber die Kirche wieder in
die Hand zu bekommen, und diesbezliglich bel der Revision des CJC von 1983 auch recht
erfolgreich gewesen ist, scheint sich heute wieder eine Spannung zwischen Zentrum und Peri-
pherie aufzubauen. Nur wenn das Bewusstsein wachst, dass der dreifaltige Gott immer grofer
ist als alle Spannungen und Streitigkeiten in der Geschichte des Christentums, und dass auch
die kirchlichen Institutionen Menschenwerk bleiben, das der standigen Revision bedarf, kon-
nen sich die Impulse des Konzilsim Sinne der Glaubensgeschichte entfalten. Personlich bin
ich zur Uberzeugung gelangt, dass das herrschaftliche Verstandnis des Papsttums, welches
sich seit Gregor V1. und Innonzenz 111. herausgebildet und in den dogmatischen Erklérungen
des|. Vatikanums seinen Hohepunkt gefunden hat, aber auch das geltende Kirchenrecht préagt,
unter den heutigen Umstanden einer Begegnung mit dem ,, Gott Abrahams, |saacs und Jacobs*
und seinem Sohn Jesus Christus eher im Wege steht.

12



