Udo F. Schmalzle ofm

»1ch hasse dich Gott, auch wenn es dich nicht gibt!™
Atheistische Stimmen der Gegenwart:
Eine Anfrage an die praktische Theologie?”

Von Gott zu sprechen, hat in unseren Tagen etwas von der ,Hasslichkeit"
verloren, die Walter Benjamin anspricht, wenn er flr seine Zeit feststellte, dass
der aufgeklarte Denker am besten nichts mit Theologie zu tun hat und vor allem
sich nicht mit Theologinnen und Theologen sehen lasst.! Er diagnostiziert in
diesem Aphorismus hellsichtig Haltungen und Mentalitdten einer denkerischen
Kultur, in der die Gottesfrage ausgesetzt wurde. Thomas Rentsch spricht von
»~misslungenen Ersatzbildungen fur ein wahrhaft Absolutes"™, von ,Subsistuten des
Absoluten bzw. Gottes" in der Moderne und aktualisiert seine These an Denkern
wie Heidegger, Wittgenstein, Adorno, Habermas und Derrida.? In den Sechziger
und Siebziger Jahren (des 20. Jahrhunderts) war Daniel Bell in der Zunft der
Soziologen noch ein radikaler AuBenseiter, wenn er in seinem bahnbrechenden
Artikel ,The Return of the Sacred? The Argument of the Future of Religion" die
~Ruckkehr der religiosen Frage"™ prognostizierte und Nietzsches Vision vom Tod
Gottes als ,religidse Pornographie® paraphrasierte.?

Das neu aufbrechende Gewaltpotential eines religids fermentierten
Fundamentalismus - gleich welcher Couleur - hat dazu gefihrt, dass die
Gottesfrage ihre Hasslichkeit verlor und heute selbst in Talkrunden wieder
aufgegriffen wird. Das dritte Jahrtausend soll nach den Auguren in der
Trendforschung das Jahrtausend der Religion werden. Das amerikanische PEN-
Zentrum beschaftigte sich 2006 auf seinem zweiten Literatenfestival mit dem
Thema ,Faith and Reason™ und wollte damit dem paradigmatischen Wechsel im
Leseverhalten Rechnung tragen. Es ist deshalb nicht verwunderlich, wenn in
jungster Zeit sich erneut atheistische Stimmen in diesen Diskurs einmischen und
zum Teil - wie Dawkin - zum Sturmangriff gegen diesen ,Megatrend Religion®
blasen. Auch die grine Politikerin Antje Vollmer hat sich mit professioneller
Stimme in die Diskussion eingeschaltet.*

* Abschiedsvorlesung am 9. Mai 2008.

! vgl. Walter Benjamin, Gesammelte Schriften, Bd. 1, 2. Hg. v. Tiedemann und Schweppenhé&user,
Frankfurt/M. 1974 (Werkausgabe 1980), 693.

2 Thomas Rentsch, Dialektik der Transzendenz bei Benjamin, in: Bernd Witte, Mauro Ponzi (Hg.),
Theologie und Politik. Walter Benjamin und ein Paradigma der Moderne, Berlin 2005, 32-44, 32,37.
3 Daniel Bell, The Return of the Sacred? The Argument of the Future of Religion, in: British Journal
of Sociology, Vol. 28 (4), 1977, 429-449, hier: 439.

4 Antje Vollmer, Gott im Kommen? Gegen die Unruhestifter im Namen Gottes, Miinchen 2007.



Was ist von diesem Trend zu halten? Die Rede vom Tod Gottes, der viele in der
Moderne gefolgt sind, hat ein Vakuum geschaffen, das bereits Blumenberg
diagnostizierte.

+Was in dem als Sakularisierung gedeuteten Vorgang tatsachlich geschehen

ist, ist nicht Umsetzung authentisch theologischer Gehalte in ihre sakulare

Selbstentfremdung, sondern Umbesetzung vakant gewordener Positionen

von Antworten, die sich hinsichtlich der ihnen korrespondierenden Fragen

nicht eliminieren lieBen oder zu deren kritischer Aushebung als anstehender

Probleme die Voraussetzungen und der Mut des Eingestdndnisses der

Insuffizienz fehlten.“”
Ihm folgt heute Gianni Vattimo. FlUr den italienischen Philosophen erschlieBt die
~Verkindigung des Todes Gottes durch Nietzsche ... [eine] Welt, in welcher der
,moralische Gott’, das heiBt, das metaphysische Fundament, tot und begraben
ist". ,Doch", so fahrt er fort, ,es handelt sich eben um den Gott der Philosophen,
wie Pascal ihn nannte.“® Eine der wichtigsten Auswirkungen dieses ,Todes des
metaphysischen Gottes und des allgemeinen oder fast allgemeinen Misskredits,
in den jede philosophische Letztbegrindung geraten ist", besteht flir den
italienischen Philosophen darin, dass Wege ,flr eine erneute Mdglichkeit der
religiosen Erfahrung" freigemacht werden. In diesem Babel eines spatmodernen
Pluralismus entstehen nach ihm ganz neue Gétter.” Im Blick auf bestimmte
Formen des Atheismus wird er noch deutlicher und radikaler: ,Das Ende der
Metaphysik und der Tod des moralischen Gottes haben die philosophischen
Grundlagen des Atheismus liquidiert.“®

Aus der Zunft der Theologie haben sich bislang vor allem Vertreter aus der
Fundamentaltheologie und Philosophie an diesem Diskurs beteiligt. Klaus Millers
Beitrage in dem von Magnus Striet herausgegebenen Buch ,Wiederkehr des
Atheismus™ beschaftigen sich mit der begrindungslogischen Reichweite der
verschiedenen Entwiirfe der Gotteskritik.® Sein Schiiler Thomas Schértl entwirft
eine Systematik zu diesen Entwulrfen und unterscheidet drei Spielarten:

- eine akademische Form, die er unter der Bezeichnung ,argumentativer
Atheismus" zusammenfasst, vertreten z. B. durch Bertrand Russell,

- einen ,kulturellen Atheismus", der sich mit der ,hedonistischen und
konsumistischen Gegenwartskultur® auseinandersetzt, die sich ihre

> Hans Blumenberg, Die Legitimitit der Neuzeit, Frankfurt/M. 1966, 42.

6 Gianni Vattimo, Jenseits des Christentums. Gibt es eine Welt ohne Gott, Miinchen/Wien 2002, 26.
7 Ebd., 27.

8 Ebd., 29.

° Klaus Miiller, Atheismus als Gegenreligion. Die Gottesfrage als &ffentlich-politisches Thema - und
was Theologie daraus zu lernen hat. Und: Gottes Zorn, der Menschen Eifer und die theologische
Vernunft. Zu Peter Sloterdijks affektanalytischer Gotteskritik, in: Magnus Striet (Hg.), Wiederkehr
des Atheismus, Freiburg 2008, 29-56 und 77-98.



eigenen ,Goétter® geschaffen hat und sich von den Postulaten des
Christentums absetzt,

- nicht zuletzt einen ,denunziatorischen Atheismus", flir den religidse
Menschen ,im Grunde dumme, unmoralische und armselige Wesen"
bleiben, die zu bekehren sind.°

Ich mdchte diese letzte Form einen ,missionarischen Atheismus" nennen. Mit
diesem Atheismus mdchte ich mich ganz besonders auseinandersetzen.

Bereits Schartl und Miller fragen am Ende nach der ,Bringschuld der Theologie",
eine Frage, in die sich die Praktische Theologie einklinken muss, zumal das
Thema ,Atheismus" bereits in der Pastoralkonstitution des II. Vatikanums aus
pastoraler Perspektive diskutiert wurde (GS Nr. 19-21), eine Diskussion, in die
sich der heutige Papst Benedikt XVI. in seinem Kommentar kurz nach dem Konzil
eingeschaltet hat. Er schreibt zum Drama des Atheismus: Die Kirche musse sich
.auf ihren eigenen Anteil an der ganzen Frage des Marxismus, auf die
Mangelhaftigkeit ihres eigenen ,Humanismus' besinnen und so die umfassende,
auch sie selbst angehende Frage, die der Marxismus bedeutet, annehmen"“!!,
Wenn er von der ,Mangelhaftigkeit des eigenen ,Humanismus™ spricht, begibt er
sich auf die Handlungsebene pastoraler Praxis. Es geht also um weit mehr als um
eine begrindungstheologische Bringschuld der Theologie (im Sinne von 1 Petr
3,15), sondern um Formen einer Glaubenspraxis, die nicht in den Atheismus
fUhren, sondern in der Polyphonie gegenwartiger atheistischer Stimmen zur
Gottesbeziehung anstiften.

Ausgangspunkt meiner Uberlegungen bilden zundchst einmal aktuelle atheistisch
fermentierte paradoxe Sprachspiele, die uns in der Gegenwartsliteratur
begegnen, Sprachspiele, in denen neue ,religiésen Erfahrungen®, die Vattimo
bereits diagnostiziert, ihren Ausdruck finden. Das Augenmerk richtet sich auf die
innere Logik von Stimmen, fir die der Gottesglaube - rational betrachtet -
sinnlos ist, die jedoch auf der emotionalen Ebene nicht davon ablassen, mit
diesem Gott, den es eigentlich gar nicht gibt, ins Gericht zu gehen.

1. Die Gottesfrage im Zwielicht paradoxer Sprachspiele

»Die einzige Entschuldigung Gottes" sei ,dass er nicht existiert". Mit diesem von
Nietzsche Gbernommenen ,Atheisten-Witz' eré6ffnet Magnus Striet am Ende seiner
Habilitationssschrift die Stellungnahme zur Theodizeefrage. Solche paradox-

10 y/gl. Thomas Schértl, Neuer Atheismus, in: Stimmen der Zeit 2008 (3), 147-161, hier: 147ff.
11 joseph Ratzinger, Kommentar zum Ersten Kapitel des ersten Teils der Pastoralkonstitution, in:
LThK, Das Zweite Vatikanische Konzil, Bd. III, Freiburg et al. 1968, 313-356, hier: 343.



theologiden Sprachspiele fihren zu Erfahrungen und Denkformen, in denen sich
etwas von gegenwartigen religiésen Erfahrungen entbirgt. Es gibt Menschen, die
sich als Atheisten bezeichnen, sich jedoch - gewollt oder ungewollt - immer
wieder in Aussagen verfangen, in denen sie einen Gott postulieren. Ich mdchte
dies an zwei Beispielen aus der Gegenwartsliteratur verdeutlichen.

»... damit irgendjemand, wer es auch immer sei, sich wegen uns schdame, wenn
er uns erschaffen hat" (Imre Kertész)

Paradoxe Sprachspiele begegnen uns in der Holocaustforschung und in den
Biographien von Folteropfern. Imre Kertész, ein ungarischer Uberlebender des
Holocaust, begrindet seine schriftstellerische Erinnerungsarbeit mit dem
Versuch, einen Gott als Schépfer, wenn es ihn denn gabe, anzuklagen, um ihm
die Schamesrote ins Gesicht zu treiben flir das, was seine Geschdpfe mit
Menschen im Holocaust angestellt haben:

»Wenn ich schreibe, erinnere ich mich, muss ich mich erinnern, auch wenn
ich nicht wei8, warum ich mich erinnern muss ... Wir leben um zu wissen
und um uns zu erinnern ... Damit irgendjemand, wer es auch immer sei, sich
wegen uns schame, wenn er uns schon erschaffen hat. Ja, wir erinnern uns
fur ihn, den es entweder gibt, oder nicht gibt — das ist aber einerlei! Denn
ob es ihn gibt, oder nicht, lauft letztendlich auf dasselbe hinaus. Das
wesentliche ist: dass wir uns erinnern dass wir wissen und uns erinnern,
damit sich jemand, irgendjemand, wegen uns, und vielleicht fir uns,
schamt."!?

Wdahrend Georg Blchner (1813-1837) zu Beginn des 19. Jahrhunderts in
,Dantons Tod" (1835) den Glauben an einen Gott, der dem Menschen in seinem
Elend nicht hilft, aufgibt und tot sagt, ruft ihn Kertész zweihundert Jahre spater
wieder zum Leben, um - sich seines ,Schépfers™ erinnernd - nach der Shoa zu
Uberleben.

Hier zeigen sich Uberdeutlich Konturen des Paradigmenwechsels im religidsen
Bewusstsein zwischen Moderne und unserer sogenannten reflexiven Moderne
oder Postmoderne. Ausléser flir diesen Paradigmenwechsel sind Erfahrungen und
Lebenszeugnisse von Menschen, die in den politischen Katastrophen des 20.
Jahrhunderts Opfer von Terror und Gewalt wurden. Susan Shapiro beschreibt die
neue Qualitdt der religivsen Krise der Uberlebenden des Holocaust. Im
Mittelpunkt steht die Erfahrung, ,offenkundig von Gott und nahezu der ganzen

12 Imre Kertész im Gesprach bei: David Dambitsch (Hg.), Stimmen der Gerechten. Berichte von
Uberlebenden der Shoa, Feature, 3 CDs, Berlin 2002.



Welt vergessen und verlassen worden zu sein“'>. Hinter diese Krise gébe es kein
zurick.

In diesem Kontext artikuliert sich die Gottesfrage heute nicht nur als Protest
gegen einen Gott, der nicht hilft, wie bei Bichner in Dantons Tod. In den
Mittelpunkt riicken Menschen, die sich auf Gott berufen, gottglaubig sind, die
ihren Gottesglauben jedoch ,orthopraktisch™ in ihrem Handeln verleugneten.
Kertész spricht jedenfalls den Schopfer und seine Geschopfe in einem Atemzug
an. An diesen Zeugnissen hat sich fur mich die Frage nach der Bringschuld der
Praktischen Theologie, die indirekt bereits Benedikt XVI. angesprochen hat,
zugespitzt.

~ES gibt keinen Gott, und wir sind seine Propheten" (Cormac McCarthy)

Der amerikanische Schriftsteller Cormac McCarthy greift in seinem Roman ,Die
StraBe"™ ebenfalls in seinen Dialogen auf die paradoxe Denkform zurlick. Ein
Mann und ein Junge sind unterwegs zum Meer, in den Stden, in die Warme. Am
Abend vor dem Schlafengehen gibt es folgenden Dialog:

~Was wirdest du machen, wenn ich sterben wirde?
Wenn du sterben wiirdest, wiirde ich auch sterben wollen.
Damit du mit mir zusammen sein kannst?

Ja. Damit ich mit dir zusammen sein kann.

Okay."*

Die religiose Dimension der Hoffnung, nach dem Tod ,zusammen zu sein“, wird
noch deutlicher, wenn McCarthy auf den folgenden Seiten das Aufwachen des
Mannes im Morgengrauen beschreibt:

»Er lag da uns lauschte dem im Wald tropfenden Wasser. Muttergestein,
das. Die Kalte und die Stille. Die Asche der vorigen Welt von den rauen,
irdischen Winden in der Leere hin- und hergeweht. Herangeweht, verstreut
und abermals herangeweht. Alles aus seiner Verankerung gelést. Ohne Halt
in der aschenen Luft. Getragen von einem Atemhauch, zitternd und kurz.
Wenn nur mein Herz aus Stein ware. Er wachte vor dem Morgengrauen auf
und sah zu, wie der graue Tag anbrach. Langsam und halb undurchsichtig.
Wadhrend der junge noch schlief, stand er auf, zog sich seine Schuhe an und
marschierte, in seine Decke gewickelt, zwischen die Baume. Er stieg in
einen Felsspalt ab, wo er sich hustend zusammenkrimmte und lange Zeit
weiterhustete. Dann kniete er einfach in die Asche. Er hob das Gesicht dem
erblassenden Tag entgegen.

Bist du da?, fllsterte er.

13 Susan Shapiro, Vom Héren auf das Zeugnis totaler Verneinung, in: Concilium 10 (1984), 363-
369, hier: 365.
14 Cormac McCarthy, Die StraBe, 5. Aufl., Reinbeck bei Hamburg 2007, 13f.



Werde ich dich endlich sehen?

Hast du einen Hals, damit ich dich erwiirgen kann?

Hast du ein Herz?

Hol dich der Teufel, hast du eine Seele?

Oh Gott, fliisterte er. Oh Gott."**
Mit den Metaphern ,Asche", ,Herz aus Stein® und ,Gesicht" setzt McCarthy
Signale, die auf das Buch Ijob und die Sprach- und Bilderwelt der Psalmen und
Propheten verweisen. Das Buch Ijob (42, 4-6) endet mit der Bitte Ijobs: ,Ho6r
doch, ich will nun reden, ich will dich fragen, du belehre mich! Vom Hérensagen
nur hatte ich von dir vernommen; jetzt aber hat mein Auge dich geschaut.
Darum widerrufe ich und atme auf, in Staub und Asche.™ Ijob beendet seinen
Aufblick zu Gott und sein Bekenntnis im Aufatmen ,in Staub und Asche".
McCarthy beginnt das Erheben seines Gesichtes mit der Beschreibung einer Welt
in einer ,aschenen Luft. Getragen von einem Atemhauch, zitternd und kurz.
Wenn nur mein Herz aus Stein ware". In diesen aporetischen Satzen spiegeln
sich nicht nur religiése Erfahrungen, sie zeigen den Versuch, mit einem ,Du" in
eine Beziehung zu treten, eine Beziehung, die von Hass und Sehnsucht, von
Abgrenzung und Zuwendung gleichermaBen gepragt ist. Es ist deshalb auch nicht
verwunderlich, wenn dieser Aufblick in den folgenden Dialogen wiederum in
einem paradoxen Sprachspiel endet.

McCarthy schildert, wie die beiden unterwegs auf einen alten Mann treffen, einen
Bettler, der da saB ,wie ein ausgehungerter, zerlumpter Buddha“'®
dem Greis und dem Mann entwickelt sich am Lagerfeuer folgender Dialog:

. Zwischen

,Der Alte trank seinen Kaffee aus, stellte die Schale vor sich hin und beugte
sich mit ausgestreckten Handen der Hitze entgegen. Der Mann beobachtete
ihn.

Woher wiirde man wissen, dass man der letzte Mensch auf Erden ist?,
fragte er.

Man wirde es wahrscheinlich gar nicht wissen. Man ware es bloB.
Keiner wiirde es wissen.

Das wirde keinen Unterschied machen. Wenn man stirbt, ist das genauso,
wie wenn auch alle anderen sterben.

Gott wirde es wahrscheinlich wissen. Ist es das?
Es gibt keinen Gott.
Nein?

Es gibt keinen Gott, und wir sind seine Propheten."*’

15 Ebd., 14.
16 Ebd., 150.



Die zitierten literarischen ,Gotteskonstrukte® passen in die ,Denkfigur des
Paradoxons", der nach Jirgen Wertheimer die moderne Zivilisation ,verfallen®
ist'®. In der paradoxen Denkform lassen sich jedoch am leichtesten die
Spannungen und Widerspriche zwischen Kopf und Herz und zwischen Kognition
und Affekt, versprachlichen, die entstehen, wenn die Gottesfrage nicht mehr
abgesetzt und verdrangt wird, sondern in all ihren Facetten zwischen Glauben
und Unglauben, zwischen Sehnsucht und Verzweiflung, zwischen Liebe und Hass
und zwischen Vertrautheit und Fremdheit ins Wort zu bringen ist.

Auf die Bedeutung der paradoxen Denkform bei der Beschreibung komplexer
psychischer Phanomene hat bereits Ludwig Wittgenstein hingewiesen, wenn er
auf Moores Paradox zu sprechen kommt: ,Es regnet, aber ich glaube es nicht."*°
In der Therapie gehoért die ,paradoxe Intervention® mit zu den effektivsten
sprachlichen Interventionen, um Menschen in extremen Situationen so mit sich
selbst zu konfrontieren, dass es ihnen gelingt, in und zwischen widerspriichlichen
GeflUihlslagen sich neu zu orientieren und die Fesseln psychisch bedingter
Handlungszwangen los zu werden. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass wir
bei der Beschreibung religidser Erfahrungen und Geflihle ebenfalls auf paradoxe
Sprachspiele stoBen, die an den Grenzen der Sprache nicht darauf verzichten,
~etwas" zur Sprache zu bringen, was mit den Mitteln der Sprache kaum
auszudricken ist. Fur Dieter Mersch sind solche Sprachspiele nicht normale
~Mittel der Rede". ,Durch die Rede hindurch wird auf etwas verwiesen, was nicht
Teil der Rede ist, was sie nicht einmal andeutet, indem sie spricht, sondern
gerade dadurch, dass sie es verschweigt, zu verstehen gibt."*°

Solche Paradoxien zeichnen sich nicht nur in der Literatur ab. Sie bestimmen das
konkrete Denken, Fuhlen und Handeln von Menschen unserer Tage. ,Ich hasse
dich Gott, auch wenn es dich nicht gibt!™ Diesen Satz hat eine unsichtbare Hand
mit einer Dose auf einer Betonwand gespriht, ein Satz, der zum Menetekel
religioser Mentalitdten unserer reflexiven Moderne wird.

17 Ebd., 151f.

18 Jiirgen Wertheimer verfolgt bei Autoren und ihren Texten, wie sie in den verschiedenen Epochen
die Fahigkeit des Menschen zu Solidaritat und Mitgefihl thematisieren. Fir die Aufklarung
insgesamt und speziell im Blick auf Lessing und Kant stellt er fest: ,Die Gewaltlosigkeit als
Selbstzweck ist in keiner der gelehrten Theorien vorgesehen .. Die sakularisierte
Auseinandersetzung um Grundsatzperspektiven fiir zur Ausbildung eines in sich gespaltenen
Weltbildes: Absolute moralische Indifferenz und absoluter, kategorischer Imperativ stehen in dieser
Kultur einander gegenliber. Zynismus und Idealismus, Terror und Sentimentalitdt, strategische
Grausamkeit und spontanes Mitempfinden, reflektierte Gefiihle und gefiihlte Gedanken bilden die
komplexe Bodenschichtung einer der Denkfigur des Paradoxons verfallenen Zivilisation®. Jirgen
Wertheimer, Asthetik der Gewalt, Frankfurt/M. 1986, 191f.

19 yvgl. Joachim Schulte, Ein einfiihlsamer Analytiker. Ludwig Wittgenstein und seine Philosophie im
Spiegel neu edierter Dokumente, in: Neue Zircher Zeitung, 2./3. August 2003 (Nr. 178), 31.

20 Dieter Mersch, Performativitdt und Ereignis. Uberlegungen zur Revision des Performanz-
Konzeptes der Sprache, in: Jirgen Fohrmann (Hg.), Rhetorik. Figuration und Performanz,
Schriftreihe Germanistische Symposien, Berichtband 25, Stuttgart 2004, 502-535, hier: 528.



2. Rlckfragen

Es ist zu klaren, was - gemessen an den traditionellen Vertretern der
Religionskritik - neu an diesen Stimmen ist. Vertreter der traditionellen
Religionskritik feuerbachscher, marxistischer oder freudianischer Pragung waren
sich immer sicher, und sind es heute noch, dass der Glaube an einen personalen
Gott sich Uberleben wird. An dieser Stelle kann ich nur skizzenhaft auf diese
Frage eingehen, indem ich einem adlteren und einem jlungeren Vertreter der
atheistischen Religionskritik das Wort gebe, Sigmund Freud und Wolfgang
Giegerich, beide Vertreter einer atheistisch fermentierten, psychoanalytischen
Religionskritik. Sigmund Freud schreibt zu Beginn des 20. Jahrhunderts in
seinem Beitrag ,Die Zukunft einer Illusion™:

,Ich erinnere mich an eines meiner Kinder, das sich frihzeitig durch eine
besondere Betonung der Sachlichkeit auszeichnete. Wenn den Kindern ein
Marchen erzahlt wurde, bei dem sie andachtig lauschten, kam es hinzu und
fragte: Ist das eine wahre Geschichte? Nachdem man es verneint hatte, zog
es mit einer geringschatzigen Miene ab. Es steht zu erwarten, dass sich die
Menschen gegen die religidsen Marchen bald ahnlich benehmen werden,
trotz der Firsprache des ,Als ob'."%!

Bei Freud verbietet es sich geradezu, sich die Frage nach der Méglichkeit oder
Unmadglichkeit einer Gottesbeziehung zu stellen. Fur ihn fihren die religiésen
Fragen in eine Marchenwelt. Er wartet nur darauf, bis sich die Letzten aus dieser
Marchenwelt verabschieden.

Wolfgang Giegerich, der sich am Ende des 20. Jahrhunderts auf der Jahrestagung
der Internationalen Gesellschaft flir Tiefenpsychologie mit dem Thema
,Tétungen. Uber Gewalt aus der Seele® beschéftigt hat, entwirft ein
Koordinatensystem zum Selbstverstandnis des heutigen Wissenschaftlers. Im
Denken Giegerichs gibt es flir Religion und Glauben keinen Platz mehr:

+~Wenn der noch gegenstandlich, als Gegeniber vorgestellte Gott ganz
verdampft ist, wenn man nicht mehr zu dem erhabenen Einen, und schon
gar nicht mehr zu den vielen Himmlischen aufblickt, sondern selber logisch
in den Weltraum eingetreten ist, blickt man in die eiskalte Leere. Die ganze
Welt ist entgéttert und ordinar geworden. Die Lehre von der Schopfung ist
der Wissenschaft von der FaktenauBenwelt, ist der Chaosforschung
gewichen. Der Mensch steht der Welt ohne innere Verbindung gegenlber,
weil sie ihm nichts mehr zu sagen und zu geben hat."*

2! Sigmund Freud, Die Zukunft einer Illusion, in: Gesammelte Werke, Bd. XIV, London 1948, 53.
22 Wolfang Giegerich, Tétungen. Uber Gewalt aus der Seele, in: Peter M. Pfliiger (Hg.), Gewalt -
Warum? Der Mensch: Zerstorer und Gestalter, Ulm 1992, 184-243, hier: 220.



An die Stelle Gottes tritt bei Giegerich das Nichts. Der monotheistische ,Ein-Gott
wird nicht mehr angehimmelt, das Bewusstsein hat sich vielmehr logisch auf
seine Hohe gebracht“?>. Die Gotter werden fir Giegerich umgegossen in
Psychologie und Logik. Der Mensch, der noch wagt, die Gottesbeziehung zu
denken, verkommt zum ,Receptaculum®, das sich mit fremdem Sinn abfillen
|asst.

».In dem MaBe, wie aus den Sinntragern drauBen der Sinn gewichen ist, um

in die logische Form des Bewusstseins selbst (iberzugehen, steht der

Mensch zwangsldufig einer nihilistischen Welt gegeniber - solange

wenigstens noch, wie er in der Erwartungshaltung des unschuldigen

Aufblicks nach einem ihn als bloBes Receptaculum von Sinn erflillenden

Sinntrager drauBen verharrt."*
Anders als in der traditionellen Religionskritik geht es in den paradoxen
Sprachspielen und Gotteskonstrukten um die Selbstfindungsprozesse und
Formen der Selbstthematisierung, in denen Menschen unserer Tage wieder damit
beginnen, sich in Beziehung zu einem flr sie eigentlich fiktiven Absolutum zu
setzen, um sich zumindest emotional im Hass auf diesen fiktiven Gott zu
stabilisieren. So lasst McCarthy den Mann, der sich im Morgengrauen in die
Asche setzt, sagen:

,Bist du da?, flisterte er.

Werde ich dich endlich sehen?

Hast du einen Hals, damit ich dich erwiirgen kann?

Hast du ein Herz?

Hol dich der Teufel, hast du eine Seele?

Oh Gott, flisterte er. Oh Gott.“?®
Mit dem heroischen ,Blick in die eiskalte Leere" geben sich weder Kertész noch
McCarthy zufrieden. Sie lassen sich nicht ,abflllen® mit Inhalten aus der
Transzendenz, sondern aktualisieren bzw. konstruieren im Paradox eine virtuelle
Beziehung zu einem ,Du", eine Beziehung, die ,identitatsstiftenden™ Charakter
bekommen kann. Vattimo spricht dieses Phanomen im Sinne von
~Gotteskonstrukten" als ,Erfindung neuer Goétter" an, und bemerkt, dass bereits
Nietzsche dies vorausgeahnt hatte.

Es stellt sich die Frage, ob Uberhaupt und wie Menschen mit einem ,Blick in die
eiskalte Leere" leben und lberleben kénnen. Sicher gibt es genlgend Beispiele,
wie Menschen ohne Gottesglauben in bewundernswerter - von machen
Gottglaubigen nicht erreichter Weise - Solidaritat leben und sich flr den
Mitmenschen einsetzen. Fir Vattimo steht jedoch fest, dass bestimmte Formen

23 Ebd., 226.
24 Ebd., 228.
25 Ebd., 14.



des traditionellen Atheismus nur noch schwer begriindbar sind. Sein Interesse
richtet sich auf die Qualitdt der ,neuen Gotter", die vom ,Receptaculum® der
menschlichen Seele Platz ergreifen.

Dass Vattimo mit dieser Frage nicht allein ist, hat Martin Walser in seiner Rede
zur Verleihung des Buchnerpreises gezeigt. Er beschaftigt sich mit den negativen
Folgen des kulturellen Atheismus. Was passiert, wenn Menschen sich selbst
absolut setzen und zu Gott machen? Walser bezeichnet den autopoietischen, sich
selbst vergdéttlichenden Homunculus unserer Tage als ,Daumenlutscher®, fur den
der Nebenmensch zur Hdélle wird:

~[Ihm] stirbt kein Gott. Er ist sein eigener Gott. Nicht die Leere der
Gottlosigkeit ist sein Horror, sondern der Nachste, der Nebenmensch. Wie er
sich selber Gott ist, so ist ihm der Nebenmensch die Hoélle. ... Wir wahlen
einen Gott nicht ab, weil er nicht hilft. Wir haben ihn dazu gewahlt, dass er
unsere Unfahigkeit zu helfen legitimiert ... Unser Gott brillt dauernd durch
die Gegend: Du hast dir alles selber zuzuschreiben. Dem Leidenden salzt
das Leiden, dem GenieBenden den Genuss."?®

Wie ein bachsches Fugenthema durchklingt alle Formen des Atheimus die
Hoffnung, durch den Verzicht auf den gewaltproduzierenden monotheistischen
Gottesbegriff einen Menschen zu schaffen, der friedensfahig und sozial
vertraglich ist. Dass nicht nur im Kampf der Religionen der Mensch zum Opfer
des Menschen werden kann, sondern der Mensch selbst, der sich zum
~Absolutum®™ macht, zur Quelle der Gewalt werden kann, belegen die aktuellen
Forschungen zum Gewaltverhalten. Der Attentater aus Emsdetten beginnt seine
auf Video festgehaltene Abschiedsrede mit dem Satz: ,I was godlike and I began
planning this massacre.”

~And in 2003/2004 my life changed. And ... I wasn’t a human anymore. I
was godlike and I began planning this massacre. I wanted to kill them all,
because they ruined my life. Because they... They changed my.... The people
who are like that, who are just.... fuck consumers. That people change how
you think. You are alone and you want to have friends. They change
completely how you think. The more you are with them, the more you
become like them. And I said: Fuck that, I am not in this! And I make my
thing. I make the GSS massacre.”?’

26 Martin Walser, Woran Gott stirbt. Dankrede, Stuttgart 1984, 167-174, hier: 171f.

27 Deutsche Ubersetzung (Originalton englisch): ,Und 2003/2004 &nderte sich mein Leben. Und ...
Ich war nicht langer ein Mensch. Ich war goéttlich und begann dieses Massaker zu planen. Ich wollte
sie alle téten, weil sie mein Leben ruiniert hatten. Weil sie ... Sie anderten mein ... Die Leute, die so
sind, sind einfach ... scheiB Konsumenten. Diese Leute dndern dein Denken. Du bist allein und du
willst Freunde haben. Sie andern dein Denken véllig. Je mehr du mit ihnen zusammen bist, um so
mehr wirst du wie sie. Und ich sagte: ScheiBe, ich gehdre nicht zu euch. Und ich mache mein Ding.
Ich mach das GSS Massaker."



Die Ereignisse von Emsdetten und Erfurt und noch mehr die Exzesse des
Nationalsozialismus und anderer Totalitarismen zeigen, dass die Stilllegung der
religiosen Frage und erst recht der Verzicht auf die Suche nach einer
Gottesbeziehung noch nicht den von allen gesuchten Kénigsweg aus der Gewalt
zu mehr Frieden und Gerechtigkeit eréffnet. Die These, dass die Moderne mit
dem Gottesverlust den ,Anderen“, das ,Du“, den ,Nachsten" verloren hat,
entstammt nicht dem Wunschdenken von Theologen. Auch vom sich selbst
besoffenen Menschen, der sich selbst absolut setzt und sich selbst , Gott" wird,
kann Gewalt ausgehen, dass Menschen wieder zum Opfer des Menschen werden.

Die Untersuchungen zum Gewaltverhalten zeigen Uberdeutlich, dass die perverse
Faszination, die von Gewalt- und Tétungsakten ausgeht, sich aus dem Macht-
und Siegesrausch speist: Ich habe Gewalt Uber dich! Ich bin starker als du!
Identitat und Selbstwertgefihl resultieren aus dem Kampf und missen in immer
neuen Siegen bestatigt werden. Es ist deshalb nicht verwunderlich, wenn heute
von jugendlichen Gewalttatern zu hoéren ist: ,Ich schlage, also bin ich!™ und
Philosophen rasonieren: ,Ich hasse, also bin ich!™

Flr Giegerich jedoch gibt es keine Alternative zum ,Blick in die Leere". Fir ihn
hat sich die christliche Seele in den Gewaltexzessen von Hexen- und
Ketzerverbrennungen selbst ertétet. Die Psychologie und mit ihr das
Wissenschaftsverstandnis der Moderne verdankt sich ,dem tdétenden Tun der
Inquisitoren“?®. Ihre Aufgabe ist es, den Menschen neu zu denken und die Seele
neu zu erfinden. Fir ihn und Denker wie Sloterdijk steht fest: ,Die vom
Christentum und vom Islam zu verantwortenden Gewaltakte sind mehr als
Verirrungen, die das Wesen dieser an sich gutartigen religiosen Lehren
verfélschen."?® Fir sie steht fest: Die abrahamitischen Religionen kénnen sich
nicht von diesem Gewaltpotential trennen.

~Nach umfassender Wirdigung samtlicher Beweisstlicke, geduldiger
Anhérung von Zeugen und Anwalten inbegriffen, zwingt sich das Urteil auf:
Die Matrix der klassischen religidsen und philsophischen Metaphysiken ist
erschopft. ,Erschoépft' will einerseits besagen: vollstandig entfaltet und
verwirklicht, andererseits: ganz aufgebraucht und durchschaut in ihrer
prinzipiellen Beschrénktheit und Verfehltheit.“*°

Das Urteil von Walser, Vattimo und Wertheimer in dieser Frage fallt wesentlich
differenzierter aus. Wertheimer und Bettelheim flihren den Beleg, dass trotz
Aufklarung nicht tétungshemmende Bewusstseinsbildung durch Beschreiben von
Affekten wie Bedauern, Scham, Mitleid und Trauer, sondern Aggression,

28 Wolfgang Giegerich, Tétungen. A.a.O.
29 peter Sloterdijk, Gottes Eifer. Vom Kampf der drei Monotheismen, Frankfurt/M. 2007, 205.
30 Epd., 155f.



Provokation, Kampf, Tod, Toétung und Schandung im Mittelpunkt stehen.
~Zwischen Tier und Gott, Bestie und Idol entsteht das Konstrukt einer neuen
Wesens-Wirklichkeit, ausgestaltet mit neuen Kategorien des Handelns. Oberste
Maxime dieses Handelns ist der Sieg.“*' Auch der atheistische Humanismus kann
und konnte nicht verhindern - ahnlich wie die christliche Theologie des
Mittelalters —, dass aus den Retorten der Wissenschaft, die den Menschen neu zu
denken und zu erfinden versuchte, ein ,Homunculus" entsteht, der immer wieder
neue Opfer produzieren muss, um sich selbst zu bestatigen: ,Ich schlage, also
bin ich!™

Bertrand Russel hat wegweisend bei seiner Rede zum zehnten Jahrestag des
Aufstandes im Warschauer Ghetto alle Disziplinen und Wissenschaftler in die
Pflicht genommen. Ihre zentrale Aufgabe sei es, ,die Wurzeln der Grausamkeit,
die Wurzeln der Verfolgung, die Wurzeln des Barbarismus in der menschlichen
Seele aufzuspiren ... Die Losung der Probleme miisste zeigen: Was die Menschen
zu dem macht, was sie sind“*2.

3. Die Bringschuld der Theologie

In dem letzten Teil der Vorlesung mdchte ich diesen Impuls aus der Perspektive
der katholischen Theologie aufgreifen. Die katholische Kirche hat auf dem Konzil
damit begonnen, sich selbst in die Karten zu schauen und sich im freien Vollzug
mit  ihren  eigenen  Gotteskonstrukten und daraus  resultierenden
Handlungskonzepten auseinanderzusetzen, die in der Moderne zum Bruch
~ZwWischen Evangelium und Kultur® und damit den personalen Gottesglauben ad
absurdum gefihrt haben. Diese These vom ,Bruch zwischen Evangelium und
Kultur® stammt nicht aus der Werkstatt einer angepassten und von
Selbstzweifeln geschwachten Theologie, sondern aus der Feder von Papst Paul
VI. in ,Evangelii nuntiandi“:
,Der Bruch (discidium) zwischen Evangelium und Kultur ist ohne Zweifel ein

verhangnisvoller Vorfall unserer Zeit, wie er es auch zu anderen Zeiten war.
Daher muss man alle Kraft und Mihe aufwenden, damit die menschliche

31 Jirgen Wertheimer, a.a.O., 21. Vgl. ferner: Bruno Bettelheim, Gewalt - eine gern verleugnete
Verhaltensweise, in: Ders., Erziehung zum Uberleben. Zur Psychologie der Extremsituation,
Stuttgart 1980, 207-223, hier: 209.

32 Menschen haben eine auBerordentliche Fahigkeit zu brutaler Grausamkeit. Und ich glaube, es ist
die Pflicht eines jeden denkenden Menschen, nicht nur Gber Grausamkeit entriistet zu sein und den
Wunsch zu hegen, die Tater abzuhalten...Es gibt dariiber hinaus etwas, das man meiner Meinung
nach tun muaBte,, namlich die Wurzeln der Grausamkeit, die Wurzeln der Verfolgung, die Wurzeln
des Barbarismus in der menschlichen Seele aufzusplren, dasjenige , das die Menschen veranlaBt,
bose zu sein, wo sie auch anstandig sein koénnten. Dies ist vor allem ein wissenschaftliches
Problem. Die Losung der Probleme miiBte zeigen, was die Menschen zu dem macht, was sie
sind ...". Bertrand Russel: Rede zum 10. Jahrestag des Aufstandes im Warschauer Ghetto, in:
Erhard R. Wien, Kaddisch. Totengebet in Polen, 2. Aufl., Darmstadt 1987.



Kultur oder vielmehr die Kulturen selbst in eifrigem Bestreben evangelisiert

werden. Es ist nétig, dass sie aus ihrer Verbindung mit der frohen Botschaft

wiedergeboren werden (renasci eas necesse est)" (EN 20) 3.
Die Vision von Paul VI. - Johannes Paul II. hat sie iUbernommen - von einer
neuen Evangelisierung der ,menschlichen Kultur® auf der Grundlage einer
~evangelischen Ordnung, welche die Ordnung der Liebe ist" (EN 31) wird von den
kommenden Generationen nur zu verwirklichen sein, wenn in Kirche und
Theologie aufgearbeitet wird, wie es Uberhaupt in der Geschichte zu diesem
Bruch zwischen Evangelium und Kultur kommen konnte. Wenn wir die Optionen
von Paul VI. ernst nehmen und nach Alternativen suchen, wie in Zukunft solche
Briche zu vermeiden sind, ist ein Blick in die Geschichte unumganglich.

Das Zweite Vatikanische Konzil legt selbst die Spuren in die Geschichte, wenn es
sich von Formen der Glaubensvermittlung und Glaubensverteidigung in der
Geschichte abgrenzt, die dem Geist des Evangeliums widersprechen (DH 12).
Dies betrifft den Umgang mit Haretikern, Ketzern und sogenannten ,Hexen" aber
noch mehr die Mittel, welche die christlichen Kirchen im Schulterschluss mit der
Politik gegeneinander eingesetzt haben.

Nach der Pest im 14. Jh. und dem abendlandischen Schisma bildeten die
europaischen Glaubenskampfe (1556-1660) das zentrale Krisenereignis, das den
Verfall der geistlichen Macht eingeleitet und die Suche nach alternativen Welt-
und Menschenbildern provoziert hat. Diese Glaubenskampfe brachten
unsdagliches Leid Uber die Lander des christlichen Abendlandes. Lassen wir einen
Zeitzeugen sprechen, dessen Gedichte vielen von uns bekannt sind. Andreas
Gryphius lebte in der Zeit des Verfalls. Er spricht in dem Sonett ,Trédnen des
Vaterlandes" (1636) die verheerenden Folgen der Konfessionskriege fir den
christlichen Glauben an:

»Hier durch die Schanz und Stadt rinnt allezeit frisches Blut.
Dreimal sind schon sechs Jahr, als unser Stréme Flut,

Von Leichen fast verstopft, sich langsam fortgedrungen.
Doch schweig ich noch von dem, was arger als der Tod,
Was grimmer denn die Pest und Glut und Hungersnot,

Dass auch der Seelenschatz so vielen abgezwungen.“**

Mit erstaunlicher Tiefenscharfe diagnostiziert Andreas Gryphius die Tatsache,
dass Christen in diesem Kampf sich nicht nur gegenseitig umbrachten, sondern
in diesen Kampfen ihre ,Seele™ verloren haben. Hier deckt sich die Analyse des

33 paul VI., Apostolisches Mahnschreiben ,Evangelii nuntiandi (8. Dezember 1975: AAS 68 (1976)
9-26) zitiert nach: Heinrich Denzinger, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen
Lehrentscheidungen, 39. Aufl., Freiburg u.a. 2001, 4570-4579, 4578.

34 Andreas Gryphius, Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Bd. 1: Sonette. Hg. von
Marion Szyroki. Tibingen 1963, 19.



Zeitzeugen Gryphius mit der Diagnose unseres heutigen Zeitgenossen Giegerich.
Gryphius beschreibt tiefgreifende Folgen der Konfessionskriege, die erst viel
spater voll in das Bewusstsein rlickten. Plausibilititen des mittelalterlichen
christlichen Welt- und Menschenbildes verloren ihre Glaubwdirdigkeit. Der Glaube
an die Gegenwart Gottes in der Schéopfung und an die erlésende, heils-, lebens-
und friedensstiftende Kraft des sakramentalen Handelns der Kirche war fur den
denkenden Menschen kaum mehr nachzuvollziehen. Mit dem
Glaubwiurdigkeitsverlust schwand das Vertrauen in all die kirchlichen und
politischen Instanzen, die flir die Greueltaten der Glaubenskriege
mitverantwortlich waren.>® Dieser Verfall der geistlichen Macht schuf ein Vakuum
und setzte nach Hans Blumenberg Positionen von bislang gultigen
Gottesvorstellungen und den daraus abgeleiteten normativen christlichen Welt-
und Menschenbildern frei, die in der Folge von Philosophie und den neu
entstehenden Humanwissenschaften besetzt werden konnten.*® So stimmig die
Anfragen von Rentsch an alle Formen der ,Substitution des Absoluten" im
Denken der Moderne aus philosophischer Perspektive sind, auch bei ihm bleibt
offen, wie es Uberhaupt dazu kommen konnte, bzw. kommen musste, dass sich
wegweisende Denker der Moderne vom judisch-christlichen Gottesbegriff |6sten,
der bereits im Buch Exodus ,als ein barmherziger und gnadiger Gott, langmutig,
reich an Huld und Treue" (Ex 34,6) bezeugt wird, ein Zeugnis, auf das Jesus
zuruckgreift: ,,Seid barmherzig, wie es auch euer Vater ist" (Lk 6,36). Ich mdchte
die Frage von Russel zuspitzen: Was hat Christen und Kirchenfiihrer aus allen
Konfessionen dazu gebracht, immer wieder dem , Schwert" mehr zu vertrauen als
der Weisung der Bergpredigt: ,Selig die Barmherzigen, denn sie werden
Erbarmen finden". Noch mehr beschaftigt mich die Frage, ob Uberhaupt und wie
das Evangelium seine sinn- und friedensstiftende Kraft in den gegenwartigen
Konfliktlagen unserer Welt entfalten kann.

3.1. Die Bringschuld des Denkens

Mit der ,Erklarung Uber die religiése Freiheit" hat die katholische Kirche damit
begonnen, sich mit ihrer Geschichte auseinanderzusetzen, in der sie Uber
Jahrhunderte hinweg den Menschen im sogenannten christlichen Abendland das
Recht verweigerte, in Freiheit und ohne jeglichen Zwang die eigene Religion

35 vVgl. Hansjiirgen Verweyen, Gottes letztes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie. 3.,
vollstand. Gberarb. Aufl., Regensburg 2000, 219ff.

3 Hans Blumenberg, Die Legitimitdt der Neuzeit. AaO. Die Bedeutung Blumenbergs fiir die
Theologie erschlieBt naher: Albrecht Grozinger, Differenz-Erfahrung. Seelsorge in der
multikulturellen Gesellschaft,Waltrop 1995.



auszuiiben und nach dem eigenen Gewissen zu handeln. Pietro Pavan®’ spricht in
seinen Erlauterungen zu ,Dignitatis humanae"™ die geschilderten historischen
Fakten an: Wie konnte es Uberhaupt dazu kommen, dass die Religionsfreiheit,
die in den ersten Jahrhunderten von Christinnen und Christen im Martyrium
erkampft wurde, Jahrhunderte spater von der Kirche selbst anderen Religionen
und Konfessionen verweigert wurde?

Er fihrt diese verhangnisvolle Entwicklung auf das die Pastoral bestimmende
Axiom zurick: ,Die Wahrheit hat alle Rechte, der Irrtum hat kein Recht." In
diesem Axiom werden geistige Werte wie das Wahre und Gute zu Rechtstiteln
erklart und in der Folge Uber die personale Glaubens- und Gewissensfreiheit
gestellt. Dieses Axiom wird zum Schllssel flr das Verstandnis des Wahnsystems
aus Angst, Verfolgung und Unterdrickung, zu dem das konfessionell verfasste
Christentum in bestimmten Phasen degenerierte und zum dem die Denker der
Aufklarung in Opposition gingen.

|\\

Siebenrock spricht in ,Herders Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzi
von einem ,Paradigmenwechsel**® und einer ,kopernikanischen Wende"* in der
Lehrtradition der katholischen Kirche. Die Kirche Ubernimmt Verantwortung fur
die eigene Geschichte und beginnt sich neu zu positionieren. Die Erkldrung uber
die Religionsfreiheit wagt ,eine tiefgreifende Neuorientierung der Kirche auf dem
Hintergrund einer vielfach schmerzlichen Geschichte (...). Was in der Konzilsaula
erarbeitet worden ist, birgt in sich einen tiefgehenden und nicht hoch genug
einzuschatzenden dramatischen Lernprozess des Konzils, der daher nicht allein
eine Neupositionierung der Kirche in der modernen Gesellschaft ermdglichte, ja
auch erzwang, sondern einen urspringlichen und deshalb auch ungewohnt neuen
Blick auf die Glaubensgestalt frei legte.™*°

Die Konsequenzen erfassen ad intra alle Formen der Evangelisierung und ad
extra alle Aktivitdten zur Verteidigung der Menschenrechte. ,Die Sendung der
Kirche, von Gottes Heilshandeln Zeugnis zu geben, realisiert sich nur im
Eintreten fir die Freiheit der Menschen, nicht ohne oder gar gegen sie."*! Was
noch gravierender ist: Es relativiert sich im Ruckblick auf die Geschichte das
scheinbar goldene Zeitalter einer monokulturell gleichgeschalteten christlichen

37 Pietro Pavan, Einleitung und Kommentar zur Erkldrung tber die Religionsfreiheit, in: Lexikon fiir
Theologie und Kirche. Das Zweite Vatikanische Konzil. Bd. II. Freiburg u.a. 1967. Vgl. ferner:
Ders., Die wesentlichen Elemente des Rechtes auf Religionsfreiheit; In: Jéréme Hamer/Yves Congar
(Hg.), Die Konzilserklarung tber die Religionsfreiheit, Paderborn 1967, 167-225.
3 Roman A. Siebenrock, Theologischer Kommentar zur Erklarung Ulber die religidse Freiheit.
Dignitatis humanae, in: Peter Hinermann/Bernd Jochen Hilberath (Hg.), Herders Theologischer
g(gommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Bd. 4, Freiburg/B. 2005, 127-218, hier: 173.

Ebd.
40 Ebd., 130.
“1 Ebd., 207.



,societas perfecta®, deren Glaubenspraxis bis zum Zweiten Vatikanum unter
einem antimodernistischen Verdikt standen. Seit dem Konzil arbeiten nun die
verschiedenen theologischen Disziplinen an dem ,neuen Blick auf die
Glaubensgestalt®, von dem Siebenrock gesprochen hat. Die theologischen
Disziplinen dlrfen sich jedoch nicht damit zufrieden geben, nur ,am neuen Blick"
arbeiten.

3.2. Die Bringschuld des Handelns

Thomas Rentsch stellt die Frage, wie es Walter Benjamin gelingen konnte, in
seinen Entwiirfen an ,einer genuine[n] Transzendenzperspektive der Erlésung" *?
festzuhalten und nicht auf die Mythisierung weltlicher Instanzen und auf sakulare
Substitute und Surrogate des Absoluten zurlckzugreifen und kommt zum
Ergebnis: ,Entscheidend ist, dass die Ebene der Transzendenz stets sowohl in
ihrer irreduziblen Authentizitat als auch paradoxal, in ihrer Bezogenheit auf die
materialistische Verbesserung der menschlichen Lebensverhaltnisse gesehen
wird."*® Die Transzendenzdimension Benjamins bleibt immer riickbezogen auf
~die materialistische Basis der gesellschaftlichen einerseits, auf die konkrete
singuldre Existenz des Menschen andererseits***. Mir scheint, dass diese
Verbindung von Transzendenz und Immanenz mit der irreduziblen Rickbindung
der Eschatologie in die Glaubenspraxis der Kirche, eine Praxis, die nach dem
eschatologischen Vorbehalt jedoch nie voll identisch mit dem ,Eschaton™ sein
kann, auch die Konzilsvater sowohl bei der Suche nach einer neuen Axiomatik
wie auch bei der Suche nach einem neuen Offenbarungsverstandnis beschaftigt
hat.

Es ist auf dem Zweiten Vatikanum nur nach langen Diskussionen gelungen, sich
mit eindeutiger Mehrheit von dem Wahrheitsaxiom zu l6sen und sich auf eine
neue Axiomatik zu verstandigen: Der einzelne Mensch als personaler Trager der
Glaubensentscheidung ruckt als das entscheidende Subjekt des Rechtes in den
Mittelpunkt dessen, was das Kirchenrecht zu schiitzen und die Pastoral zu achten
haben. So ist es zu verstehen, wenn in Art. 12 die Vater zunachst erlautern, dass
.der Grundsatz der religiosen Freiheit der Wirde des Menschen und der
Offenbarung Gottes entspricht" (DH 12) und damit im Evangelium begriindet ist.
Das Konzil stellt im letzten Satz klarend fest: ,,Gewiss ist bisweilen im Leben des
Volkes Gottes auf seiner Pilgerfahrt — im Wechsel der menschlichen Geschichte -
eine Weise des Handelns vorgekommen, die dem Geist des Evangeliums wenig

*2 Thomas Rentsch, a.a.O. 38ff.
43 Ebd.42.
44 Ebd.41.



entsprechend, ja sogar entgegengesetzt war; aber die Lehre der Kirche, dass
niemand zum Glauben gezwungen werden darf, hat dennoch die Zeiten
Uberdauert® (DH 12). Damit stellen die Konzilsvater eindeutig die singulare
Existenz des Menschen in den Vordergrund und rufen die Kirche auf neue
~Weisen des Handelns" zu entwickeln.

Diese Neubesinnung beinhaltet auch ein neues Offenbarungsverstandnis. ,Das
Offenbarungsgeschehen ereignet sich in Taten und Worten, die innerlich
miteinander verknipft sind: die Werke namlich, die Gott im Verlauf der
Heilsgeschichte wirkt, offenbaren und bekraftigen die Lehre und die durch die
Worte bezeichneten Wirklichkeiten. Die Worte verkliindigen die Werke und lassen
das Geheimnis, das sie enthalten, ans Licht treten® (DV 2). Welche
Konsequenzen aus diesem Offenbarungsverstandnis flr die Worte und Taten der
Kirche zu ziehen sind und wie die Verkindigung der Kirche irreduzibel mit der
Glaubwirdigkeit kirchlicher Praxis zu verbinden ist, dariber schweigt sich das
Konzil weitestgehend aus.

Vielleicht sollten wir bei den Christinnen und Christen der ersten Stunde in die
Schule gehen.

Gegenwartig gibt es einen spannenden Diskurs zwischen den verschiedenen
theologischen Disziplinen zur Frage: Wie war es méglich, dass in den ersten vier
Jahrhunderten des Christentums aus einer Katakombenkirche eine Kraft wurde,
die sich gegen die romische Staatsmacht mit ihrem eigenen Wert- und
Normsystem durchsetzen konnte? In dieser Phase gab es keinen Bruch zwischen
Evangelium und Kultur, im Gegenteil: Das Christentum hat sich als
kulturpragende Kraft bewahrt. Ernst Dassmanns Analyse fallt eindeutig aus: In
den christlichen Gemeinden wurden keine Kinder mehr getétet! Es ist niemand
mehr verhungert! Die Alten und Kranken wurden gepflegt! Flr die rémischen
Frauen war es attraktiv, wie die christlichen Manner mit ihren Frauen
umgegangen sind!

Wenn wir dem Zeugnis der Urkirche folgen und an das Offenbarungsverstandnis
des Konzils anknlUpfen, dann sind Wort- und Tatzeugnis, Orthodoxie und
Orthopraxie radikal aufeinander verwiesen. Helmut Peukert hat die
Konsequenzen fir die Glaubenspraxis einer nachkonziliaren Pastoral aufgezeigt:

,Der Glaube ist die erinnernde Behauptung der rettenden Wirklichkeit fir
Jesus und die Behauptung der Wirklichkeit Gottes fiir alle anderen. Der
Glaube ist in sich selbst eine Praxis, die als Praxis, also im konkreten
kommunikativen Handeln, Gott fiir die anderen behauptet und diese
Behauptung im Handeln zu bewahren versucht. Der Glaube an die



Auferweckung Jesu ist Glaube als faktisch auf das Heil fir die anderen und
damit fir die eigene Existenz vorgreifendes kommunikatives Handeln.“*®
Es ist zu fragen, ob und wie wir in Forschung und Lehre bislang lGberhaupt bereit
waren und zuklnftig sein werden, uns auf diese ,Bringschuld des Handelns™ beim
Theologietreiben einzulassen.

3.3 Fazit

Der Blick in die Geschichte des Bruchs zwischen Evangelium und Kultur und in
die Geschichte urkirchlicher Evangelisierung hat deutlich gemacht. dass Formen
pastoraler Glaubenspraxis theologisch zu verantworten sind und damit zum
Ernstfall theologischer Forschung Uberhaupt werden miussen. Wer die
Gottesbeziehung instrumentalisiert oder erzwingt, betreibt Gottesvergiftung und
tragt langfristig zur Zerstérung oder Verschittung der Beziehung zu Gott bei. Die
Folge ist, dass der Glaube seine sinnstiftende Kraft verliert, menschliche
Wirklichkeit nicht mehr im Lichte des Glaubens erschlossen und gedeutet wird
und damit atheistische Selbst- und Weltentwurfe entstehen. Die Ursachen flr die
Entstehung eines atheistischen Humanismus fuhren in die Bruchstellungen
zwischen Evangelium und Kultur sind damit vorab in einer defizitdaren
Glaubenspraxis zu suchen.

Die Uberwindung des Bruchs, Uranliegen und fundamentales Programm des
Konzils, ist damit fUr die Theologie nicht nur eine theoretische, sondern viel eher
eine praktische Herausforderung, die Alfred Delp in dem bekannten
Tagebucheintrag vor seiner Hinrichtung klar erkannt hat:

,Es wird kein Mensch mehr an die Botschaft vom Heil und Heiland glauben,
solange wir uns blutig geschunden haben im Dienst des physisch, psychisch,
sozial, wirtschaftlich, sittlich oder sonstwie kranken Menschen. Rickkehr in
die Diakonie habe ich gesagt, damit meine ich das sich Gesellen zum
Menschen in allen seinen Situationen mit der Absicht, sie ihm meistern zu
helfen. ohne anschlieBend irgendwo eine Spalte oder Sparte auszufillen.
Damit meine ich das Nachgehen und Nachwandern auch in die duBersten
Verlorenheiten und Verstiegenheilen des Menschen. um bei ihm zu sein.
Genau und gerade dann, wenn Verlorenheit und Verstiegenheit ihn
umgeben.“*®

Eine Glaubenspraxis, ,die Gott fir den Anderen behaupt und diese Behauptung
im Handeln zu bewdhren versucht™ flihrt nicht in die Gottesvergiftung, sondern

45 Helmut Peukert, Was ist eine praktische Wissenschaft? Handlungstheorie als Basistheorie der
Humanwissenschaften. Anfragen an die praktische Theologie, in: Ottmar Fuchs (Hg.), Theologie
und Handeln, Dlsseldorf 1984, 64-79.

46 Alfred Delp, Das Schicksal der Kirchen, in: Ders., Im Angesicht des Todes, 11. Aufl., Frankfurt a.
M., 1981, 138-144, hier: 139f.



legt Spuren in das Geheimnis Gottes hinein. Der Mensch, der sich von Gott
geliebt weiB und nicht ,in die eiskalte Leere" eines entgétterten Himmels schaut,
findet zu sich selber und zum Anderen zuriick und wird fahig, dem Hass, der aus
ihm selbst kommt, oder der ihm entgegenschlagt, zu entgiften.

Weiter: Wenn wir in pastoraler und religionspadagogischer Praxis im Namen des
Gottes, der den Menschen in dieser Freiheit geschaffen hat, diese Freiheit nicht
unterschlagen, sondern zur Grundlage des Handelns machen, legen wir Spuren
zum goéttlichen ,Du" in der Transzendenz, das uns gleichzeitig im empirischen
,Du" des Nachsten begegnet. Bei dieser Orientierung am empirischen ,,Du® kann
christliche Theologie von der judischen Theologie mit ihren Sprechversuchen
nach dem Holocaust sehr viel lernen. Irving Greenberg schreibt dazu:

~Auf solch (berwadltigende Tragddie gibt es eine Antwort: die
Wiederbetonung des Sinn- und Werthaften und des Lebens durch Akte der
Liebe und des Lebenspendens. Dadurch, dass wir Leben spenden oder seine
Wirde erhéhen, legen wir Zeugnis gegen Auschwitz ab. Es ist obszén und
unglaubwirdig, angesichts der im Feuer sterbenden Kinder von Liebe und
einem Gott zu sprechen, der sich um den Menschen sorgt. Hinzuspringen
und ein Kind der Grube zu entreiBen, sein Gesicht zu reinigen und seinen

Kérper zu heilen, ist die eindrucksvollste Aussage, die einzige, die z&hlt".*

Der ,Megatrend Religion" wird kaum Bestand haben, wenn sich nicht alle
Menschen und alle Religionen, die sich in der Transzendenz verorten und von
einem Gott sprechen, gemeinsam an den Orten einfinden, an denen der Mensch
immer noch zum Opfer des Menschen wird.

47 Irving Greenberg, Augenblicke des Glaubens, in: Michael Brocke/Herbert Jochum (Hg.),
Wolkensdule und Feuerschein. Jidische Theologie des Holocaust, Giitersloh 1993, 136-177, hier:
158.



