Ist Tugend lehrbar?

William J. Hoye

1. Was ist Tugend?

Da ,Tugend” kein fest verwurzelter Begriff unserer gegenwartigen Kultur ist,
mufS zundchst gekldrt werden, wie der Begriff hier zu verstehen ist, bevor man
die Frage nach der Lehrbarkeit der Tugend bedenken kann. Die Chancen, sich
tiber die Begrifflichkeit zu verstindigen, sind besser, wenn wir die klassische, auf
Aristoteles zuriickgehende Definition der Tugend zugrunde legen. Demgemaf3
ist Tugend im moralischen Sinne, was den Menschen selbst als Menschen und
somit seine Handlungen gut macht. Aristoteles bezeichnet , die Tugend des Men-
schen” als ,diejenige Eigenschaft (Habitus), durch die einer ein guter Mensch
wird und seine Leistung gut vollbringt!.

Das ist fiir die heutige Denkweise allerdings nicht ohne weiteres verstand-
lich, neigt doch unsere Kultur dazu, die Praxis als die eigentliche Wirklichkeit
zu betrachten. Von daher wird die Dimension der Handlung leicht als das ei-
gentliche menschliche Leben und die innere Einstellung der Person als ,blof3e”
Theorie angesehen, die der Praxis unterzuordnen ist. Der gesunde Menschen-
verstand widerspricht allerdings dieser philosophischen Auffassung. Jeder weifs,
dafi Menschen schlechte oder zumindest schwache Menschen sein kdnnen, ob-
wohl sie gute Handlungen vollbringen. Und es ist jedem intuitiv bekannt, daf3
Opportunisten, Duckméuser, Heuchler, Kriecher, Liigner usw. keine vorbildhaf-
ten Menschen sind. Ebenso weif3 jeder, dafd ein Mensch anstdndig sein kann, ob-
wohl er objektiv Schlechtes tut. Die christliche Lehre vom irrenden Gewissen ver-
deutlicht diese Unterscheidung. Wir brauchen keine philosophische Bildung, um
unterscheiden zu konnen zwischen dem, was ein Mensch ist, und dem, was er
tut; und auch nicht, um zu wissen, daf$ es bei der Einschdtzung eines Menschen
letztlich nicht auf die duflere Tat ankommt. Zweifelsohne ist der Spruch falsch,
es gebe nichts Gutes, aufler man tut es. Gute Menschen gibt es ja, auch wenn sie
nichts tun.

Moral beinhaltet bekanntlich Selbstdisziplin. Man fiigt sich einer leitenden
Norm bzw. Regel, aber nicht wie im Falle eines mit Notwendigkeit wirkenden
Naturgesetzes, sondern in Form eines Sollens. Entscheidend ist, was als Regel
Anerkennung findet. Die européische Tradition ist sich weitgehend darin einig,
daf8 die Vernunft diese Regel verkérpern sollte, wenn es um das Leben insge-
samt geht. Ein gut gefiihrtes Leben ist ein verniinftiges Leben. Denkbare Nor-

! Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, Buch 11, Kap. 5 (1106 a 22 24).



Ist Tugend lehrbar? 2

men wie der Genuf3, das Uber-Ich, gesellschaftliches Ansehen, Angst, Hochmut,
Besitz usw. sind in Betracht gezogen und verworfen worden. Es mag in der ge-
genwdrtigen Situation voreilig sein, die Auseinandersetzungen um diese Frage
als abgeschlossen vorauszusetzen, aber, wer sich {iber Tugend Gedanken macht,
wird dies wohl tun.

Die Vernunft, die fiir den Menschen das ,Naturgesetz” darstellt, nimmt sich
wiederum die Wirklichkeit zur Orientierung. Aber inwiefern? Die klassische Tra-
dition seit Aristoteles identifiziert diese mafigebliche Wirklichkeit mit dem Ziel
des Lebens insgesamt. Der Sinn des Lebens gibt den Einzelentscheidungen eine
Richtung an. Er reprasentiert nicht nur den héchsten Wert, sondern den Wert al-
ler Werte, d. h. denjenigen Wert, der die Wertigkeit der anderen Werte letztlich
bestimmt. Der letzte Wert macht alle anderen Werte im Leben zu Mitteln, um
zum endgiiltigen Wert, dem Ziel des Lebens, zu gelangen. Verniinftiges Leben
aber ist nicht nur das Leben der Vernunft, es ist das Leben der ganzen Person, die
sich in allen Entscheidungsbereichen von der Vernunft leiten 1a8t. Die Vernunft-
gemifiheit im menschlichen Dasein hat Thomas von Aquin hervorgehoben: ,,Das
Gut des Menschen, insofern er Mensch ist, besteht darin, daf3 die Vernunft zur
vollkommenen Erkenntnis der Wahrheit gelangt und daf} die untergeordneten
Strebungen gemaf der Regel der Vernunft geleitet werden.”? Moralische Tugend
bezieht sich auf den zweiten Teil dieser Bestimmung.

Auf die Vernunft an sich kommt es also in der Moral nicht an, sondern auf
die Vernunftgeméfiheit. Das bedeutet, dafs das ganze Leben eines Menschen auf
einen Sinn ausgerichtet ist. Einzelne Handlungsentscheidungen werden von der
Vernunft auf den Gesamtsinn hingeordnet. Dies leistet nicht die Vernunft selbst,
sondern der Wille. Wenn wir jemanden einen Mann von Charakter nennen, mei-
nen wir eine Pragung des Willens. Der gute Mensch ist der Mensch mit einem
guten Willen. Ein guter Wille ist ein Wille, der sich der Wahrheit fligt, d. h. der
sich von der Vernunft leiten lassen, also realistisch sein will. Demnach ist Tu-
gend die zur Gewohnheit gewordene Verhaltensweise solcher Ausgerichtetheit
des Lebens, sofern sie in unserer Freiheit liegt. Als Tugend bezeichnet man ein
Wollen, dessen Handlungsentscheidungen zu einer Art zweiter Natur geworden
sind. Die Entscheidung wird mit Zuverlassigkeit und im besten Fall mit Freude
gefallt.

Die Vielfalt der Tugenden ergibt sich aus den verschiedenen Handlungsar-
ten. Im Grunde kann man zusammenfassend von vier Kardinaltugenden spre-
chen. Gerechtigkeit als Kardinaltugend ist die Neigung, der Wirklichkeit gerecht
zu werden, also zu verwirklichen, was einem richtig erscheint. Die Kardinaltu-
gend des Mutes wirkt gegen diejenigen leidenschaftlichen Neigungen, die uns
von dem, was wir eigentlich und im Grunde wollen, dadurch abhalten, daf3 sie
uns kraftlos und dngstlich machen. Gegen die umgekehrten Neigungen, die uns
von unserem Ziel kraftvoll abhalten, indem sie uns zu ungehorigen Werten zie-
hen, wirkt die MafShaltung. Schliefllich Klugheit bestimmt die Beziehung der Ein-
zelhandlungen auf das letzte Lebensziel. In ihr liegt das Gut des Menschen we-
senhaft, wiahrend Gerechtigkeit dessen Verwirklichung in der Praxis betrifft.

2 Bonum hominis, in quantum est homo, est ut ratio sit perfecta in cognitione veritatis, et
inferiores appetitus regulentur secundum regulam rationis.” Thomas von Aquin, De virtutibus in
communi, q. 1, a. 9c.



Ist Tugend lehrbar? 3

2. Die Schonheit des Menschen

Was einen guten bzw. schlechten Menschen ausmacht, ist den meisten Menschen
anscheinend intuitiv bekannt; wir erkennen es an seiner Schonheit bzw. Hafllich-
keit. Tugendhaftigkeit ist die Schonheit eines Menschen als Mensch; Lasterhaftig-
keit seine HafSlichkeit. Bevor wir die inneren Zusammenhédnge erkldren konnen,
bevor wir dariiber philosophieren bzw. theologisieren, nehmen wir dies unmittel-
bar wahr. Die Reflexion kommt nachtrdglich und nimmt das spontane Empfinden
und den gesunden Menschenverstand zunédchst zum Maf3stab oder Probierstein.

In der Antike gab es insbesondere zwei Erkldrungen fiir Schonheit: Die eine
sieht die Schonheit in der Harmonie der Teile miteinander und mit dem Ganzen,
die andere in dem Glanz. Ein Gesicht, eine Landschaft, eine Symphonie muten
uns schon an, weil ihre Teile harmonisch zueinander passen. Durch ihren Glanz
wirken hinwiederum die Sonne, Sterne, Edelsteine, Augen auf uns als schon.
Schonheit {iberzeugt unmittelbar, sobald sie wahrgenommen wurde.

Eine spezifisch menschliche Schénheit, die moralisch relevant ist, besteht in
der Harmonisierung des unverniinftigen Teils des Menschen mit seiner Vernuntft.
Wenn Geist und Sinnlichkeit im Verhalten eines Menschen miteinander {iberein-
stimmen, wirkt das auf uns als schon. Der Glanz der Vernunft durchstrahlt die
Sinnlichkeit.

Besonders schon erscheint nach Thomas von Aquin die aus der Tugend der
Maffhaltung entstehende Verhaltensweise, und zwar deshalb, weil die durch sie
geleiteten Triebe, vor allem die Sexual- und EfStriebe, offensichtliche HafSlichkeit
bewirken konnen, wenn sie nicht beherrscht werden. Der Vielfraf3, der Besoffene,
der Liistling sind hiflliche Menschen. Sie verhalten sich gleichsam tierisch. Al-
lerdings erscheint es keineswegs héfilich, wenn ein Tier sich derart verhilt. Das
Tierische am Menschen wird unter der Bedingung schon, daf$ es von der Vernunft
durchstrahlt wird.

Thomas von Aquin hat darauf aufmerksam gemacht, daff nur der Mensch
die Fahigkeit besitzt, sinnliche Schonheit fiir sich wahrzunehmen: , In anderen
Lebewesen verursachen die anderen Sinne nur Lust in Hinordnung auf die Ge-
genstinde des Tastsinnes; z. B. freut sich der Léwe, wenn er einen Hirsch sieht
oder seine Stimme hort, wegen der Nahrung. Der Mensch aber freut sich mit
den anderen Sinnen nicht nur deswegen, sondern auch wegen der Angemessen-
heit der sinnfalligen Dinge selbst [d. h. ihrer sinnlichen Schénheit].”? Dieser Zu-
stand wird von Josef Pieper folgendermafien kommentiert: ,Man liest und hort
nicht selten, in der Unzucht sinke der Mensch auf die Stufe des Tieres hinab eine
mit Vorsicht zu gebrauchende Wendung; denn Unzucht (wie auch Zucht) ist et-
was ausschliefSlich Menschliches, weder der Engel kennt sie noch das Tier. Aber
von jener Unterscheidung her bekommt die Redensart doch einen guten Sinn:
ein unkeuscher GenufSwille hat die Tendenz, den Gesamtbestand der sinnlichen
Welt, besonders die sinnliche Schonheit, einzig auf die Geschlechtslust zu bezie-
hen. Nur eine keusche Sinnlichkeit also vermag die eigentlich menschliche Fa-
higkeit zu verwirklichen, sinnliche Schénheit, etwa die des menschlichen Leibes,
als Schénheit zu gewahren und sie, unverwirrt und nicht befleckt von einem al-

3Thomas von Aquin, Summa theologiae, 1111, q. 141, a. 4, ad 3.



Ist Tugend lehrbar? 4

les vernebelnden selbstischen GenufSwillen, um ihrer selbst willen, propter con-
venientiam sensibilium, zu genieffen. Es ist mit Recht gesagt worden: nur wer ein
reines Herz habe, vermoge frei und befreiend zu lachen. Nicht minder gilt, daf8
nur, wer mit reinen Augen in die Welt blickt, ihre Schonheit erfahrt.”* Erhalt die
sinnliche Lust ihre angemessene Stellung im ganzen menschlichen Sinnzusam-
menhang, d. h. in Ubereinstimmung mit der Einsicht der Vernunft, so bedeutet
die Unterordnung der Sinnlichkeit nach dem Theologen und Kirchenlehrer der
romisch-katholischen Kirche Thomas von Aquin nicht eine Minderung, sondern
sogar eine Steigerung der sinnlichen Freude.” Der Feinschmecker hat namlich
mehr Genufl am Essen als der Vielfraf3.

Tugend erhoht aber nicht nur den Schonheitssinn des Menschen, sondern
macht den Menschen selbst schtn. Am meisten trifft dies auf die Tugend der
Maffhaltung zu, weil sie sich auf Neigungen bezieht, die den Menschen am mei-
sten entstellen kénnen, indem sie dem Tierischen in ihm ein Ubergewicht ge-
geniiber seiner Vernunft verleihen, ihn, wie man sagt, zum ,Schwein” machen
konnen. Lange vor der Entstehung der christlichen Ethik hat Aristoteles darauf
verwiesen: ,Die Sinnesempfindung, die mit der Ziigellosigkeit (Zuchtlosigkeit)
zusammengehort, ist also die allergewthnlichste. Sie scheint auch mit Recht be-
sonders verabscheuenswert zu sein, weil wir sie nicht besitzen, sofern wir Men-
schen sind, sondern sofern wir Lebewesen sind. Solche Dinge zu schitzen und
vorzuziehen ist also etwas rein Animalisches.”® Dementsprechend lehrte dann
Thomas von Aquin: ,Die Schénheit wird vornehmlich der Maflhaltung zuge-
teilt, die vor allem die Entstellung des Menschen aufhebt.”” Thomas fiigte aber
wohlgemerkt zur Klarstellung hinzu, daf} die grofite HafSlichkeit nicht die grofite
Schuld bedeute.?

In der Tugend des Mafes erscheint am klarsten der Glanz der Vernunft. Das
hat Thomas von Aquin wie folgt erldutert: ,Schande scheint das Gegenteil von
Ehre und Ruhm zu sein. Ehre aber gebiihrt der Wiirde. Ruhm aber besagt Glanz.
Die Zuchtlosigkeit ist daher aus zwei Griinden am schdndlichsten: Erstens, weil
sie der Wiirde des Menschen am meisten widerspricht; denn sie betrifft die Arten
von Lust, die uns mit den Tieren gemeinsam sind. Daher heifdt es Ps 49 (48), 21:
‘Der Mensch, der in Ehren ist und es nicht bedenkt, gleicht den unverniinftigen
Tieren und ist ihnen dhnlich.” Zweitens, weil sie seinem Glanz oder seiner Schon-
heit am meisten widerstreitet, insofern namlich in den Arten von Lust, um die es
bei der Zuchtlosigkeit geht, weniger vom Lichte der Vernunft zutage tritt, aus der
der ganze Glanz und die ganze Schénheit der Tugend hervorgeht. Daher nennt
man diese Arten von Lust hochst knechtlich.”

Dagegen konnte man nun einwenden, daf} auch der geradlinig lebende Prin-
zipienmensch sich gewissermafien in Harmonie mit sich selbst befindet sein Wil-
le beherrscht ndmlich seine sinnlichen Neigungen und dennoch als Mensch nicht
schon ist. Dies macht deutlich, dafd zu der Harmonie des guten Charakters noch
ein weiteres Element hinzukommt. Die Beherrschung der sinnlichen Triebe durch

4]. Pieper, Werke in acht Binden, hrsg. von B. Wald, Bd. 4 (Hamburg, 1996), 160.
SVgl. Summa theologiae, 1, q. 98, a. 2, obi. 3 u. ad 3.

8 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, Buch III, Kap. 13 (1118 b 2 4).

"Thomas von Aquin, Summa theologiae, 1111, g. 141, a. 2, ad 3.

8Vgl. ebd., q.142,a.4,ad 1.

%Ebd., a. 4c.



Ist Tugend lehrbar? 5

Maf oder Mut ist an und fiir sich betrachtet noch nicht tugendhaft. Mut kann aus
Hochmut oder Unverniinftigkeit entstehen.

3. Die zwei Dimensionen des menschlichen Seins

Die Harmonie bzw. Disharmonie der Zweiheit menschlichen Seins zeigt sich
noch in einer anderen Weise. Der Mensch begegnet der Wirklichkeit grundsatz-
lich auf zwei verschiedene Weisen, die aufeinander bezogen sind. Schén und
héfllich bringt einen Aspekt davon zum Ausdruck. Ein anderer Aspekt besteht
darin, dafl der Mensch zugleich konkret und abstrakt bzw. umfassend lebt. Gera-
de darin unterscheidet er sich einerseits von Engeln und andererseits von Tieren.

Diese beiden Dimensionen kommen wiederum in zwei andersartigen Spha-
ren des menschlichen Seins vor, namlich im Bereich der Erkenntnis und im Be-
reich des Strebens. Das Wahre und das Gute sind zwei Aspekte menschlichen
Daseins in der Wirklichkeit. Eigentlich 14t sich das gesamte menschliche Leben
mit diesen drei Begriffen (Wirklichkeit, Wahrheit und Gut) umfassen.

Thomas von Aquin bemerkte einmal, daf8 das rein theoretische Leben, d. h.
das Leben in der Wahrheit als solcher, ,iibermenschlich” sei.!’ Die spezifisch
menschliche Weise, das Leben der Theorie zu vollziehen, ist nach ihm die Mo-
ral. Handlungsbezogene Theorie ist spezifisch menschlich. Im moralischen Le-
ben, d. h. in der Verwirklichung der moralischen Tugenden, besteht die spezifisch
menschliche Form der vita contemplativa.

Warum ist der geradlinige Prinzipienmensch nicht schén? Dafd der Sklave sei-
ner sinnlichen Leidenschaften unmoralisch ist, 1af3t sich zwar leicht einsehen.
Aber warum ist eine , weifsle Weste” nicht schon? Warum sind ,saubere” L6-
sungen im Bereich der Moral nicht menschlich? Hier bestimmen ja moralische
Normen und Werte, und in Ubereinstimmung mit ihnen leben solche Menschen
durchaus. Worin besteht dann also die Schlechtigkeit?

Willensstarke allein ist noch nicht moralisch. Was solchen Menschen fehlt, die
abstrakte Ideale auf ihre Handlungen ohne Wenn und Aber anwenden, ist ge-
méaf der klassischen Ethik die Tugend der Klugheit. Diese bezieht sich auf den
Vorgang des Uberlegens. Und Uberlegen verlduft nicht geradlinig, sondern eher
hin und her, vergleichend; es ist nicht deduktiv. Eine Handlungsentscheidung,
die nur deduktiv zustande kommt, indem sie in einer direkten Linie von einer
Norm abgeleitet wird, ist sogar an sich unmoralisch. Reine Idealisten kénnen Ver-
brecher sein, verfiihrt durch den tiberzeugenden Glanz ihres Ideals, verblendet
gegeniiber der vielseitigen Wirklichkeit. Ihnen ist ein moralischer Wert wichtiger
als die Wahrheit. Wenn man das gute Leben als vernunftgeméfles Sein bezeich-
net, dann impliziert dies, daf} es sich um eine menschliche Vernunft handelt, d.
h. eine Vernunft, die sich in einem doppelten Sein befindet.

Der im Vergleich dazu andersgeartete Vorgang des Uberlegens 148t die kon-
krete Dimension mit ihrer Vielfalt zur Geltung kommen. Klugheit besteht in der
abwdgenden Hinordnung der konkret anstehenden Tat auf das primédr Gewoll-
te. Das Handlungsurteil richtet sich nach der Vernunft, die verschiedene Aspek-

0Vgl. Thomas von Aquin, De virtutibus in communi, q. 5, a. 1c.



Ist Tugend lehrbar? 6

te der Tat miteinander vergleicht. ,Die Uberlegung”, konstatierte Thomas von
Aquin, ,erstreckt sich auf das, was in Hinordnung auf irgendein Ziel durch uns
zu tun ist. Die fiir das, was um eines Zieles willen zu tun ist, Mafigebende ist die
auf das Tun gerichtete Vernunft.”!! Die Vernunft versucht, das konkret Einzelne
in Beziehung mit dem abstrakt Allgemeinen zu sehen.

Wie die Erkenntnis, so kennt das menschliche Streben ebenfalls zwei Ebenen.
Hier wirkt sich das so aus, dal man zwischen Ziel und Mittel zu unterscheiden
hat. Tugend ist genau gesehen die Wahl eines Mittels zum Ziel. Das Mittel ist in
diesem Fall eine dufiere Handlung. Tugend ist eine Gestalt des Willens, bei der,
so konnte man sagen, die Teile in Harmonie mit dem Ganzen gebracht worden
sind. Eine Art Vernetzung im Bereich des Strebens kommt zustande: Das freie
Leben wird betrachtet als ein Komplex von Mitteln und Zielen, wobei die Zwi-
schenziele wiederum Mittel zum Endziel darstellen. So werden alle Momente des
Strebens auf eine Linie gebracht. Was man letzten Endes will, wirkt gleichsam als
Fluchtpunkt.

Die freie Handlungswabhl selbst geschieht, indem der Wille sich von der Ver-
nunft leiten 148t oder aber sich gegen diese richtet. Das wirklich Gute fiir den
Menschen ist das wahre Gute. Freilich kennt er auch andere Giiter. Leidenschaft
etwa spricht uns unmittelbar an und kiimmert sich sozusagen nicht um die Ver-
nunft. Der Mensch kann aber seine Leidenschaften verniinftig machen, indem
er sie von der Vernunft leiten 143t was etwas ganz anderes ist, als sie durch die
Vernunft ersetzen zu lassen.

Die Tugend der Uberlegung heifit Klugheit. Thomas von Aquin stimmte mit
Aristoteles tiberein: ,Sache des Klugen ist es, gut {iberlegen zu konnen.”!? Ferner
tibernahm der Aquinat die Definition des Aristoteles: ,,Die Klugheit ist die rechte
MafBgabe der Vernunft im Bereich der Handlungen.”"?

So verstanden leuchtet dann ein, dafl die Klugheit ein unverzichtbarer Be-
standteil jeder Tugend ohne Ausnahme ist. ,Jede moralische Tugend ist notwen-
digerweise klug”!, stellte Thomas von Aquin fest. Dariiber hinaus ging Aristo-
teles soweit, zu behaupten: ,,Wenn man die eine Klugheit besitzt, wird man zu-
gleich alle Tugenden besitzen.”!® Diese Tradition restimierend, schreibt Josef Pie-
per: ,So ist also die Klugheit Ursache, Wurzel, ‘Gebédrerin’, Maf3, Richtschnur,
Lenkerin und Formgrund aller sittlichen Tugenden; sie wirkt in allen, sie alle
vollendend zu ihrem eigentlichen Wesen; an ihr haben alle Teil, und kraft die-
ser Teilhabe sind sie Tugend.”!® Dies hiangt mit der Feststellung zusammen, ohne
Gewissen gébe es keine Moral.

Klugheit und Uberlegung implizieren eine gewisse Unsicherheit im Bereich
der Erkenntnis. Niemand hat dieses radikaler formuliert als Thomas von Aquin
mit seiner Lehre, daf$ wir im konkreten Einzelfall nicht wissen, was Gott will,

"Thomas von Aquin, Summa theologiae, 1111, q. 47, a. 2c.

12 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, Buch VI, Kap. 8 (1141 b 9 10). Zitiert bei Thomas von
Aquin, Summa theologiae, 1111, q. 47, a. 2c.

BEbd., a. 8c. Vgl. Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, Buch VI, Kap. 5 (1140 b 4 5).

“Thomas von Aquin, De virtutibus in communi, q. 1, a. 12, zu 23. , Klugheit vollendet alle mora-
lischen Tugenden.” Derselbe, Summa theologiae, I1 11, q. 166, a. 2, ad 1. , Keine sittliche Tugend ist
moglich ohne die Klugheit.” Derselbe, De veritate, q. 14, a. 6.

15 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, Buch VI, Kap. 13 (1145 a 1 2).

167, Pieper, Werke in acht Biinden, hrsg. von B. Wald, Bd. 4 (Hamburg, 1996), 7.



Ist Tugend lehrbar? 7

daf es geschieht.!” Da eine Unsicherheit aus der moralischen Entscheidung nicht
restlos zu entfernen ist, bleibt Besorgtheit berechtigt. , Weil aber zum Gegen-
standsbereich der Klugheit das nicht-notwendige Einzelne gehért, worauf sich
die menschlichen Handlungen erstrecken”, lehrte er, ,kann die GewifSheit der
Klugheit nicht so gro8 sein, daf jede Besorgtheit aufgehoben wiirde.”'® Der tu-
gendhafte Mensch lebt nicht in Sicherheit und Reinheit. Kein Wunder, wenn es
schwerfillt, zu sagen, wie Tugend gelehrt werden soll.

4. Die Lehrbarkeit der moralischen Tugend

Padagogik ist in vielen Bereichen, auch wo sie dringend gebraucht wird, leider
tiberfordert. Wie man Menschen zu guten Menschen erzieht, ist vermutlich ei-
ne Aufgabe, die bestenfalls fragmentarisch behandelt werden kann. Mehr als ein
paar einschldgige Beobachtungen zu machen, ist mir nicht moglich. Zumindest
darf festgehalten werden, was Aristoteles geantwortet hat, dafl ndmlich die re-
flektierende intellektuelle Beschiftigung mit Tugend bereits pddagogisch rele-
vant sei. Macht der Bogenschiitze seine Augen auf, hat er allein dadurch seine
Chancen, das Ziel wirklich zu treffen, erheblich verbessert. Das Verstehen des-
sen, was Tugend ist, welche Bedeutung sie hat, wie sie zustande kommt usw., ist
zwar selbst nicht Tugend Ethiker sind bekanntlich nicht die besten Menschen ,
aber es wird dadurch viel leichter, tugendhaft zu werden. Uber diesen allgemei-
nen Hinweis hinaus méchte ich folgende Bemerkungen zur Diskussion stellen:

a) Grundsatzlich betrachtet ist der menschliche Wille unbelehrbar. Der Wille
ist in seiner Grundstruktur nicht lernfdhig. Der Mensch kann das, was er von Na-
tur aus will, verdrangen, vergessen, mifideuten, aber er kann das Streben seiner
Natur selbst nicht &ndern, zumal dies seine eigene Aufhebung bedeuten wiir-
de. Er verfiigt nicht {iber den Horizont seiner Existenz. Anders gesagt: Er will
zwangsldufig gliicklich und erfiillt sein. Die , Lebensentwiirfe”, die er sich vor-
stellen mag, bleiben innerhalb dieses naturgegebenen Horizonts. Man muf$ nicht
unbedingt bewufit an die eigene gliickliche Verwirklichung denken, aber sich da-
zu quer zu stellen vermag ein Mensch nicht, ohne aufzuhoren, er selbst zu sein.

b) Die menschliche Vernunft ist ebenfalls auf der grundsitzlichen Ebene nicht
lehrbar. Sowohl in der Dimension des Strebens als auch in der Dimension der
Erkenntnis gibt es auf dieser Ebene keine Freiheit. Eher treffen wir hier den Ur-
sprung der Wahlfreiheit an. Die Wahrheit kommt bei uns gleichsam als Horizont
bzw. Licht vor. Die ersten Denkprinzipien, wie z. B. das Widerspruchsprinzip,
kdnnen nicht wirklich verneint werden. Sie konnen entweder nur durch Reflexi-
on in den Blick genommen werden oder unbeachtet in Kraft bleiben.

c) Das handlungsbezogene Urteilen ist auf unterschiedliche Weise lehrbar.
Hier geht es um Erkenntnis, will sagen: um Gewissensbildung. In dieser kon-
kreten Dimension haben wir doch Freiheit; inwiefern wir Werte wahrheitsgemaf3
wahrnehmen, hiangt unter anderem von unserem Willen ab. Aber Werteerzie-

17 In particulari nescimus quid Deus velit; et quantum ad hoc non tenemur conformare vo-
luntatem nostram divinae voluntati.” Thomas von Aquin, Summa theologiae, 111, g. 19, a. 10, ad
1.

8Ebd., II11, q. 47, a. 9, ad 2.



Ist Tugend lehrbar? 8

hung ist nicht gleich Tugenderziehung; Gewissensbildung ist nicht die Moral
selbst, sondern nur eine Voraussetzung der Moral. Wissen, was man tun soll,
ist nur eine Voraussetzung. Was hier paddagogisch geleistet werden kann, ist viel-
taltig und uniiberschaubar. Was sich vielleicht allgemein sagen 143t, wére, daf3
Werteerziehung gleichsam Fensterputzen sei; es geht mit anderen Worten darum,
zu sehen, was die Wirklichkeit enthilt. Die Schwierigkeiten der Werteerziehung
liegen in der Wahrnehmungsschwéche.

d) Moralische Tugend ist lernbar und indirekt lehrbar. Bevor man {iber die
Belehrbarkeit nachdenkt, mufs man etwas Klarheit tiber die Erlernbarkeit der Tu-
gend gewinnen. Tugend mufs frei aus eigener Kraft entstehen. Sie kann nicht an-
erzogen werden. Sie ist also nur indirekt lehrbar. Das ,richtige” dufiere Verhalten
kann an sich gut und dennoch ein Produkt der Feigheit sein, also lasterhaft. Wenn
es sich um Tugend handelt, dann ist der Wille nur durch die Vernunft direkt an-
sprechbar. Jede andere direkte Beeinflussung ist Fremdbestimmung. Indirekt gibt
es viele legitime EinfluSmdoglichkeiten. Nichts erhdht die Wahrnehmungsfahig-
keit fiir Werte besser als Freundschaft.

Eine Steuerung der Aufmerksamkeit kann foérderlich sein, zumal diese keine
Fremdbestimmung impliziert. In manchen Féllen, in denen eine starke Anzie-
hungskraft zum Lasterhaften vorliegt, gilt eine alte Regel, dafs man die Aufmerk-
samkeit auf andere Dinge richten soll, die eventuell noch anziehender sind. In
Fillen, in denen der Wert nicht anziehend genug wirkt, kann man Abhilfe darin
finden, daf$ man die Aufmerksamkeit schirfer darauf konzentriert. Es geht dar-
um, Einzelentscheidungen in Ubereinstimmung mit dem eigenen veranlagungs-
maéfigen Streben nach den Lebenssinn zu bringen. Tugend bedeutet, in Freund-
schaft mit sich selbst sein. Wenn man iiber das, was man letztendlich will, grofie-
re Klarheit gewinnt, lassen sich in diesem Licht die Einzelteile des Lebens besser
bewerten.

Sicher konnen gesellschaftliche Normen und staatliche Gesetze hilfreich sein,
auch wenn sie zundchst nur das duflere Verhalten der Menschen beeinflussen. Tu-
gend entsteht aus Wiederholung. Aristoteles war der Meinung, daf$, wenn man
etwa durch staatliche Gesetze motiviert wird, tugendgemifs zu handeln, man
allméhlich tugendhaft wird. Die Riickwirkung der Handlung auf die Person ist
nicht zu unterschidtzen. Was man tut, was sich gehort, wird vom einzelnen leich-
ter eingesehen und tibernommen. Die Verinnerlichung gesellschaftlicher Normen
ist nicht Konformismus, wenn sie aufgrund der eigenen Einsicht und aus freier
Entscheidung geschieht.

Dennoch darf man die erzieherische Kraft des Gesetzes auch nicht tiberzie-
hen. Thomas von Aquin stellte sich einmal die Frage, ob der Staat alles Lasterhaf-
te verbieten muf}, und verneinte sie. ,Das Mafd mufs dem Gemessenen gleichge-
artet sein; Verschiedenes wird ndmlich mit verschiedenem Mafs gemessen”, argu-
mentierte er. ,Daher miissen auch die Gesetze den Menschen entsprechend ihrer
Verfassung auferlegt werden.”' Dann fiihrte er an, daf eine menschliche Tat aus
einem entsprechenden Habitus folgt und deshalb demjenigen, der den Habitus
der Tugend nicht besitzt, nicht das gleiche méglich ist wie dem Tugendhaften.
Thomas kam schlieSlich zu folgendem Ergebnis: ,,Das menschliche Gesetz wird
aber einer Vielzahl von Menschen gegeben; und in ihr ist der groflere Teil der

¥Ebd., 111, g. 96, a. 2c.



Ist Tugend lehrbar? 9

Menschen nicht in der Tugend vollkommen. Deshalb werden durch das mensch-
liche Gesetz nicht alle Laster verboten, deren sich die Tugendhaften enthalten,
sondern nur die schwerer Wiegenden, deren sich der gréfiere Teil der Menge ent-
halten kann.”?® Die weitere Erklarung lautet: ,Das menschliche Gesetz hat die
Bestimmung, die Menschen zur Tugend hinzufiihren, nicht auf einen Schlag, son-
dern Schritt fiir Schritt. Daher legt es der Vielzahl der Unvollkommenen nicht so-
fort das auf, was Sache der in der Tugend Vollkommenen ist: daf? sie sich ndmlich
von allem Bosen fernhalten. Sonst wiirden die Unvollkommenen, die auf3erstan-
de sind, solche Gebote zu ertragen, nur in noch Schlimmeres ausbrechen, nach
Spr 30, 33: "Wer zu stark driickt, preit Blut heraus’, und Mt 9, 17: "Wenn neuer
Wein’, d. i. Gebote vollkommenen Lebens, ‘in alte Schlduche gegossen wird’, d.
i. unvollkommenen Menschen zugemutet, "dann platzen die Schlduche und der
Wein lduft aus’, d. i. dann verachtet man die Gebote, und aus Verachtung verfal-
len die Menschen auf noch schlimmere Ubel.”?!

Dieses Prinzip wird nicht nur die staatliche Gesetzgebung, sondern wohl auch
tiir andere Bereiche der Gesellschaft gelten. Es ist heilsam, die Grenze der Mog-
lichkeiten von Gesetzen wie auch von erzieherischen Mafinahmen tiberhaupt zu
erkennen. Auf alles einzugehen, was innerhalb der Grenze moglich ist, tiberfor-
dert einen Aufsatz wie diesen.

20Ehd.
21Epd., ad 2.



