Flasch, Kurt: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung. VVorlesungen zur
Einflhrung in seine Philosophie. — Frankfurt am Main: Klostermann 1998. 679 S. Ln. DM
118.—; kart. DM 98.— ISBN: 3-465-02704-3, 3-465-02705-1

Diese umfangreiche Gesamtdarstellung der Philosophie des Nikolaus von Kues [=NvK] flhrt
den Leser mit vorziglichem didaktischem Geschick in das intellektuelle Leben des deutschen
Kardinals, wobei er die Denkgeschichte lehrreich und lebendig macht. Im Gegensatz zu
mittelalterlichen Scholastikern, die sich bekanntlich als Zwerge auf den Schultern der Riesen
der Vergangenheit verstanden, die auch deshalb weiter schauen konnten als die Riesen,
betrachtet sich der gegenwartige Mensch, bemerkt Vf., eher als Zwerg vor Leichen.
Philosophische werden mit historischen Untersuchungen kombiniert, wobei "eine biographisch
informierte, aber nicht biographisch-reduktive" [24] Darstellung anvisiert werden soll. Daf}
Denker der Vergangenheit hilfreich sein kdbnnen, ohne daf3 ihre Gedanken in der heutigen
Situation unvermittelt gelten sollten, zeigt dieses Buch. Verfalit in einem ansprechenden
vertrauenserweckenden Stil — und daher um so suggestiv — wird dem Leser der Eindruck
vermittelt, er erlange grindliche und authentische Kenntnisse des cusanischen Denkens. Hinzu
kommt, dall es eine groRangelegte anti-theologische Polemik verkorpert, die Aufmerksamkeit
verlangt, zumal derartige Polemiken sich heute zunehmend Gehor verschaffen. F.s
Cusanus-Deutung verdient eine Auseinandersetzung, und seine anti-theologische These die
Widerlegung. Da das Buch selbst keine Zugange zur Selbstkritik bietet, ja eher den Eindruck
von Zuverlassigkeit vermittelt, ist es in vorliegender Rezension angebracht, neben der

Bemuhung, eine sachgerechte Vorstellung von dem Buch darzustellen, die Kritik zu betonen.

Vf. behandelt die einzelnen Schriften in chronologischer Reihenfolge, d. h. in der Zeit zwischen
1430 und 1464. "Ich will Cusanus mitdenkend begleiten", schreibt er, "auf seinem Weg von
Cues nach Todi in Umbrien, wo er 1464 starb" (S. 9-10). Diese Vielfalt zusammenfassend ist
das Buch in zwei groRRe Teile gegliedert. Im ersten Teil, der mit der Uberschrift "Erste
Einsichten — 'Eher im Dunkeln™ charakterisiert wird, werden die Werke von 1430 bis 1449
untersucht. Unter der Uberschrift "Stidliches Licht — 'Die Wahrheit schreit auf den Straken™
enthalt der zweite Teil die Innovationen des cusanischen Denkens. In der Mitte des Buches

bietet F. einen sehr hilfreichen, skizzenhaften Uberblick von der geschichtlichen Welt um 1450.

Die besondere Methode, die in diesem Buch auf das Denken des Cusanus angewendet wird,
bezeichnet Vf. als "genetisch". Zur Erlauterung erklart er: "lch zeichne sein Denken als
Gegenuber und als Element einer geschichtlichen Welt" (10). Bei Cusanus fuhrten augenfallig
"neue Ereignisse und neue Texte ... zu neuen Fragen und neuen literarischen Formen" (43). Vf.

verzichtet also darauf, eine abgeschlossene Gesamtdeutung bei Cusanus zu behaupten; eine



einheitlich systematisierte Gesamtposition kénne er nicht ausmachen (vgl. 403). Was er
vorfindet, ist "ein Denkweg mit Sackgassen und mehreren neuen Ansatzen" (9). Der
Entwicklungsaspekt wird aber nicht dermalen Ubertrieben, so dal® das cusanische Denken
zerbrockelt und lediglich von historischem Interesse bliebe. Dal} bestimmte Gedanken der
spaten Phase bereits in den ersten Predigten vorkommen, halt Vf. fir eine "Warnung, das
Konzept 'Entwicklung' nicht zu starr, zu einlinig und zu teleologisch zu fassen, als seien frihere
Stadien immer die schwacheren" (34). Mit diesem Ansatz kommt man allerdings nicht darum
herum, entweder das Permanente zu verkirzen, oder den Leser mit Wiederholungen zu
langweilen. Ohne es soweit zu treiben, daf’ die Wiederholungen lahmend wirken, hat Vf.
bestimmte Lieblingsthemen. Will man in einem Buch alle Werke des Cusanus einzeln
behandeln, 1alt es sich naturlich nicht vermeiden, sehr stark auszuwahlen, was jedoch viel
Raum fir Manipulationen offenlaltt, so dal3, was den Anschein eines gewissenhaft
erschépfenden Bildes tragt, in Wirklichkeit eine Verzerrung sein kann. Dies kann man Vf.

insbesondere in bezug auf seine Behandlung der cusanischen Theologie vorwerfen.

Als Verteidigung seiner genetischen Untersuchung flhrt Vf. die ausdriicklichen Empfehlungen
des Cusanus selbst an, wie man seine Schriften zu lesen habe, namlich als teleologische
Entwicklungen. Bereits bei dieser Gelegenheit gibt Vf. Grund zur Kritik. Als erste
Zusammenfassung seines eigenen Denkens wird ein Brief des Cusanus Uber seine Schrift De
docta ignorantia angefihrt. Tatsachlich berichtet Vf. nur tber den ersten Teil dieses
Schriftstiicks ohne daR ein Leser, der sich auf ihn verlaRt und eine skeptische Uberpriifung des
zitierten Textes unterlaflt, diese Auslassung erahnen kénnte. Was Vf. als zusammenfassende
Selbstauslegung anfuhrt, bezieht sich offensichtlich nur auf das erste von den drei Bachern der
Schrift De docta ignorantia. Zwei Drittel der Schrift bleibt also unerwahnt, und der Leser erfahrt
zum Beispiel nicht, daly Cusanus in seiner Restiimee hervorhebt, dal} seine Schrift Gber die
Philosophie hinaus (supra philosophorum communem viam) gelange, und zwar sogar in bezug
auf die Frage nach dem Universum, also nicht nur . An dritter Stelle nennt er im Ubrigen Jesus,

auf den er dann auch eingeht. Dies alles wird von F. wortlos Uberspriingen.

In der von F. an dritter Stelle angefiihrten Selbstauslegung (=De venatione sapientiae, 7, n. 16,
3-5) gibt er zwar zu, dal es sich bei dieser Zusammenfassung der wesentlichen Einsicht nicht
um Einheit oder Koinzidenz ausdricklich handelt. Vielmehr ist von der schépferischen Ursache
von allem (omnium causa creatrix) die Rede. Dennoch behauptet er, es handele sich doch um

die Einheitsphilosophie: "Von Koinzidenz ist hier, dem Buchstaben nach, nicht die Rede.



Cusanus sagt in der Sache: Jetzt ist zum Hauptinhalt meines Denkens geworden, was in den
ersten Sermones eines von vielen Denkmotiven war: Das Eine ist vor dem Vielen. [...] Danach
ist die Philosophie des Cusanus wesentlich eine Philosophie der Einheit. [...] Nehmen wir diese
Selbsterklarung des Cusanus zusammen mit den beiden zuvor behandelten Texten, dann sagt
sie: Die grundlegende Einsicht der Tradition, die Parmenides begriindet hat, ist denkend nur
einzuldsen durch das Verfahren der Koinzidenz. Die Koinzidenz ist die einzige 'Methode' (wenn
man sie so nennen darf), die der unendlichen Einheit als ihrem 'Gegenstand' (wenn man sie so
nennen darf), angemessen ist. Die tradierte Theorie der unendlichen Einheit kann — in der
Situation des flinfzehnten Jahrhunderts — erst mit Hilfe der Koinzidenztheorie sagen, was sie
immer gemeint und immer verfehlt hat" (48-49). Im Gbrigen ist in dem Text nicht von unitas,
sondern von simplicitas die Rede. Das bringt Vf. wie folgt geschickt auf seine Linie: "All unsere
geistige Anstrengung muf} sich darauf richten, die einfache Einheit zu erreichen, in der die
Widerspriiche zusammenfallen, ubi contradictoria coincidunt. Das Ziel unseres Denkens
besteht darin, die unendliche Einheit als dul3erste Einfachheit (simplicitas) zu denken" (46). Hier

haben wir ein Beispiel, wie Vf. Cusanus zurechtbiegt.

F. beginnt seine chronologische Darstellung mit der ersten Predigt, in der er schon eine
Trinitatsphilosophie und die negative Theologie findet — zwei Themen, die Cusanus sein ganzes
Leben beschaftigt hat und von F. mehrere Male thematisiert werden. Von Anfang an, so hebt er
wiederholt hervor, lehrte Cusanus die Denknotwendigkeit der hl. Dreieinigkeit. Damit ist zu
verstehen, "dall Cusanus mit seinem Argument beansprucht, die Trinitat als Denknotwendigkeit
bewiesen zu haben" (24). Dies dient F. als wichtiger Beleg fir die Dominanz der Philosophie
gegenuber der Theologie, obwohl Cusanus selbst solche denknotwendige Argumente nie als
philosophisch bezeichnet hat. F. hingegen spricht gerne und haufig von einer
"Trinitatsphilosophie”. In der Form, die sie in De non aliud erreicht (insbesondere in dem
Dreieinigkeitssatz "Das Nichtandere ist nichts anderes als das Nichtandere"), nennt er sie "die
héchste, menschlich erreichbare Einsicht", wobei er von einer historischen Beobachtung
abweicht und seiner eigenen philosophischen Uberzeugung Ausdruck verleiht. Den christlichen
Glauben des Cusanus interpretiert Vf. in diesem Zusammenhang als eine anfangliche
Anregung in der psychologischen Entwicklung des Cusanus; diese blof3 subjektive
Glaubensstufe wird nach ihm durch philosophische Einsicht in das menschliche Wissen
Uberholt. Es handelt sich nicht mehr um eine historische Untersuchung, wenn Vf. den fir seine
Vorgehensweise aufschluf3reichen Satz schreibt: "Auch wenn die Erkenntnis mit dem
Glaubensgeschenk in unserer individuellen Entwicklung beginnt und auch wenn die Trinitat

alles Wissen Uberragt, so ist sie doch als dessen Ermdglichung in ihm als das Nichtandere



anwesend, und dies ist auszusprechen, das ist die hochste, menschlich erreichbare Einsicht"
(566). Was vielen Lesern als bloRes Wortspiel erscheint, halt F. fir den "Gipfel der
Cusanischen Philosophie" (665): "Ich sage: Dies ist der Hohepunkt der Cusanischen
Philosophie" (565). "Es geht hier nicht einfach nur um einen neuen Gottesnamen. Es geht um
eine neue Philosophie" (567). "Seine neue Non aliud-Philosophie ... ist kurz; sie ist vollkommen,
perfecta, und sie ist fertig; kein Mensch kann ihr etwas hinzufiigen, cui nihil addi per hominem
est possibile. Es gibt keine andere Tradition, die vergleichbar vollkommen, auf sich selbst

stehend und vollstandig ware: perfecta, absoluta et completa" (574).

Trotz der ausdrticklichen Behauptungen, daf’ das cusanische Denken sich nicht auf eine
Einheit zurdckflihren 1aRt, suggeriert Vf. doch, dal} ein Gedanke hervortritt und tragend ist. Die
Lehre vom Vorrang des Einen vor dem Vielen gehdrt nach ihm zu den Konstanten der
cusanischen Lehre, die sich bis zum Ende durchhalten. Andere Konstante sind die negative
Theologie, die Trinitatsphilosophie und die Inkarnationsphilosophie. F. erwahnt die
Eschatologie nicht, wo Cusanus ausdriicklich die Kompetenz der Philosophie einschrankt. F.
versteht das Denken des Cusanus als eine Einheitsmetaphysik und findet die "spezifisch
Cusanische Wendung" (451) der Einheitsmetaphysik in der Deutung des Einen als
"weltbegrindenden Intellekt" (453). Die Wichtigkeit dieser Lehre in den Augen des Vf.s ist
erheblich: "Ohne Nachdenken Uber Koinzidenz bleiben seine Texte toter Stoff" (43). "Die
Koinzidenztheorie ist nicht der ganze Cusanus. Trotzdem hat Cusanus sich selbst vor allem als
Denker der Koinzidenz charakterisiert" (46). Er unterstellt auch, daf3 er damit die von Cusanus
selbst in seinen autobiographischen Bemerkungen geadulierte Ansicht wiedergibt: "Diese
Selbstdarstellungen des Cusanischen

Denkens riicken die Idee der Koinzidenz in den Mittelpunkt" (44).

Aufgrund der Tatsache, dall Cusanus die Koinzidenzlehre argumentativ begriindet, bezeichnet F.
sie als "Philosophie”. In bezug auf Predigt XXII schreibt er: "Bemerkenswert ist, wie Cusanus die
Koinzidenz argumentativ einfiihrt. Sie ist weder ein offenbarungstheologisches Dictum noch die
Wiedergabe einer mystischen Erfahrung; sie wird bewiesen. Sie wird selbst in einem Sermo
durch philosophische Argumentation vorgeflihrt [...]. Bei dieser Argumentation spielt der Glaube

argumentativ keine Rolle" (125-126).

Es ist aber aus der Sicht der Theologie keineswegs gleichgliltig, ob die argumentierende Vernunft
innerlich zur theologischen Arbeit gehoért oder vielmehr zur Philosophie zugeordnet wird; 1a3t man

dieses Verfahren als Theologie gelten, gestaltet sich die Problematik des Verhaltnisses von



Theologie und Philosophie entschieden anders. Was F. unter "Methode" auf jeden Fall klar
erscheint, ist, dal® sie eine Alternative zur "spekulativen Theologie" darstellt. Allerdings war die

Fragestellung, die Cusanus selbst sah, anders.

Seiner Kritik der Theologie legt Vf. ein ganz bestimmtes Verstandnis von Theologie zugrunde,
namlich das von dem Cusanus-Forscher Rudolf Haubst. Dieser Ansatz "beraubte die Cusanische
Trinitatsphilosophie so lange ihres argumentativen Gehaltes und ihres philosophischen
Anspruchs, indem er sie als "Theologie' im Sinne von 'Glaubenswissenschaft' auffallte, bis etwas
Vatikanisches dabei herauskam" (26). Man mul} aber nicht den neuscholastischen Standpunkt
einnehmen, um sich gegen F.s Deutung zu strduben, zumal da es ja auch die Mdglichkeit gibt,
Philosophie und Theologie so zu verstehen, wie Cusanus selbst sie verstand. Dann muf} ein
theologisches Verstandnis des Wortes "Gott" nicht nur entweder "irgendetwas Vatikanisches oder

etwas Irrationalistisches" (273) bedeuten.

Zwar raumt F. ein, dal} der christliche Glaube eventuell einen Einflul auf die Person des Nikolaus
von Kues, d. h. psychologisch ("der Glaube als seelische Disposition enzelner" [126]), ausgelibt
hat; was er jedoch bestreitet, ist, dal3 der Glaube argumentativ in der cusanischen Koinzidenz-
Lehre eine Rolle spielt. "Der christliche Glaube kann die psychologisch-faktische Voraussetzung
eines Autors sein", raumt F. ein, "mul} aber deswegen noch nicht in seine Argumentation
eingehen" (53). F. lehnt insbesondere eine "theologisierende Auslegung" (53) ab, welche die
Philosophie unwesentlich macht. Er artikuliert die Gegenposition: "Er wolle dessen [d. h. des
Glaubens] Inhalt nicht von Grund auf philosophisch gewinnen. Sein Philosophieren sei ein
Verstehensversuch, ein nachtragliches Sich-Orientieren innerhalb der geglaubten Wahrheit" (53).
F. drickt seine eigene Positon sehr vorsichtig aus, er behauptet nur, dal® der Glaube nicht
"durchgehend" die argumentative Voraussetzung sei: "lch sage aber: Selbst in den schon
angeflhrten Sermones ist der christliche Glaube nicht durchgehend die argumentative Pramisse"
(563). wird wohl kein Cusanus-Kenner widersprechen. Kein Interpret will behaupten, dald Cusanus
nicht philosophiere. Solange man es als ein Anliegen, und nicht als das Anliegen versteht, kann
man F. zustimmen, wenn er seine Ansicht wie folgt formuliert: "Cusanus suchte, den christlichen
Glauben psychologisch-faktisch voraussetzend, eine von dieser Tatsache unabhangig
argumentierende Philosophie der Trinitdt und der Inkarnation, die im Prinzip allen Menschen
einsichtig sein sollte. Er wollte nicht den vorhandenen Glauben plausibel machen, sondern
seinen wahren, namlich seinen intelligiblen Gehalt als vernunft-notwendig beweisen. [...] Worauf
es Cusanus ankam, das mdchte ich, weitere Analysen vorwegnehmend, zusammenfassen: Er

wollte die wahre theologia argumentierend dahin entwicklen, dal} sie sich nicht auf die Autoritat



— sei's der Bibel, sei's der Kirche — stlitzt, sondern daf} sie sich zu dem Einen denkend erhebt,
von dem her jede Tradition und jeder Text und jede Kirche als Mutmal3ung, coniectura, der einen
Wahrheit einsichtig wird, und zwar so, dafd der Widerspruch verschwindet, in dem diese, wenn
man sie wortlich, nicht als coniectura nimmt, zu allen anderen Gestalten der Wahrheit steht" (54).
Aber eine grélRere Bedeutung denn die einer psychologisch-faktischen Voraussetzung beim
Individuum erhalt "der fromme Glaube" (496) in diesem Buch nicht. "Wenn ich von
Trinitatsphilosophie spreche, schlief3t dies ... die Bedeutung des Glaubens nicht aus. Er ist die
subjektive Voraussetzung der Einsicht. Aber die Einsicht hat ihre Notwendigkeit" (426). F. verwirft
die Auffassung, dal} fir Cusanus das Denken die Glaubenslehre nur plausibel machen will; F.
geht es um die Denknotwendigkeit als verbindliche Philosophie, die auch ohne Glauben bestehen
kann. "Trinitdtsphilosophie schliet den Glauben nicht aus; sie geht aber ihren eigenen
argumentativen Gang. Sie ist kein sekundares Plausibelmachen eines nur im Glaubensgehorsam
angenommenen Dogmas. Sie ist allgemeingiiltig, jedem Denkenden zugangliche Einsicht" (497;
vgl. auch 552). "Der christliche Glauben braucht eine religionsphilosophische Grundlegung, denn
wir sollen ihn als eine Weise der Selbsterklarung des unendlichen Intellektes begreifen" (496).
"Der Glaube", schreibt F., "behalt seinen Ort" (496). Aber der einzige Ort, den F. erwahnt, bleibt
lediglich das Subjektiv-Faktische beim Individuum. Es kann dagegen keine Frage sein, dal} sein
christlicher Glaube fur Cusanus entschieden mehr als nur eine Sprache oder subjektive Anregung
zum Denken beim einzelnen reprasentiert. Gewil3 lassen sich viele philosophische Aussagen in
der Glaubenssprache ausdriicken, aber es gibt Inhalte, die philosophisch nicht zuganglich und
die fir Cusanus wesentlich sind, beispielsweise etwa die Eschatologie. Es lberrascht nicht, da}
diejenige Predigt (Sermo CCIV), die Cusanus ausdrucklich als die erste und fundamentale aller
seiner Predigten sehen wollte und die die eschatologische Schau der Herrlichkeit Gottes zum
Thema hat, von F. unerwahnt bleibt. Auch die allerletzten Satze, die Cusanus verfal3t hat, d. h.
am Ende der Schrift De apice theoriae, stellen spezifisch christliche Eschatologie dar. Wenn in
De non aliud Cusanus seine Entdeckung Gottes als des Nichtanderen als Bestatigung dafir,
"Gott werde sich uns einmal selbst ohne Bild offenbaren”, bewertet F. dies wie folgt: "Dies ist ein
historisch charakteristisches Dictum. Es belegt die Eigenart dieses rémischen Christentums in der

besonderen Situation von 1462. [...] Halten wir dies als eine kulturelle Besonderheit fest" (564).

In seiner unentwegten Kreativitat ist Cusanus bei seinen Erneuerungen, die er selbst fir
bewunderswert halt, bemiiht, eine Konkordanz herbeizufiihren, ob innerkirchlich oder unter

Philosophen oder zwischen Christentum und nicht-christlichen Religionen.



DaR eine Entwicklung im Denken des Nikolaus von Kues stattfand, steht aufser Frage und wird
von F. ausflhrlich zur Geltung gebracht. Um 1430/32 herrscht bei Cusanus noch "ein
unkoordiniertes Nebeneinander zahlreicher Motive" (27). Was vor allem am Anfang fehlt ist nach
F. die Idee der Koinzidenz. Aber auch am Ende seines Lebens findet das cusanische Denken auf
der Jagd nach dem Urprinzip von allem immer noch "in einem reichgegliederten Gelande" (606)

statt. "Das Jagdgelande ist zerkliftet", schreibt F.

Cusanus selbst hat Uber seine eigene Entwicklung wiederholt nachgedacht. In seiner letzten
Schrift hebt er hervor, dall, wahrend er die Wahrheit friiher eher in der Dunkelheit und
Verborgenheit suchte, er sie nun in Klarheit sucht, wo sie von Uberall her leicht und mit Gewiheit
zu finden ist. FUr F. bedeutet dies nun, daly, wahrend Cusanus am Anfang "theologisierte", er sich
nun der Analyse widmet. "Er hielt damals Schwierigkeiten, Dunkelheit, Verborgenheit flr
Anzeichen der Wahrheit. Er theologisierte sein Scheitern, das vorherzusehen war, statt es zu
analysieren" (38). Immer wieder suggeriert F., daf® die Theologie im Vergleich zur Philosophie
minderwertig sei. Das Stadium De docta ignorantia "ist charakterisiert durch den Vorrang der
Dunkelheit und Schwierigkeit. Es besteht ein Ubergewicht der Transzendenz" (42) — was F. nicht

gefallt.

Am Ende seines Lebens schildert Nikolaus seine eigene Entwicklung. Die erste Stufe beginnt mit
De docta ignorantia (1440). Mit De docta ignorantia erarbeitet Cusanus seine erste
Systematisierung. Hier wird das Wesen "als vor jeder Gegensétzlichkeit stehend gesucht" (39).
"Die Dunkelheit, die Cusanus dieser Stufe zuschreibt, setzt voraus, dall der Vorrang der
negativen Theologie durchgefuhrt war" (39). "Nach De docta ignorantia, also nach 1440 und vor
1450, erfolgte ein Bruch. In diesem Jahrzehnt, gibt Cusanus zu verstehen, verwandelte sich sein
Begriff des nichtwissenden Wissens. Cusanus realisierte jetzt, dall das Wissen von der
Dunkelheit nicht seinerseits dunkel ist" (39). Dies drickt F. in seinem lebendigen Stil
folgendermalen aus: "Die nordisch-faustisch-spatmittelalterliche Studier- und Gribelstube, mit
Urvater Hausrat vollgestopft, in der ein Gelehrter verzweifelt, dal} wir nichts wissen kénnen,
weicht der siidlichen piazza als dem Ort der Wahrheit. Die docta ignorantia verwandelt sich zu
einem freudigen Ausschreiten nach allen Seiten im Endlichen und begegnet darin dem
allesdurchwesenden einen Wesen. ... Eine Entwicklung vom Dunkel zum Licht, von der
Unbegreiflichkeit zur AllfalRbarkeit" (39).

"Cusanus datiert und lokalisiert die zweite Stufe seiner Entwicklung auf Rom 1450" (38).

Charakteristisch daflr ist, dal® nun die Wahrheit als leicht und mit Gewilheit zu finden gilt. "Im



zweiten Stadium sah er [Cusanus] [...] ein, das gesuchte Wesen sei das Sein in jedem Seienden.
Er fand: Es war ihm naher, als er zuvor gedacht hatte; es war dem Erkenntnisvermégen
proportioniert. Er wuldte jetzt, dal® sein Denken imstande war, Uber die Gegensatze
hinauszudenken. Vorwegnehmend sage ich: Jetzt hatte er die intellectus-ratio-Differenz

theoretisch entwickelt; ich werde diese Theorie eingehend vorstellen" (38).

Ein drittes Studium besteht nach Ansicht des Cusanus in seiner Entdeckung der letzten
Vereinfachung, im reinen Kénnen selbst. Hier findet eine Verringerung der Voraussetzungen

statt.

F. ist bewuldt, dal® Cusanus den menschlichen Intellekt von dem géttlichen Unterscheidet, aber er
fallt das so auf, als bilde die Gotteslehre nur den Ausgangspunkt: "Die Differenz zwischen
gottlichem und erschaffenem Intellekt misse gewahrt werden. Aber dies ist nur der
Ausgangspunkt der Uberlegung; dies ist die Glaubenswahrheit, um deren intellektuelle
Durchdringung, d. h., um deren Wissen, es ihm ging" (485). "fir Cusanus ist Gott ein anderer
Modus der Schopfung; er ist ihre invisibilitas, so wie die Welt ein anderer Modus Gottes ist,
namlich seine Sichtbarkeit" (528-529). Gewil® geht es darum, "um sichere Einsicht in das
Geglaubte zu gewinnen" (485), aber dies ist mehr als nur die Selbsterkenntnis des Menschen. F.
hingegen betont: "Es geht hier nicht um eine theologische These, sondern um eine Theorie des
vernunftigen Betrachtens der Welt" (488).

"Der Intellekt erfal’t, dafd er die gesamte Welt begrifflich in sich einfaltet. Zugleich sieht er, dal} er
die Welt nicht hervorgebracht hat. Dies fuhrt ihn weiter: Er lernt sich kennen als Bild der
begriindenden Einfaltung aller Dinge, der causalis complicatio, nicht nur der notionalis

complicatio" (495).

Was Cusanus anbelangt, ist es richtig: "Trinitdt und Gottessohnschaft kénnen philosophische
Inhalte sein" (55). Und F. hat weiterhin recht, wenn er feststellt, dal Cusanus "eine
philosophische Christologie flir Nicht-Christen" (360) entwickelt. Schon in seiner ersten Predigt
lehrt Cusanus, dal® die grofden Denker der Antike die Trinitat, ja fast das ganze Evangelium erfal3t
haben. F. hat ebenfalls Recht, wenn er hervorhebt, da® Gott bei Cusanus nicht als eine
eigenstandige Substanz gegenliber der Welt verstanden wird. Allerdings ist das nicht die einzige
Mdglichkeit, Gott zu verstehen. "Die Koinzidenzlehre ist nicht etwa eine andere, eine subtilere

Formel, die den gewdhnlichen Theismus ausdriicken soll, der seinen Gott als distinkte Substanz



versteht. Sie ist die denkende Korrektur dieses Theismus" (55). Daraus darf aber nicht
geschlossen werden, daf} es sich um pure Philosophie handelt. Im Ubrigen schliet Theologie
Anthropologie tGberhaupt nicht aus. Die Koinzidenzlehre kann durchaus fir Gott gelten, ohne daf}

damit impliziert wird, dal} sie flir das menschliche Denken nicht gilt (vgl. 55).

Die Einheit ist die Voraussetzung der Koinzidenz. Nach F. ist Einheit bei Cusanus "immer nur im
Zusammenhang menschlicher Welterfahrung" (68). "Die Einheit, von der hier allein die Rede ist,
bezieht sich auf den menschlichen Geist; wir kbnnten auch sagen, wir selbst seien diese Einheit.
Dies ist das Erbe des Parmenides, das wir uns als Hintergrund der Koinzidenztheorie
gegenwartig halten missen. [...] Denken und Sein sind dasselbe. Dies ist die Voraussetzung der
gesamten Konzeption, und Parmenides hat sie klar ausgesprochen" (68). Und damit spricht F.

seine eigene Grundposition aus.

Es versteht sich von selbst, dal®, wenn man alle Schriften des Nikolaus von Kues in einem
einzigen Band darstellen will, man nicht um eine Auswahl herum kommt. Diese Unumganglichkeit
verleitet aber leicht dazu, auszulassen, was der eigenen Interpretation nicht paft. Alle drei
Bucher der De docta ignorantia, obwohl in den Augen von F. dieser Text als "einer der reichsten
der philosophischen Literatur" (103) gilt, werden unter lediglich drei Fragen behandelt: die
Konzidenz, die negative Theologie und die Beziehung zur vorherigen Philosophie. Fur F. ist De
docta ignorantia keineswegs der Hohepunkt des cusanischen Denkens, d. h. "das Hauptwerk des
Cusanus" (103). Sie stellt ein gereiftes Problembewul3tsein dar, aber bei der in ihr bezeugten
Entwicklungsstufe haben wir noch nicht die entscheidende Einsicht. Auf dieser Entwicklungsstufe
erkennt Cusanus nach F., dal® Vernunft und Verstand zu unterscheiden sind, aber die Vernunft
wird von ihm noch nicht angemessen verstanden. "Der intellectus bleibt in De docta ignorantia
unterbestimmt" (112). Der negativen Theologie wird in dieser Schrift einen Vorrang gegenuber

der positiven eingerdumt und behalt zudem das letzte Wort.

Es stimmt, wie F. sagt: "Die negative Theologie kann doch nicht identisch sein mit der
Beschreibung eines undefinierten Uberwaltigungserlebnisses" (56). Aber genausowenig darf man
aus dieser Feststellung schlieen, dald sie mit der Ansicht von F. identisch ist. Denn die
Alternative zur von F. vertretenen (analytischen) Deutung der negativen Theologie besteht nicht
nur in "einem wilden Widerfahrnis eines unbegreiflichen Geschicks" (56). Gewil} hat Cusanus die
Einheit von negativer und positiver Theologie gesucht. "Er hat es ausgesprochen, dal} die

positive Theologie ohne die negative Theologie — ohne die positiven Pradikate — zum radikal



Unbestimmten flhrt. Er hat darin ein Dilemma gesehen, aus dem er herauskommen wollte. Das
ist etwas anderes als zur gréfieren Ehre Gottes zu behaupten, er sei unbegreiflich. Wie wir sehen
werden, hat Cusanus zumindest phasenweise gelehrt, allein die Koinzidenzlehre biete einen

Ausweg aus der aufgezeigten Aporie" (47).

In Ubereinstimmung mit seiner antitheologischen Gesamtdeutung lehnt F. die Ansicht ab, "das
Wesentliche" in De docta ignorantia sei, dal® "die Erfahrung des Abstandes von menschlichen
Denken und goéttlicher Wirklichkeit ist" (98). Dagegen betont Vf., dal es dabei vielmehr um eine
Selbstkritik des menschlichen Denkens geht, d. h. nicht um Gotteserkenntnis. Unsere
Unwissenheit bezuglich Gottes ist also nicht die Hauptsache. "Der entscheidende Punkt hier ist,
dald in dieser Erkenntnis eine Erweiterung unserer Selbsterkenntnis liegt. Mancher Ausleger
héren aus dem Buch des Cusaners nur das Thema der ignorantia heraus, wahrend es um den

Gewinn an Einsicht geht, der aus dem Wissen des Nichtwissens erwachst" (98).

F. gestattet, von "Theologie" zu sprechen, wenn man den Begriff in einem vorchristlichen Sinne
versteht, das heildt, so wie Aristoteles den hochsten Teil der Philosophie als "Theologie"
bezeichnete (vgl. 55). Was er interessanterweise auch nicht ignorieren kann, ist, dal} mit dem
Begriff "negative Theologie" eine unumgangliche Legitimierung gegeben ist, von Theologie zu
sprechen. Es dirfte aber nicht von ungefahr sein, daf® es keinen Ausdruck "negative Philosophie"
gegeben hat. Das Wissen des eigenen Nichtwissens reprasentiert einen Erkenntnisgewinn. "Wir
kommen dabei der Wahrheit ndher", und zwar "durch Einsicht in die Natur menschlichen
Wissens" (109). Dies grindet in der Lehre von der Koinzidenz der Widerspriche, "die das Neue
und Wesentliche bei Cusanus ist" (98). Aber sie ist nach F. noch nicht ausreichend entwickelt,
denn "die Koinzidenz liegt in De docta ignorantia jenseits von sowohl ratio als auch intellectus"
(113). Noch liegt flir Cusanus die Begrindung im Gott als dem Unendlichen, was fir F. mit
negativen Begriffen beschrieben wird (vgl. 113). Mit quasi-mathematischer Stringenz will Nikolaus
die Trinitat "philosophisch" beweisen. Er "denkt die Trinitat nicht als christlichen Sonderbesitz
oder als 'Urgeheimnis™ (98), sondern als eine Wahrheit, die von jedem Philosophen erreicht
werden sollte. In der Inkarnationslehre im dritten Buch — F. spricht immer von einer
Inkarnationsphilosophie — findet F. ein Beispiel flr seine These, dall Cusanus "den christlichen

Glauben zwar psychologisch-faktisch, aber nicht argumentativ voraussetzen wollte" (102).
Die zwei Jahre spater vollendete Schrift Mutmallungen [De coniecturis], die eine Schlisselstelle

in seiner Cusanusdeutung spielt, interpretiert F. als eine ausdrickliche Kritik an De docta

ignorantia, und zwar insbesondere an der Koinzidenzlehre. Der Bruch mit der Scholastik sei hier

10



"harter und ausdricklicher" (144). In dieser Schrift taugt zum ersten Mal das auf, was er als
Parallelismusformel bezeichnet: "Der menschliche Geist schafft Begriffe, wie der géttliche
Geist die Welt" (148). Diese Proportionalitat der Hervorbringungen des menschlichen
Geistes zu den Geschopfen Gottes sei im Vergleich zur bisherigen Lehre der
Disproportionalitdt vom Endlichen und Unendlichem "der Anfang einer anderen
Philosophie" (149). Die Individualitat des Wissens werde starker und in einem positiven
Sinne akzentuiert. "Die Erkenntniszuversicht ist gewachsen; der Ton liegt jetzt darauf:
Unerschopfliche Wissenvermehrung ist moglich" (150). Licht beginnt das Dunkel zu
verdrangen. Im Unterschied zum Verstand werde nun die Vernunft hervorgehoben: "1439
lag der Akzent auf der Unerreichbarkeit; jetzt [...] 1adt Cusanus ein, sowohl die
Verborgenheit wie die Unerkennbarkeit der Einheit zu bedenken, nicht als zwei
verschiedene 'Sachen’, sondern als ein und dasselbe" (151). Die nun in De coniecturis
geleistete Ausweitung des Koinzidenzgedankens “"wurde verkannt unter der
Vorherrschaft einer vorstellungsmalig-fixierenden Verstandesphilosophie, die gerne
zusammen auftrat mit einer buchstabenorientierten Theologisierung des Cusanischen

Denkens" (164). Der Seitenhieb gegen die Theologie ist typisch fur Vf.s Prajudiz.

Es ist richtig, wenn F. die Ansicht des Cusanus dahin gehend versteht, dal} alles, ob
Gott, Vernunft, Verstand oder Holz, "Manifestationen von 'Geist uberhaupt' sind" (154),
aber seine Behauptung, "Geist Uberhaupt" sei "als das Prinzip aller Prinzipien, als Einheit
der vier Einheiten" (153) anzusehen, ist trotzdem ohne Begrindung. Gott ist zweifelsohne
Geist, aber F. geht Uber den Text hinaus, wenn er lehrt, dal® der Geist "Gott und die
gesamte Folgeordnung des Universums konstituiert" (154), denn "Geist uberhaupt"
umfaldt zwar die vier Einheiten, aber er ist fir Cusanus nicht ein eigenes Prinzip, das sie
hervorbringt. F. halt die Lehre dieser Passage fur "eigentimlich und neu" (154), "radikal
und neu" (154). Und man kann ihm nicht widersprechen, wenn er schreibt: "Nichts erlaubt
es uns, sie zu ubergehen oder sie abzuschwachen" (154). Dennoch 1at es sich nicht
belegen, dal} hier die Vernunft [intellectus] anders als eine der vier Regionen gesehen
wird. Gerade in der nachsten Nummer (Nr. 15) desselben Kapitels, die F. nicht mehr
zitiert, unterscheidet Cusanus ausdruicklich zwischen Gott und Intellekt, zwichen divine
und intellectualiter. Die Fortfuhrung des Buches stellt dann die vier Einheiten dar, wobei

Gott klar vom intellectus unterschieden wird. "Geist Uberhaupt" bringt also Gott nicht

11



hervor, sondern Gott ist eine Form vom "Geist Uberhaupt" und der menschliche Geist ist
eine andere Form. Cusanus lehrt nicht einen absoluten Subjektivismus, wenn er erklart,
dafd der menschliche Geist ein zweiter Gott sei, der auf menschliche Weise Gott und die
Welt werden kann. Es ist freilich berechtigt, wenn F. die Vernunft und deren Wichtigkeit
fur den Verstand hervorhebt. "Die neue Konzeption der Lehre von der Koinzidenz", stellt
F. zutreffend fest, "ist jetzt ... das Charakteristikum des Intellektes als des Prinzips der
ratio" (158). "Die neue Weltsicht des Cusanus" (159) mag zwar in der Entdeckung einer
Koinzidenz in der menschlichen Vernunft, aber er verlaldt die Textgrundlage, wenn F. von
der Koinzidenz spricht ("Der Wandel besagt, dal? wir selbst die Koinzidenz sind, sofern
wir Intellekt sind" [158]). Koinzidenz findet namlich auch auf einer héheren Ebene,
namlich auf der goéttlichen Ebene, statt. Auch wenn sie nicht mehr "philosophisch”
erreichbar ist, bleibt sie fur Cusanus die Wahrheit. Dieses Glaubensmoment gehort
unverzichtbar und vom philosophischen Denken uneinholbar. Die menschliche Vernunft
weild von der absoluten Einheit, aber was sie in sich sieht, ist zwar eine umfassende
Einheit, nicht jedoch diejenige absolute Einheit, die Gott genannt wird. Es handelt sich
wieder um eine uber die Aussagen des Cusanus hinausgehende Interpretation, wenn F.
schreibt: "Die Vernunft sieht sich selbst, sie sieht in sich ihr Prinzip, die absolute Einheit"
(158). Der Weg der Einheitslehre bedeutet zwar, dal® die Bewegung gewissermalen
einen Stillstand reprasentiert, aber das Wissen des Menschen reicht dennoch jenseits
der eigenen Vernunft. Es ist nicht wahr, wenn F. behauptet: "lch gebe nur die Ideen des
Cusanus wieder" (159). F. sieht richtig, dal} die negative nicht mehr das letzte Wort flr
Cusanus reprasentiert. Zwar stimmt es nicht, dal® "die 'wissenschaftliche' spekulative
Theologie des Mittelalters" (162) nur Pradikate verneint und bejaht hat innerhalb der
Verstandesalternativen, aber es von F. richtig gesehen, dal} eine Entwicklung in dieser
Hinsicht bei Cusanus vorgekommen ist. Der Primat der negativen Theologie, d. h. die
Auffassung, dald die Negation der Wahrheit ndher als die Bejahung liegt, wird in De
coniecturis uberholt. In den tendentidsen Ausdrucken F.s heilt das, dall die

"Verstandestheologie" (162) tberholt wird durch die Einheitsphilosophie.
In der Zeit nach De coniecturis schreibt Cusanus "zusammenfassender und bunter,
anschaulicher, sinnennaher" (165). Wer Gott erkennen will, erhalt den Rat "Analysiere

den Intellekt als Grund des Verstandes, und du wirst Gott sehen als den Grund des

12



Intellekts" (167). Die menschliche Vernunft umgreift alles, auch Gott, so dal, wie
Cusanus es formuliert, alles in ihr sie selbst ist und Gott erkennt in uns. Wie F. es
formuliert: "Jede wahre Erkenntnis ist eine Vergottlichung, eine Divinisation" (169). Um
1450 entfaltet Cusanus seine neue Position. Er spricht von der "bewunderswerter
Leichtigkeit der Schwierigkeiten" und betont, "wie leicht die theologische Schwieigkeit ist".
Gott zu erkennen ist deshalb leicht, weil Gott die absolute Voraussetzung [absoluta
praesuppositio omnium], der Begriff der Begriffe sei. Zum ersten Mal in der
Weltgeschichte, d. h. vor Hegel, komme in der Schrift Der Laie lber die Weisheit, so F.,
der Ausdruck "absoluter Begriff" als Gottesname vor. Aber diese Schrift ist fir F. auch
eine Enttauschung, denn sie spricht von einer absoluten Theologie, die Uber die negative
und positive Theologien hinausgeht und eine dritte, hohere Erkenntnisweise darstellt. F.
beurteilt es als eine Veranderung, dal jetzt nicht mehr vom "Geist Uberhaupt" die Rede
ist. "Darin liegt", sagt er, "eine Reduktion der spekulativen Geistphilosophie" (266).

Die Schrift Uber den Geist [De mente] gilt F. als Schliisseltext. Cusanus unterscheidet
klar zwischen gottlichem und menschlichem Geist. F. stellt hier fest, dal} in dieser Schrift
"die oberste Instanz 'Geist' heil’t, nicht das Eine, jenseits des Geistes" (277), wie es bei
Proklus der Fall ist. Auch in diesem Kontext verandert K. kommentarlos die Aussagen
des Cusanus. Wo Cusanus lehrt, dal} Geist an sich in zweierlei Formen existiert, namlich
als unendlich und als Abbild des unendlichen Geistes, bezeichnet F. nur den Geist, das
Abbild des unendlichen Geistes ist, als mens in sich (vgl. 277). Nach G. Santinello in
seiner Einleitung zur in den 1995 erschienenen Ausgabe von De mente ist es doch
madglich zwischen unendlichem und endlichem Geist zu unterscheiden ("Der Geist ... wird
zweifach unterschieden als unendlicher Geist und als endlicher Geist, der wiederum Bild
des unendlichen Geistes ist. Bild des unendlichen Geistes zu sein bedeutet keine
wirkliche Unendlichkeit, sondern nur eine Ahnlichkeit mit dem unendlichen Geist" [S.
XVI]). Dazu schreibt F.: "Er [Cusanus] sagt auch nicht, der Menschengeist sei gemacht
oder geschaffen" (277). Soll der Leser darauf schlieRen, Cusanus lehre nicht, dal} der
menschliche Geist unerschaffen sei? Anscheinend unterscheidet F. erschaffen von
geschaffen. Er schreibt namlich: "Wenn ich nicht irre, hat Cusanus in unserer Schrift zwar
gesagt, unsere mens sei erschaffen, aber er hat kein einziges Mal geschrieben, der
ewige Geist habe den menschlichen Geist gemacht oder verursacht" (293). Aber in

dieser Schrift steht tatsachlich: "Weil nun der Geist ein gewisser gottlicher Same ist, der

13



mit seiner Kraft aller Dinge Urbilder begrifflich einfaltet, ist er von Gott, von dem er diese
Kraft hat, eben dadurch, dal} er das Sein erhielt, zugleich auch in den passenden Boden
gesetzt worden, wo er Frucht bringen und aus sich die Gesamtheit der Dinge begrifflich
ausfalten kann" (Nr. 81). Und folgendes: "Zweifellos ist unser Geist zu seinem Besten von
Gott in diesen Leib gesetzt worden. Er muf} also von Gott alles das haben, ohne das er
sein Bestes nicht erreichen kann" (Nr. 77). Die Beobachtung F.s, da® Cusanus "spricht,
als wolle er effiziente Ursachlichkeit von unserer mens fernhalten" (293), mag zutreffen,
aber .

Wie dem auch sei, spater schreibt F. zutreffend: "Der menschliche Geist [mens] ist Bild
des absoluten Geistes [mens absolutal. ... Unser Geist ist nicht das Prinzip der Dinge. Er
determiniert vieles, aber nicht die Wesenheiten der Dinge. Dies ist Sache des gaéttlichen
Geistes" (615). Flasch kann aber bezeichnenderweise wenig mit diese Lehre anfangen.
Obwohl er weit davon entfernt ist, Cusanus fur einen Wirrkopf zu halten, zweifelt er an
ihrer Konsistenz und schliel3t seine Behandlung der Frage mit dem Satz ab: "Vermutlich

hat Sisiphos den Stein nur ein Stuck weiter geschleppt" (617).

Dieselbe Lehre hat Cusanus auch in der spaten Schrift De venatione sapientiae
aufrechterhalten. Dort heil3t es: "Vergebens haben sich viele Jager bis zur Erschopfung
abgemuht bei dem Versuch, die Wesenheiten der Dinge wahrzunehmen. Die Vernunft
nimmt doch nichts wahr, was sie nicht in sich selbst vorfindet. Die Wesenheiten der Dinge
[Essentiae autem et quiditates rerum] aber [...] sind nicht in ihr als Einheit mit ihr selbst,
sondern nur die Begriffe der Dinge [notiones rerum], die Annaherungen und Ahnlichkeiten
der Dinge sind. Die Fahigkeit der Vernunft besteht in dem Vermdgen, sich allen
erkennbaren Dingen anzugleichen" (Kap. 29). Bei F. lesen wir hingegen dazu: "Nur
finden sich die Wesenheiten der Dinge nicht im menschlichen Intellekt. Sie sind noch zu

erjagen" (616).

"Allein Gott sient die Formen der Dinge in sich selbst. Gottes Erkennen ist
wesensbegrindend; unser Intellekt kann sich nur angleichen. Menschliche Erkenntnis
muf’ den Weg der Assimilation und der Abstraktion gehen. Sein eigenes Wesen kann der
Intellekt nicht anders erkennen, als er das Wesen anderer Dinge erfalt, namlich indem er

sich ihm angleicht, assimilat" (616).

14



F. entwickelt eine Auffassung, die dem Quellentext nicht gerecht wird. Er will die Lehre,
dald der menschliche Intellekt nicht die ratio rei erreicht, dahin gehend interpretieren, dal}
der menschliche Intellekt doch erschopfend erkennen kann. Er meint, dal® Cusanus dies
in seiner Ansicht Uber sinnliche Wahrnehmung annimmt. In Kapitel 36 findet er folgende
Lehre Uber Abstraktion aus der Sinnlichkeit: "Wir missen die Wesensgrinde der Dinge
aus Einzelerfahrungen herauslesen und von sinnlichen Zufalligkeiten reinigen. Nur so
erreichen wir die Vernunftbestimmung der Sachen, die ratio rei. Aber dies ist moglich,
und haben wir das erreicht, dann sind Intellekt und Erkanntes dasselbe. Die Einheit von
geistig Erkennendem und geistig Erkanntem bleibt nicht nur eine ferne
Wunschvorstellung; sie ist [...] die Realitat des Intellektes." (616-617). Hier liegt bei F. ein
Miverstandnis vor. Durch Abstraktion von der Materialitat bzw. der Andersheit wird nicht
die Wesensgrunde der Dinge selbst erreicht, sondern die Wesensgrunde der Intelligibilitat
der Dinge, mit anderen Worten, die Wesensgrunde der Begriffe. Die res in diesem Fall ist
nicht diejenige res, die der sinnlichen Erfahrung zugrundeliegt. "Denn der intelligible
Wesensgrund [species seu ratio intelligibilis] des Warmen ist nicht warm, oder der des
Kalten nicht kalt, und so bei allen" (Kap. 36). Cusanus widerspricht nicht der Lehre, die er
sieben Kapitel davor vertreten hat. Es geht um die species intelligibilis. In Kapitel 36
finden wir nichts Uber die rerum essentias, die in Kapitel 29 sorgfaltig von der species
unterschieden wird. Der Intellekt erreicht immer nur species, aber, wie es dort heil3t, "Gott
erkennt [intelligif] eigentlich nicht, sondern essentiat, d. h. er macht das Sein [esse] von
allem". Im Hinblick auf seine eigene Interpretation fragt Flasch: "Ist dies eine
befriedigende Lésung des Erkenntnisproblems?", und antwortet: "Ich zweifle daran"
(617). Die rein erkenntnistheoretische Uberlegungen von F. mégen keine Unterstiitzung
fur die Sicht des Cusanus, aber offenbarungstheologisch betrachtet, stellt seine Position
eine Selbstverstandlichkeit dar; nichts kdnnte ihm klarer sein, als daly der menschliche
Geist einem gottlichen ahnlich und zugleich unbedingt unahnlich sein
muf3.Diesbezlgliche Analylsen des Cusanus kommentiert Vf. mit dem Satz: ""Vermutlich
hat Sisiphos den Stein nur ein Stlck weiter geschleppt" (617).

Diese "Mental-Metaphysik" (293) schatzt F.: "Dies ist keine 'Erkenntnistheorie’; es ist eine

Weltentstehungstheorie aus der unuberspringbaren Vermittlungsrolle des Geistes, der

15



alle Folgewirklichkeit in sich enthalt" (279). Dald Cusanus aber Aussagen Uber die
Schopfungsbegrindung Gottes aufern will, halt er flir entweder argerlich oder
inkonsequent. Zu dem fur einen christlichen Theologen selbstverstandlichen Satz "Wie
daher in bezug auf Gott die Vielheit der Dinge aus dem géttlichen Geist stammt, so
stammt in bezug auf uns die Vielheit der Dinge aus unserem Geist" (Nr. 93) bemerkt er:
"Heute regt mich dieser Satz nicht mehr auf. Ich verlange von Cusanus keine
konsequente Theorie der menschlichen Erkenntnis" (282). Es kann auch ein Zeichen
einer unsachgemalien Auslegung eines Autoren. "Mens est viva substantia" (Nr. 80) gibt
F. falschlich mit "Unser Geist ... ist substantielle Tatigkeit" (294)wieder und bezeichnet
dann "die Lehre von der substantiellen Tatigkeit des Geistes" als eine wichtige Neuerung
in der Denkgeschichte. Er konstatiert ferner: "Cusanus streicht tradierte
Geschopflichkeitspradikate" (294), und spricht von der "Ricknahme anderer Pradikate
der Geschopflichkeit" (295). Was F. als "die Theorie der Parallelaktion" (302) bezeichnet,
kommt in De mente noch klarer zum Ausdruck als in De coniecturis. Einerseits lehre
Cusanus, "daR es keine Realitat auflerhalb des Geistes geben kann" (302). Andererseits
gehe er davon aus, dall es die Weltdinge "draufden" gibt und Erkenntnis in einer
Angleichung besteht. Wie F. mit dieser Problematik umgeht, bietet ein gutes Beispiel
seiner padagogischen Starke. "Zuerst waren die Dinge die Ergebnisse der
Selbstentfaltung der mens, zuletzt sind sie Ziel einer auliengewandten Bewegung der
mens. Zuerst gibt, so scheint es, Cusanus eine geistphilosophisch-dialektische, zuletzt
eine naiv realistische Beschreibung der menschlichen Erkenntnis. Wir missen beide
Seiten sehen .... Ich spreche hier nicht von einem Widerspruch; ich kritisiere nichts. Aber
die Frage, wie wir die beiden Seiten vereinen sollen, stellt sich schon" (302). Es hatte

sich gelohnt, der Frage intensiver nachzugehen.

Eine Zeichentheorie wird vorgetragen. Der Mensch erfal3t die Realitaten nur zeichenhaft.
Uber sich hinaus weist das Zeichen auf die bezeichnete Realitat.

Bezuglich des Compendium:

K. Flasch, Nikolaus von Kues, 628: "Nicht die Dinge selbst wissen wir, nur die Zeichen.
Keine unserer Erkenntnisweisen — der Intellekt ausdricklich eingeschlossen — erreicht die
Dinge in ihrer erkenntnisunabhangigen Natur. Dies ist eine Distanzierung von der

Abbildtheorie des Erkennens (von der \glg Abbildtheorie\grg\ im engen Sinne, nicht von

16



Assimilation), aber es ist weder Skepsis noch Nominalismus." Weil die Zeichen nicht nur
Zeichen sind, sondern deuten auf den modus essendi hin. illum priorem modum essendi
tantum significant -- positive und negative Aussage. Als dritte Begrundung: }

\item Es gibt nach Cusanus eine geistige Schau [visus mentis\/], die hoher liegt als die

Erkenntnistheorie.

Es gibt also echte Wahrheit. Die Zeichen weisen auf die Natur der erkannten Dinge hin,
wenngleich sie deren Natur selbst nicht erfassen.

Fur F. lauft die Entwicklung auf die Einheit hin: "Wir kdnnen diese Beschreibung seiner
Entwicklung dahin zusammenfassen: Zwischen 1439 und 1464 hat Cusanus zunehmend
die Einheit der Realitat eingesehen.} [...] Die letzte Stufe dieses Erkenntniswegs ist die
Erkenntnis, der Ursprung von allem sei das Posse, das Konnen" (635).

Mit der Schrift De visione Dei, die F. als "das schénste Buch des Cusanus" (386)
bezeichnet, kommt der Intellekt voll zur Geltung. "Ging es in De pace fidei um eine
friedenssichernde Einigung auf dem Boden der ratio [sic], so geht es in De visione Dei
um das Ubersteigen der ratio zum intellectus” (389). In dem Reichtum der hier
entwickelten mystischen Theologie werde den Vorrang der negativen Theologie und "die
Entgegensetzung von positiver und negativer Theologie" (389) endgultig Uberwunden.
Dies zu zeigen ist ein besonderes Anliegen von F. Er gibt zu, daf3 sich bei Cusanus keine
"systematisch vollig einhellige Geamtposition zu dem Problem der negativen Theologie "
(403) finden laRkt. Was F. wichtig ist, ist die Zusammenflihrung der negativen und
positiven Theologien. Als Quelle beruft er sich auf die Platonischen Dialog Parmenides.
F. will ein Verstandnis von Gott vermeiden, das ihn jenseits der Vielheit der Welt erfal3t.
An dieser Stelle haben wir vielleicht die tiefste gedankliche Leistung des Buches von F.
Die in Zusammenhang mit der Frage nach der mystischen Theologie erarbeitete Kritik an
der negativen Theologie, so wie sie in De docta ignorantia vorgetragen wurde, schlief3t
nicht mehr Aussagen Uber Gott aus, sondern qualifiziert diese dahin gehend, dal} sie
dialektisch sind, d. h. daf3 negative Aussagen positive implizieren. Die Leichtigkeit solcher
mystischen Theologie darzustellen ist der Zweck der schénen Schrift De visione Dei. F.
betont, da® die mystische Theologie fur Cusanus nicht mit der negativen Theologie

identisch sei. "Er analysiert die christlichen Grundlehren so lange, bis etwas

17



Widersprichliches herauskommt. Aber nicht, um sie dann dem blolRen
Glaubensgehorsam zu Uberlassen, sondern um ihre Denkbarkeit, ja Denknotwendigkeit

zu erweisen. Sie sind notwendig, weil sie unmaoglich sind" (429).

In De visione Dei beschreibt NvK selbst seinen Denkweg als eine Entwicklung, die zur
Zeit der Verfassung derselben Schrift eine entscheidende Wende erfahren hat. Statt
Dunkel herrscht fur ihn nunmehr Licht. Auf der Stufe von De docta ignorantia hat die
negative Theologie das letzte Wort: "Gott darf nicht bestimmt werden. 1453 ist die neue
Einsicht: Gott wird nicht bestimmt, ohne dall die Bestimmung sich nicht als das
Unendliche selbst erwiese, das sich bestimmt, indem wir es bestimmen" (437-438). "Gott
auf nicht-sehende Weise sehen, das ist eine andere Philosophie als diejenige, die
einseitig auf der Unsichtbarkeit besteht" (439). "Mystische Theologie" ist fur F.
Koinzidenztheorie: "Gott 'mystisch schauen' kbnne man einzig in der Dunkelheit der

Koinzidenz. ... 'Mystische Theologie' ist einzig als Koinzidenztheorie mdglich" (442).

F. begreift die Zeit nach De visione Dei als eine einzige Phase, in welcher die

Koinzidenzgedanke weiterhin herausgearbeitet und auf andere Gebiete angewendet wird.

Die Lehre, daf® wir von Gott nur sein Dal3 wissen, nicht aber sein Was, mi3versteht F. Es
ist folgerichtig, dal} eine "mentale Metaphysik" eine echte Seinsmetaphysik, so wie sie
bei Thomas von Aquin vorkommt, nicht verstehen kann. Die Lehre des Thomas, daf} das
Was Gottes uns zutiefst unerkannt bleibt, muf F. verwerfen. "Denn wenn ich das Dasein
behaupte, spreche ich es einem irgendwie Bestimmten zu oder ab. Wenn ich von Gott
sage, dal er ist, setze ich bestimmte Umschreibungen seines Was voraus, sonst wird
mein Satz sinnlos" (397). Naturlich ist Thomas mit diesem Problem vertraut. Seine
Lésung lauft darauf hinaus, dall wir wissen, was Gott nicht ist, und setzen dieses
Nichtwissen an Stelle des Was-Wissens. Im Ubrigen erhalt Thomas eine faire Chance in
diesem Buch wahrhaftig nicht. Wenn F. so weit geht, da® er Thomas dafur kritisiert, weil
dieser die mystische Theologie des Ps.-Dionysius Areopagita in seinem Kommentar zur
gleichnamigen Schrift "maltratiert" (432) haben soll, dann mu® man F. schon die
Tatsache entgegenhalten, dald der Aquinat in Wahrheit gar keinen Kommentar zur

Mystischen Theologie verfal3t hat und den Ausdruck mystische Theologie selbst kein

18



einziges Mal verwendet. Eher wird die Scholastik von F. maltratiert. Gegen die Scholastik
will F. die denkimmanente Analyse setzen. "Die Scholastik ist gescheitert; die
Koinzidenztheorie ist die Diagnose ihres Zusammenbruchs und zugleich die Therapie des
sich selbst mildverstehenden Denkens" (46). Fuhlte sich Vf. verpflichtet, Belege fur seine
Behauptung anzugeben, ware das nicht passiert. Ein befremdendes Chrakteristikum
dieses Buches ist der Ubermallige Verzicht auf Belege. Vf. bekindet sogar seine
Verschmahung von Verweisen auf Parallelstellen, wozu er sich in einem eigenen
Abschnitt Uber "den Unfug der 'Parallelstellen™ (306) auslaidt. "Ich halte die Manie der
Parallelstellen flir Wissenschaftsaberglauben" (307). Fur F. ist das nichts als die
"6ffentliche Entleerung von Zettelkasten" (307). Ware er sorgfaltiger in bezug auf Belege
gewesen, ware es F. nicht unterlaufen, auf einen (nicht-existenten) Kommentar des

Thomas von Aquin zur Mystischen Theologie des Pseudo-Dionysius hinzuweisen.

Auch die wichtige Schrift De non aliud widerspricht F.s Deutung. Denn hier sagt Cusanus,
dall das Unum abgeleitet werde, also nicht das erste Prinzip. Dies Uberrascht Vf.:
"Cusanus nennt jetzt 'abgeleitet’, was er zuvor als das Grundlegende bezeichnet hat"
(563). Dies berichtet Vf., erklart es jedoch nicht und konfrontiert seine eigene
Interpretation damit nicht. Cusanus nennt ausdricklich die Parmenides-Dialog Platons
und den Areopagiten als Beispiele fur "Theologen", die das Unum vor den Gegensatzen
betrachtet haben, was Vf. auf folende Weise deutet: "Einige Theologen wie Platon (bei
Proklus) und Dionysius hatten das Unum im Sinne des Nichtanderen verstanden und auf
diese Weise die Einsicht gewonnen, dal® es vor dem Widerspruch stehe" (563). Hier
haben wir ein gutes Beispiel fur die Vorgehensweise des Vf.s. Genau gesehen steht im
Text: "quidam theologi unum pro non-aliud accipientes ipsum unum ante contradictionem
perspexerunt" (De non aliud, Kap. 4). Pro non-aliud heil3t, daf} sie das Unum an die Stelle
des non-aliud gesetzt haben. Sie sind also jenseits der Gegensatze gelangt, nicht weil sie
das Eine im Sinne des Nichtanderen aufgefal3t haben, sondern weil sie eine
Einheitsphilosophie hatten. Die Einheitsphilosophie gentgt Nikolaus von Kues aber
nicht. "lhr Unum blieb gegensatzverhaftet, auch noch, indem es jenseits der Gegensatze
gesetzt wurde" (564). Das ist eine sachliche Kritik, zumindest aus der Sichtweise des
Cusanus. (Eine solche Einheitsphilosophie — Cusanus selbst nennt sie nicht

Philosophie, sondern Theologie — liegt dem von Cusanus abgelehnten Vorrang der

19



negativen Theologie zugrunde.) Dagegen argumentiert er, daf3 diese Einheitsphilosophie
aulder acht gelassen hat, dal® das non-unum etwas anderes als das unum ist. Non aliud
ist mehr als nur eine andere Bezeichnung fur das Eine. Aber meiner Meinung nach geht
es Cusanus um Sprache, nicht um Wirklichkeit.

Es wird hier aber deutlich, da® die Koinzidenz, die in hervorragender Weise in dem
Ausdruck des Nichtanderen artikuliert wird, nicht die Metaphysik des NvK ist. Sie kennt
mehr als die Koinzidenz. Gerade dies findet aber bei F. keine Berucksichtigung.

Der "Selbstbezug der Geistseele" (593) liegt F. besonders am Herzen. Wonach der
Mensch in allen Tatigkeiten strebt, ist "nur das Eine, namlich kraft ihrer eigenen
Vernunftstarke, per suam rationalem fortitudinem, den Grund aller Dinge und ihrer selbst
zu sehen und zu begreifen, videre et comprehendere" (592). Fur F., anders als fur
Cusanus selbst, bedeutet dies jedenfalls: "nicht auf dem Gnadenwege" (593). "Es geht
hier um Nuancen: Die Seele sucht ihren eigenen Grund und den Grund aller Dinge. ...
Die Seele findet den Grund von allem in sich selbst; ihren gottlich-lebendigen
Wesensgrund, ihr viva ratio ... findet sie in sich. Sie kann nur glucklich werden, wenn sie

sich weild und den ewigen Grund in sich entdeckt." (693-594).

In der spaten, rekapitulierenden Schrift Die Jagd nach Weisheit (1462/63) findet man ein
klares Bild von der Vielheit und Einheit des Cusanischen Denkens. "De venatione
sapientiae ist ein wichtiges Dokument. Es bringt die definitive Klarstellung der
philosophischen Intention des Cusanus. Es enthalt aufschluf3reiche Selbsterklarungen.
Es formuliert die letzte Stufe der Koinzidenztheorie. Es bestatigt und modifiziert frihere
Theoriebildungen des Cusanus ..." (605). F. selbst hebt die Einheit hervor, indem er von
der "philosophischen Intention" — ein Ausdruck, der der Lehre des Cusanus selbst vollig
fremd ist — des Cusanus spricht: "Wenn ich sie auf die einfachste Formel bringen soll, so
war es die Suche nach der Einheit. Cusanus bestatigt einen Satz des frGhen Augustinus,
alle Philosophie sei nichts anderes als Theorie der Einheit" (605). "Sein Ziel, erklart
Cusanus, sei es gewesen, den einen schopferischen Grund von allem zu finden" (605).
Erst wenn er diese These dargestellt hat, geht F. auf die Vielheit der Jagdgrinde ein.
Besonders problematisch fur F. ist die Tatsache, dal} das Eine lediglich eines der Felder,

die in dieser Schrift beschrieben werden. Dies stort V. alledings nicht; zur Erklarung sagt

20



er: "Wir verstehen, dald der Jager lange Wege zurlcklegen mufd und zuweilen die
Ubersicht verliert" (606). Nachdem er das konstatiert hat, schiebt F. einen Abschnitt mit
der Uberschrift "Deutung der Koinzidenz" ein. Irrefiihrend ist dieser Abschnitt insofern, als
auf vier Seiten das Wort "Koinzidenz" neunzehn Mal vorkommt, wahrend es in den vier
Kapiteln von De venatione sapientiae, aus den F. seine Belege schdpft, kein einziges Mal
zu finden ist. Flasch behauptet dennoch, in De venatione sapientiae gabe es "eine
autoritative Erklarung der Koinzidenzlehre" (608). Ebenfalls in dem Kapitel Uber das
Nichtandere, worlber Flasch behauptet, Cusanus "legt alles darauf an, dal} wir die
Konzidenz denken sollen" (609), kommt das Wort coincidentia jedenfalls nicht explizit vor,
so dal} es Ubertrieben zu sein scheint, wenn F. den Begriff hier dermal3en exponiert. Es
ist gleichfalls irrefUhrend, wenn F. den Ausdruck Dei similitudinem mit "Abbild[es] des
Einen" wiedergibt. Uberhaupt ist zu merken, dal der vierseitige Abschnitt (iber die

Koinzidenzlehre mit dem Zitieren von lediglich einem Satz des Cusanus auskommt.

Uber den Verdacht, er deute Cusanus als Pantheist, setzt sich F. leicht hinweg. Er
bekennt seine "Gleichgultigkeit gegenuber Debatten dieser Art" (609). Seine Begrindung
beruht auf der Cusanischen Kritik des Begriffs "Unterschied". Demnach wird der
Pantheismusvorwurf sinnlos. "Es gibt ... nicht mehr den unschuldigen Begriff des
'‘Unterschiedes’, mit dessen Hilfe wir behaupten kdonnten, Gott unterscheide sich von der
Welt. Der kritiklose Gebrauch dieser Termini unterscheidet beide streitenden Parteien
von Cusanus selbst. Gott ist vor der Differenz von Indifferenz und Differenz, das ist ihm
der entscheidende Punkt" (609).

Zutreffend ist dennoch die Feststellung: "Wir diurfen sie [die Koinzidenzlehre] nicht
einengen auf ein separat vorgestelltes Subjekt, das wir 'Gott' nennen und das von der
Welt 'verschieden' sein soll. Wenn die Koinzidenz — auf die erklarte Weise — die
Signatur des Unendlichen ist, dann ist sie Uberall. Denn die Welt steht Gott nicht
gegenuber. Das Endliche sehen wir im Unendlichen. Das Gesuchte ist die Einheit, nicht
das Nebeneinander von Gott und Welt. ... Die Koinzidenzlehre begreifen wir erst, wenn

wir sie als Weltschllissel nehmen, nicht als Eigenschaft eines aparten Gottes" (610).

Es ist nicht nur philosophisch inhaltsreich, sondern leitet auch in philosophisches

21



Nachdenken ein. Es ist andererseits richtig, wenn F. abschatzig schreibt: "Das vielfach
ubliche Nebeneinander-Herzitieren von Aussagen, die verschiedenen Zeitabschnitten
angehoren, werden wir vermeiden, obwohl das fleiRig und gelehrt aussieht" (122). Vf.
lehnt zwar "eine blof3 subjektive, rhapsodische Auswahl" (122) ab, aber tatsachlich fallt er
selbst in diese Falle. Bedauerlicherweise kommt das gesamte Denken des Cusanus zu
kurz. Gerade die theologischen Aspekte werden geradezu versteckt, was zur Folge hat,
dal man eigentlich nur ein Fragment seiner Philosophie zu Gesicht bekommt,
insbesondere unter Ermangelung seiner Bezogenheit auf Theologie. Ich meine nicht etwa
die Behauptung, die negative Theologie sei eigentlich "eine philosophische Position, auch
wenn sie 'Theologie' hei3t und von Theologen rezipiert worden ist" (403); dies erscheint
mir legitim. Was ich im Auge habe, ist eher etwas wie die Eschatologie (die eine
permanente, wenig reflektierte, dennoch bedeutsame Voraussetzung des cusanischen
Denkens darstellt). Das Bestreben, das cusanische Denken auf eine Philosophie zu
reduzieren, fuhrt dazu, dal® man die Philosophie selbst miRversteht. Das Buch ist ein
fesselnder Einstieg in das Denken des NvK, aber, wer Cusanus wirklich verstehen will,
mufd sich unbedingt von diesem Buch frei machen und mehr lesen. Gewil} hat ein

Verfasser das Recht, nur die Philosophie zum Thema zu machen.

Die Entwicklung selbst ist ein Gegenstand des cus. Denkens. Der tragende Gedanke ist
aber nicht innerhalb der Entwicklung zu finden, sondern begrindet die Moglichkeit der
Entwicklung und der Vielfalt der Ansatze. Er wird von FIl. nicht gesucht, denn er schlief3t
in sich die Theologie. Man mag sie als Philosophie bezeichnen, aber sie klammert nichts
von der Theologie aus. Die Philosophie des NvK ist keine anti-theologische Philosophie
und keine, die die Theologie Uberwinden will, sondern eher eine von der Theologie
mafRgeblich beeinflute Philosophie. Die AuRerungen des Cusanus (iber das Verhaltnis
zwischen Philosophie und Theologie, die F. Ubrigens nicht erwahnt, setzen die Theologie
immer hoher als die Philosophie. Um die Einheit des cusanischen Denkens zu erfassen,
mufd man philosophisch tiefer vordringen als nur bis zur Einheit der Koinzidenz. Seine
Philosophie 1alt sich nicht aus seiner Theologie abstrahieren und fur sich behandeln.
Theologie ist mehr als das, was F. daraus macht.

F. setzt eine Unterscheidung zwischen "Philosophie" und "Theologie" voraus, die

(wenigstens) den Sprachgebrauch des Cusanus nicht nur ignoriert, sondern ihm

22



widerspricht. Es ware sicherlich angebracht — und Vf. ware eventuell dadurch tber seine
eigene Interpretation skeptischer geworden —, wenn er dies zumindest erwahnt hatte.
Der Leser, der davon nicht in Kenntnis gesetzt wird, ist eher der Gefahr der Irrefihrung

ausgesetzt.

Vorliegendes Werk ist eine beredte und geschickte Polemik gegen die Theologie. Es
fordert zu einem eingehenden Widerspruch heraus. Kein Buch hat mich derart animiert,
mich mit Cusanus so genau wie moglich zu befassen, wenngleich das Buch an sich eher
den Eindruck einer im wesentlichen erschépfenden und abgeschlossenen Darstellung der

Grundideen des Cusanus vermittelt und ermutigt somit nicht zum Weiterlesen.

Das Werk ist zweifelsohne bedeutsam und wird einfluRreich sein. Fur viele Leser wird es
wohl die einzige Darstellung des cusanischen Denkens sein, zumal es umfangreich und
den Eindruck suggeriert, das Wesentliche erschopfend zur Sprache gebracht zu haben.
Deshalb ist es angebracht, das Buch zu kritisieren. F. macht den Leser mit der
Philosophie des NvK auf eine anregende und lebendige Weise bekannt. Man erlebt
tatsachlich eine gut nachvollziehbare Entwicklung. Ein Beispiel des Eingehens auf den
Leser: "Zunachst fuhre ich Sie ein wenig spazieren am Abgrund der Koinzidenz. Sie
sollen einen Vorbegriff bekommen, um was es sich da handelt. Ich bitte um Geduld;
diese Uberlegungen sind teilweise subtil. Wir brauchen eine Vor-Ubung. Wir miissen uns
das terminologische Instrumentarium erarbeiten und in erste Auslegungsdifferenzen
Einblick nehmen, um dann, ab Kapitel IV, in die genetische Analyse der Schriften
einzutreten" (43). F.macht Cusanus interessant, ohne ihn zu verflachen. Er wird nicht zu
einem Vorlaufer moderner Philosophie reduziert. "Es empfiehlt sich kaum, diese
Philosophie der mens als Vorlaufer der Transzendentalphilosophie Kants zu lesen. [...]
Die De-mente-Philosophie des Cusanus ist nicht die 'Vorstufe' von irgend etwas
anderem, weder von Kants Vernunftkritik noch von Hegels Dialektik" (301). "Ich glaube

nicht, dal Cusanus eine einzige Frage unserer Gegenwart beantwortet" (646).
Spezifisch theologische Themen werden kaum behandelt, die meisten Predigten etwa
werden nicht erwahnt. Eine Ausnahme bildet die Frage des Religionsfriedens. Auch hier

spielt F. die philosophische Vernunft gegen den Glauben aus. "Die cusanische

23



Umwandlung des Kirchenglaubens in einen Vernunftglauben, diese 'Intellektualisierung
des Glaubens' solle vereinen, was die verschiedenen Glaubensuberzeugungen teilen"
(373). Wenn grol3e Theologen derart "interpretiert" werden, dal} sie nicht mehr Theisten

sind, muf® man grundlich werden.

Munster William J. Hoye

24



