Die religios-kulturellen Wurzeln
westlich demokratischer Verfassungen

William J. Hoye (Munster)

Der historische Prozeld der Sakularisierung ist zwar ein Kennzeichen der Neuzeit,
Demokratie laft sich aber nicht als Ergebnis von Sakularisierung interpretieren. Die
Demokratie ist vielmehr selbst Gegenstand der Sakularisierung, das heif3t, die
religiosen Wurzeln der Demokratie werden im Laufe der Zeit weniger sichtbar.
Demokratie ist nicht aufgrund der sakularisierenden Ablésung von Religion in der
Neuzeit entstanden. Sie ist tief in Religion eingebettet, von Religion in einer Weise
durchtrankt, die wir heute kaum nachvollziehen kénnen.

Folgende Diskussionsbeitrage mdchten einige Elemente aus der Konzeption des
demokratischen Verfassungsstaates herausgreifen und sie besonders im Lichte des
nordamerikanischen Puritanismus des 17. und 18. Jahrhunderts, vor allem der ,rein
demokratischen® Form des Kongregationalismus, beleuchten.

Die mal3gebliche Beteiligung von puritanisch-christlichen Pfarrern bei der
amerikanischen freiheitlichen Unabhéngigkeitsbewegung (um 1776)

Anders als im laizistischen Frankreich war in Nordamerika die christliche Religion,
vor allem der neuenglische Puritanismus, eine Hauptquelle der frihen Demokratie.
Noch im 19. Jahrhundert vermochte Alexis de Tocqueville diesen Grundzug der
amerikanischen Demokratie deutlich festzustellen: ,In den englischen Kolonien des
Nordens, die meist unter dem Namen der Staaten von Neuengland bekannt sind",
schreibt er, "formten sich die zwei oder drei Hauptgedanken, die heute die
Grundlage der Gesellschaftstheorie der Vereinigten Staaten bilden.“' Er erlautert,
wie die Neuenglander christliche Religion und politische Freiheit miteinander
kombinierten:
,Das Puritanertum war nicht bloR eine religiése Uberzeugung; in
verschiedener Hinsicht war es mit den unbedingtesten demokratischen und
republikanischen Lehren verbunden. Daraus waren ihm seine gefahrlichsten
Gegner erwachsen. Die Puritaner, die durch die Regierung ihres Mutterlandes
verfolgt und deren strenge Grundsatze taglich verletzt wurden durch das
Benehmen der Gesellschaft, in der sie lebten, suchten eine wilde und
verlassene Gegend, um dort nach ihrer Weise zu leben und in Freiheit Gott
anzubeten. Die Grunder Neuenglands waren gluhende Sektierer und
Ubereifrige Neuerer in einem.“?
Tocqueville zieht daraus seine bekannte Schluf3folgerung, dafd Freiheit mit Religion
zusammenhangt:
,Das Gesagte durfte genugen, um das wahre Wesen der
angloamerikanischen Zivilisation ins richtige Licht zu rlicken. Sie ist das

"Tocqueville 1959 37.
*Tocqueville 1959 38.



Erzeugnis (und diesen Ausgangspunkt gilt es stets gegenwartig zu halten)
zweier vollig verschiedener Krafte, die sich anderswo haufig befehden; in
Amerika hat man verstanden, sie miteinander zu verflechten und wunderbar
zusammenzubringen. Ich meine den Geist der Religion und den Geist der
Freiheit.*®
Der Nestor der Forschung Uber den amerikanischen Puritanismus, Perry Miller,
behauptet in seinem klassischen Werk Uber den Puritanismus in Neuengland, dal}
die ersten Neuenglander zwischen der religidsen und der politischen Gemeinschaft
nicht klar unterscheiden konnten.* Die Amerikaner dieser Zeit waren tUberzeugt, dal
ein guter Staat auf der Grundlage von privater und 6ffentlicher Moral entstehen
konnte und ,dal® Moralitat fir die meisten Menschen und fur alle Staaten ein Produkt

der Religion war.

Es wird geschéatzt, da® um die Revolutionsepoche wenigstens 75% der
amerikanischen Bevolkerung ihre religidse und moralische Grundlage dem
Puritanismus verdankte.® Zur Zeit der Revolution war die kongregationale Kirche die
groBte und die presbyterianische die zweitgroRte in den amerikanischen Kolonien’;
beides sind puritanische Kirchen. Der Einflul® des kirchlichen Lebens auf die
Glaubigen ist mit der heutigen Situation kaum vergleichbar. Kirchganger zur
Kolonialzeit in Neuengland — wo vor allem der Druck flr einen Unabhangigkeitskrieg
entstand — haben im Laufe ihres Lebens schatzungsweise etwa 15.000 Stunden bei
Predigten verbracht.? Ungefahr 80% der wahrend der 1770er Jahre gedruckten
politischen Artikel waren Predigten. Eine Untersuchung uUber die Zitationen in der
offentlichen politischen Literatur von 1760 bis 1805 hat herausgestellt, dal} das am
meisten zitierte Buch die Bibel war; aus ihr stammen etwa ein Drittel aller Zitate. Der
heilige Paulus wird haufiger angeflhrt als Montesquieu und Blackstone, die beiden
meistgenannten weltlichen Autoren. Das alttestamentliche Buch Deuteronomium
wird fast zweimal so oft zitiert wie alle Schriften insgesamt von John Locke, dem von
den sakularen Autoren am meisten zitierten Autoren.®

In Neuengland spielte Religion eine besonders bestimmende Rolle im politischen
Leben. In der Menschenrechtserklarung des Staates Massachusetts von 1779 ging
man beispielsweise davon aus, dald Frommigkeit, Religion und Moralitat fir das
Gluck des Volkes und das Wohlergehen des Staates wesentlich seien, woraus die
Schlulfolgerungen gezogen wurden, dal} 6ffentliche Gottesdienste durchgefuhrt und
finanziert werden muaften und flr den Unterhalt von staatlichen Lehrern fir

*Tocqueville 1959 49; Hervorh. im Original.
*Vgl. Miller 1961 414.

**The men of 1776 believed that the good state would rise on the rock of private
and public morality, that morality was in the case of most men and all states the
product of religion, and that the earthly mission of religion was to set men free. It was
no mere pose when they justified resistance to oppression as obedience to God and an
appeal to Heaven.” Rossiter 1984 99.

*Vgl. Shain 195.

Vgl. Miller 1961 414; Rossiter 1963 68.

*Vgl. Shain 1994 216-217.

*Vgl. Lutz 140-142.



Frommigkeit, Religion und Moralitat zu sorgen sei, gegebenenfalls auch unter
Zwang."® (Allerdings galt auch diese Vorschrift ausdriicklich nur fiir
protestantisch-christliche Lehrer.) Bezeichnend ist auch die Tatsache, dal}
Blasphemie in bezug auf die christliche Religion vom Staat bestraft wurde; in
Massachusetts wurde noch im Jahre 1836 — also einige Jahrzehnte nach dem First
Amendment zur US-Konstitution, das einem verbreiteten MiRverstandnis gemal eine
Trennungsmauer zwischen Staat und Kirche errichtete (Vgl. Hamburger 2004) — ein
gewisser Abner Kneeland wegen Blasphemie zu einer Gefangnisstrafe von zwei
Jahren verurteilt."

In der Menschenrechtserklarung von Massachusetts (1780) wurde erklart, dal} ,es
das Recht und die Pflicht aller Menschen in der Gesellschaft sei, 6ffentlich und um
bestimmte Zeiten das Hochste Wesen, den gro3en Schopfer und Bewahrer des
Universums zu verehren®. Und ,da das Gllck des Volkes wesentlich von der
Frommigkeit, Religion und Moralitat abhangt®, heil3t es weiter, und der Staat diese
nicht herbeifiihren kann, muf} der Staat daflir sorgen, dal die 6ffentliche Verehrung
Gottes angemessen stattfindet.

Der erste Prasident der Vereinigten Staaten, George Washington, bekannte sich in
seiner Abschiedsrede zur Wichtigkeit der Religion fir die Moral sowie der Moral fur
die Politik. Die Frage, ob aufgeklarte Individuen eventuell Ausnahmen bilden, liel3 er
auf sich beruhen; fir ihn zeigte sowohl die Vernunft als auch die Erfahrung, dal} die
Moralitat einer Nation ohne religidse Prinzipien nicht bestehen kann. Dasselbe gilt
ihm zufolge auch fiir den Patriotismus.' In der Verfassung des Staates
Massachusetts von 1780 heil3t es ausdrucklich in Artikel 3: ,Das Gluck eines Volkes
wie auch die gute Ordnung und Erhaltung der burgerlichen Regierung hangen
wesentlich von Frommigkeit, Religion und Moral ab.”“ In einem Brief an Jefferson
stellte der Deist John Adams fest: ,die allgemeinen Prinzipien, auf denen die Vater
Unabhangigkeit erreicht haben, waren ... die Prinzipien des Christentums, in dem
alle vereinigt waren“'®. Diese Prinzipien lassen sich insbesondere an drei Fragen
exemplifizieren: die Volkssouveranitat, die Vorsehung und die Gewissensfreiheit.

Die Transposition der (extrem demokratischen) kongregationalistischen
Ekklesiologie in die Politik

Die ersten Verfassungen entstanden in Amerika.™ Die erste staatsgriindende
Verfassung in Nordamerika — vermutlich in der Welt Gberhaupt — war die
Fundamental Orders (1639) von Connecticut, einem kongregationalistischen Staat,
der nichts anderes darstellte als die Transposition der kongregationalistischen

Vgl. Rossiter 1963 206.
"\V/gl. Steele 1935 29-41.
2\/gl. Vetterli u. Bryner 1996 69-70.
13Zit. n. Shain 1994 196.

*“In 1787 the only written constitutions in the world existed in English-speaking
America; today, almost every nation feels it necessary to have such a document.“ Lutz
1.



Ekklesiologie in die Politik. Man konnte sagen, dal} der demokratische Staat
aufgrund der Sakularisierung der kongregationalistischen Ekklesiologie entstanden
ist. Die ldee einer Verfassung reprasentiert eine Entwicklung der christlichen Idee
eines Bundes [covenant].” Urspriinglich stellen Konstitutionen in Amerika
Sakularisierungen des biblischen Bundes zwischen Gott und seinem Volk dar.™
Wesentlich beim Bundesdenken ist die Vorbedingung der freien Einwilligung des
Individuums. Jede puritanische Gemeinde in Neuengland fuldte auf solchen
freiheitlichen, individuellen Entscheidungen. Auch die politischen Gemeinden in
Neuengland verstanden sich dezidiert als christlich. Die Magistraten waren oft
Pfarrer. Kirche und Staat komplementierten sich in ihrem gemeinsamen Bemuhen,
den Willen Gottes auszufuhren. Im Kontext einer umfassenden géttlichen
Finalursachlichkeit sah sich das Individuum in einem unausweichlichen
Spannungsfeld, das als Verantwortung bezeichnet werden kann. Der christlich
denkende Mensch fand sich durch seine blof3e Existenz zur Verantwortung
verpflichtet."” Fir ihn 18uft die Welt nicht einfach aufgrund von unfreien effizienten
Ursachen, sondern wird von Finalursachlicheit, also von Sinn und Absicht,
getragen.'

Nachdem er seine Heimat England verlassen hatte, in der er wegen seiner
puritanischen Gesinnung verfolgt worden war, zog der Puritaner-Pfarrer Thomas
Hooker (1586-1647) — ,der groRte der Geistlichen von Neuengland“'® — bald auch
aus seiner neuen Heimat in der Kolonie Massachusetts aus und grindete
Connecticut, den ersten vollig selbstandigen Staat in Amerika. Die Neugrindung von
Connecticut besal} einige demokratische Grundzige, die hier erstmalig auftreten.
Nicht neu allerdings waren die christlichen Einflisse bei der Staatsgrindung. In
Hookers Augen war der ganze Auszug nach Amerika religids motiviert. Bevor er

"“*The covenant idea lay at the bottom of the Puritan organization in both church
and state.“ Andrews 103.

*“The church covenant was the particular forerunner of the eighteenth-century
contract. The Puritan theory of the origin of the church in the consent of the believers
led directly to the popular theory of the origin of government in the consent of the
governed. The doctrines of popular government held in many a Massachusetts village
were largely a secularized Congregationalism. It was hardly accidental that New
England ministers gave the first and most cordial reception to the arguments of John
Locke and his friends and broadcast from their pulpits the new gospel of government
by consent. The Puritans were confirmed believers in higher law, going most men one
better in being able to point to it in writing.“ Rossiter 1963 91.

"In den Worten des Nestors der Forschung Uber den amerikanischen
Puritanismus Perry Miller: ,The point, therefore, is that the Puritan universe was ruled,
not by mechanical efficient causes, but by the final cause; it had significance, and a
man in such a universe, by the very fact of his existence, had what | should like to call
a moral responsibility. That was not something he might or might not take upon
himself; it was inescapable, inherent.“ Miller 1979 26-44; hier: 30 (Hervorh. im
Original).

'8\/gl. Miller 1979 30.

P"Miller 1961 349.



Europa verliel3, hielt er eine grol3e Abschiedspredigt, in der die biblische
Exodusvorstellung deutlich anklang. Hooker schilderte England als ein Land, das so
tief in Stinde liege, dall Gott beschlossen habe, selbst auszuziehen. ,Gott ist dabei,
sein Evangelium einzupacken®, verkiindete er. ,Gott beginnt, seine Noahs zu
verschiffen. [...] Und Gott sieht vor, dal® Neuengland ein Refugium flr seine Noahs
und seine Lots, ein Fels und ein Schutz firr seine Gerechten sein wird.“?° Das
Sendungsbewuftsein ist also nicht im nachhinein gleichsam als ideologischer
Uberbau in Amerika entworfen worden, sondern existierte schon vor der Emigration
aus Europa®' und ist somit eine europaische ldee.

Nachdem Hookers Gemeinde einen harten Winter Uberstanden hatte,
verabschiedete sie 1639 ein schriftliches Grundgesetz (die Fundamental Orders)
und rief mit dieser volkssouveranen schriftichen Gesetzgebung einen Staat ins
Leben, was damit in Amerika zum ersten Mal geschah. Diese friiheste
staatskonstituierende Verfassung Amerikas tragt dezidiert christliche Zige. Wie es
fur die Demokratie in Amerika gut zwei Jahrhunderte charakteristisch bleiben sollte,
fuhren die Fundamental Orders ihre Existenz auf die géttliche Vorsehung zurtck. Sie
beginnen mit den Worten: ,Da es dem allmachtigen Gott durch die weise Einrichtung
seiner gottlichen Vorsehung gefallen hat, die Dinge so zu ordnen und einzurichten,
dafl} wir, die Einwohner von Windsor, Hartford und Wethersfield [...]*. Als Zweck der
staatlichen [!'] Gemeinschaft wird angegeben: ,damit wir die Freiheit und Reinheit
des Evangeliums unseres Herrn Jesu, zu dem wir uns jetzt bekennen,
aufrechterhalten und aufbewahren, sowie auch die Lehre der Kirchen, die gemaf}
der Wahrheit des genannten Evangeliums unter uns jetzt praktiziert wird®. Die
Freiheit, die man dabei im Auge hatte, war die Freiheit des Evangeliums. Die
Begriindung war also nicht nur theologisch, sondern spezifisch christlich. Als die
Bestrebung der Bewohner von Connecticut, eine eigene Charta vom englischen
Kdnig zu erhalten, 1662 gelang, wurde das Ziel der Kolonie immer noch definiert als
,die Erkenntnis von und der Gehorsam zum einzigen wahren Gott und Erldser der
Menschheit“. Demnach drehte sich die Existenz dieser Kolonie um ,den christlichen
Glauben, der [...] der einzige und leitende Endzweck dieser Plantation ist®.
Connecticut erweist sich in der Entstehungszeit insofern als zutiefst christlich.

Unmittelbar vor der Verabschiedung der Fundamental Orders hielt Hooker vor der
Versammlung der jungen Gemeinschaft eine programmatische Predigt, in der er die
Prinzipien der Neugrundung erlauterte und deutlich machte, wieweit die Politik von
der Religion getragen wird. John Cotton, ein Zeitgenosse Hookers und renommierter
Puritaner in Massachusetts, bemerkte ausdrticklich in einem Brief, daf® die Kirche flr
Hooker mafRgeblichen Einflu auf die Strukturierung des Staates hatte.?” Als
biblischen Text fur seine Predigt wahlte Hooker Deuteronomium 1, 13, wo Jahwe
Israel befiehlt: ,Bringt fur jeden eurer Stamme weise, verstandige und erfahrene
Manner, damit ich sie als Oberhaupter tUber euch einsetze.“ Diese Predigt, die leider
nicht publiziert wurde, existiert lediglich in Form von einigen Notizen, die ein
anwesender Zuhorer, Henry Wolcott jun., in einem kleinen, mit vielen

*9Zit. n. Bush 1980 53.
*'Vgl. ebd. 54.
*Vgl. Shuffelton 1977 226.



stenographischen Predigtnotizen gefiillten Heft zusammengefalt hat.?®> Wenngleich
die Notizen knapp gehalten sind, erweisen sie sich als aussagekraftig. Drei
Grundsatze der Predigt werden angegeben. Der erste, der die Volkssouveranitat
sozusagen ,theokratisch® begrindet, lautet: ,Die Wahl der 6ffentlichen Magistrate
liegt beim Volk kraft der Zulassung Gottes.” Die zweite Lehre betont, dal} das Volk
sein Wahlprivileg nicht nach seinen Launen, sondern in Ubereinstimmung mit dem
Willen und Gesetz Gottes auszulben habe. SchlieBlich wird das Recht des Volkes
angefuhrt, die Befugnisse der gewahlten Magistrate sowohl zu definieren als auch zu
beschranken. (In der Verfassung selbst wird aulerdem festgelegt, dal’ die Burger
das Recht haben, sich selbst zur Versammlung einzuberufen. Gerade diese Idee
reprasentierte etwas Neues im Vergleich zur Situation im benachbarten
Massachusetts, das zwar puritanisch, aber nicht so demokratisch wie Connecticut
war.) Nach dem bei den Predigten der Puritaner Ublichen Schema werden
anschlielend Griinde fur die getroffenen Setzungen angegeben. Als erster Grund
wird notiert: ,weil die Grundlage der Autoritat zuerst in der freien Einwilligung des
Volkes beruht®. Nach diesem Teil der Predigt war es Ublich, praktische
Anwendungen der Grundsatze anzufuhren. An dieser Stelle sollte die Argumentation
die Gegner widerlegen. Hier hob Hooker die auf Gott zuriickgefiuihrte Freiheit
richtungsweisend hervor: ,Um mich zu Uberzeugen: weil Gott uns Freiheit gegeben
hat, sie zu nehmen.“ Zum Schluf3 wird eine letzte, theologische Begriindung und
Ermahnung dargelegt: ,Da Gott unser Leben fortgesetzt und es uns in Freiheit
gegeben hat, die Herrlichkeit Gottes zu suchen und in Gott und fir Gott zu wahlen.*
Auf diesen Ideen fulte die erste demokratische Staatsgrundung.

Die theologische Begriindung der Idee der Volkssouverénitét in der
Verfassung von Connecticut

Wenn man Connecticut mit Massachusetts vergleicht, verdeutlicht sich die
Originalitat der demokratischen Konzeption Hookers. Diesbezuiglich existiert eine
aufschlufRreiche Korrespondenz zwischen dem Gouverneur von Massachusetts,
John Winthrop — ebenfalls ein Puritaner-Geistlicher —, und Thomas Hooker. In einem
Brief an Hooker vom Dezember 1638 argumentierte Winthrop gegen die neue, von
Hooker vertretene Idee der Volkssouveranitat. Winthrops Ansicht nach bildeten die
politisch fahigen ,Weisen“ immer nur eine Minderheit.

Infolgedessen mul® Hooker sich im klaren gewesen sein, daf seine Position ein
neuartiges Wagnis darstellte. Zu seiner Rechtfertigung berief er sich aber
wohlgemerkt Uberhaupt nicht auf die persdnlichen Fahigkeiten des Volkes. Bei ihm
finden wir keine romantische Verherrlichung des Volkes, wie sie im 18. Jahrhundert
anzutreffen ist. Vielmehr beschrieb er sein Volk als ,eine Gesellschaft von armen,
stindhaften, jammerlichen, elenden und verdammten Kreaturen, Staub und Asche,
tote Hunde“**. In einem Brief stellte er die zwei verschiedenen politischen
Konzeptionen unter den Puritanern heraus. Hooker zufolge liege fur Massachusetts
die hochste Autoritat beim ,Staat”, wahrend sie in Connecticut bei den ,Magistraten
und dem Volk® liege. Hookers Begrindung fur das Bestimmungsrecht des Volkes

»Vgl. Shepard 1957.
*Hooker 1640 57.



berief sich auf ein mittelalterliches Axiom: ,Was alle angeht, muf3 von allen gebilligt
werden.“ Dieses Prinzip, das aus dem romischen Recht stammt, ist durch das
Kirchenrecht an die Neuzeit vermittelt worden.

Die kongregationale Ekklesiologie stellte Hooker in The Survey of the Summe of
Church-discipline 1648 dar. Das Buch ist eine ausflihrliche und kritische Darstellung
seiner Lehre, wie er sagt, ,bezuglich der Gewalt, die wir dem Volk geben, und
unserer Behauptungen von der Unabhangigkeit und von den kongregationalen
Kirchen®. Es geht dem Autor darum, den Kongregationalismus — der sogenannte
Neuenglandweg [“the New England Way“] — von dem nahe verwandten
Presbyterianismus, das heil’t die Form des Puritanismus, die in Massachusetts
dominierte, zu unterscheiden, der die Gemeindeleitung in die Verantwortung einer
kleinen Gruppe legen wollte. Darin sah Hooker ganz bewul3t geradezu die Frage
seiner Zeit. Im Unterschied zur heutigen Zeit, in der die Volkssouveranitat gar keine
Begrindung erfahrt — oder eventuell eine durch den Hinweis auf die Verantwortung
vor Gott —, erhielt die Behauptung der ekklesiologischen Volkssouveranitat in dieser
Entstehungsphase der Demokratie ihre Legitimation durch eine explizit theologische
Begriindung. Gegen das Argument, das Volk sei unfahig zu regieren, verteidigte
Hooker die Volkssouveranitat, indem er sich auf das Versprechen Gottes berief, dies
madglich zu machen. Damit schlof3 er nicht nur Papst und Bischofe aus, sondern
sogar ein Presbyterium. ,Es gibt keine Presbyteralkirche®, schrieb er, ,um die vielen
Kongregationen zu leiten. [...] Die Kongregationalkirche ist das erste Subjekt der
Schllssel.“*® Anders betrachtet: ,Die Weihe [des Pfarrers] gibt es nicht vor der
Auswahl.“ Ohne Gemeinde kann es keine Weihe geben. Nach Hooker ,hat die Wahl
des Volkes unter Christus eine instrumentalursachliche Kraft, einem Amtstrager eine
Berufung zu erteilen.“?® Da die Kirchengemeinde vor dem Pfarrer existiere, gehe sie
auch der Taufe voraus.?” Die Gemeinde gehe einen Bund mit ihrem Pfarrer ein.
Sowohl der Pfarrer als auch die obrigkeitlichen Amtstrager verdanken ihre Existenz
der Wahl des Volkes. Aus kongregationalistischer Sicht bedurfe jede organisierte
Gesellschaft, einerlei ob staatlich oder kirchlich, unterschiedslos der Zustimmung der
Mitglieder.?®

Im Ubrigen ist darauf hinzuweisen, dal® Hooker ausdrucklich auch den Begriff
~,demokratisch® flr seine Position benutzte: ,In bezug auf das Volk ist die Regierung
der Kirche demokratisch.” ,Das Volk Gottes ist ein freies Volk®, lehrte er. AuRerdem
seien die einzigen Einschrankungen der freien Entscheidung des Volkes entweder
nur von der Natur oder von der géttlichen Vorsehung auferlegt worden.?® Der Papst
und die Bischofe verkdrperten nach ihm das satanische Episkopat. Diese direkte
,<theokratische” Bindung begriinde die Autonomie des Volkes. Die Gemeinde behalte
das Recht, einen Oberen zu verurteilen und ihn seines Amtes zu entheben, falls er
sich der Haresie schuldig mache.*® Wie jede legitime Autoritat ist fiir alle Puritaner

»Hooker 1648 XVIII.
Ebd. 55.

“\gl. ebd. 56.

*Vgl. ebd. 286-287.
*Vgl. ebd. 285-286.
*Vgl. ebd. Teil 3, 42-43.



auch politische Autoritat religioser Herkunft, und Freiheit ist, wie der Gouverneur von
Massachusetts der Versammlung (General Court) der Kolonie 1645 vortrug, ,das
eigentliche Ziel und der Gegenstand der Autoritat und kann ohne sie nicht existieren.
[...] Diese Freiheit [...] ist die gleiche Art Freiheit, wodurch Christus uns frei gemacht
hat.“*'

In der Verfassung von Connecticut ist die Idee der Volkssouveranitat im staatlichen
Bereich ausdrucklich theologisch begriindet. Nicht nur die Moral gehorte zur
Grundlage des Puritanismus; der Begriff des Bundes [covenant] war ebenfalls
fundamental. Die puritanische Idee des Ursprungs der Kirche in der Einwilligung der
Glaubigen fuhrte ohne weiteres zur Theorie des Ursprungs des Staates in der
Einwilligung der Burger. Die verschiedenen Auswanderergruppen, die zwischen
1637 und 1640 New Haven, Rhode Island, Connecticut und Providence grundeten,
mufdten einen Staat selbstandig errichten. Ihre Souveranitat ergab sich gleichsam
von selbst, das heildt schon allein von daher, daf} sie keinen existierenden Staat
vorfanden. Die neuangekommenen Christen muf3ten zwangslaufig ihr politisches
Leben selbst regeln. Sie verfuhren so, wie sie es als Kirchengemeinde schon
kannten. Wie die Pilgervater vor ihnen, begannen sie mit der Niederschrift eines
Gesellschaftsvertrages, dem alle Beteiligten zustimmten. Diese neue
Verfahrensweise wurde vom biblischen Bund Gottes mit Israel Gbernommen und auf
das politische Wesen unvermittelt angewandt. Vertraut mit der Bibel, waren die
Puritaner davon uberzeugt, dal® das géttliche Gesetz eine geschriebene Form
annehmen kann.

Typisch fir solche schriftlichen Gesellschaftsvertrage ist das von den ersten
Ankémmlingen in Neuengland 1620 vereinbarte ,Mayflower Compact®. Die
Parallelitat mit kirchlichen Vertragen ist auffallend. Zuerst wird Gott als Zeuge
angerufen; dann werden die Grlnde flr eine solche Vereinbarung angegeben.
Durch die Unterschriften wird schliel3lich eine Gemeinschaft gegrindet und, statt
einer Kirche, eine Regierung [civil Body Politick] gebildet. Die Unterzeichner wollen
ein Volk werden, das Gott verherrlicht, die christliche Religion fordert, den Konig und
das Land ehrt sowie Gerechtigkeit, Gleichheit und das Allgemeinwohl hochschétzt.*

Das Konzept der Volkssouveranitat findet ferner 1643 bei der Grindung des Bundes
der Kolonien von Neuengland (New England Confederation), an der Hooker
malfdgeblich beteiligt war, eine weitere politische Umsetzung. Dies war der erste
Bundesschlul® der amerikanischen Kolonien, der schliel3lich in der Grindung der
Vereinigten Staaten kulminierte. Auch in diesem Prazedenzfall wird eine
theologische Motivation angegeben. In der Praambel des aus zwolf Artikeln
bestehenden Vertrages wird der gemeinsame Zweck des Bundnisses
folgendermalien angegeben: ,das Reich unseres Herrn Jesu Christi zu fordern und
die Freiheiten des Evangeliums in Reinheit und Frieden zu genielden®.

Die Volkssouveranitat der Puritaner war freilich keine absolute, sondern die von
Bandnispartnern. Thomas Hooker legte eine Volkssouveranitat zugrunde, die durch
Gott und dessen Vorsehung begriindet wurde. Der Historiker Leopold von Ranke hat

31Zit. n. Shain 1994 209.
#2Vgl. Lutz 1988 25-26.



die Bedeutung der Argumentation der Unabhangigkeitserklarung von 1776

folgendermalien eingeschatzt:
,Dadurch, dal} die Nordamerikaner abfallend von dem in England gultigen
konstitutionellen Prinzip eine neue Republik schufen, welche auf dem
individuellen Recht jedes Einzelnen beruht, kam eine neue Macht in die Welt.
Bisher hatte man in Europa gemeint, daf3 die Monarchie den Vorteil der
Nation am besten verstehe, jetzt kam die Theorie auf, die Nation selbst
musse sich regieren. [...] Dies war eine grof3ere Revolution, als friiher je eine
in der Welt gewesen war, es war eine vollige Umkehr des Prinzips. Friher
war es der Kdnig von Gottes Gnaden, um den sich alles gruppierte; jetzt
tauchte die Idee auf, dal’ die Gewalt von unten aufsteigen musse. [...] Diese
beiden Prinzipien stehen einander gegenuber wie zwei Welten, und die
moderne Welt bewegt sich in nichts anderem als in dem Konflikt zwischen
diesen beiden. In Europa war der Gegensatz dieser Prinzipien noch nicht
eingetreten; er kam aber zum Ausbruch in der franzésischen Revolution.“*

Die Volkssouveranitat in der Politik fand ihren Grund also im religidsen Bund.
Deshalb ist in den ersten Verfassungen und verfassungsahnlichen Dokumenten
ausdrucklich und argumentativ von Gott die Rede. Die religidse Dimension lag nicht
nur der Kirche bzw. den Kirchengemeinden zugrunde, sondern nicht weniger dem
Staat. Staat und Kirche wurden als zwei unabhangige Spharen zwar voneinander
unterschieden, aber beide waren dennoch theologisch begrundete Einrichtungen.
Der puritanische Staat war also keineswegs das Ergebnis einer Sakularisierung, das
heil3t einer Abldsung von Religion.
,Der Bund war bei den Puritanern die zentrale Affirmation der Teilnahme an
den Absichten Gottes, um Ordnung in eine korrupte Welt zu bringen®,
schreiben Vetterli und Bryner. ,Er war nicht nur eine Ubereinkunft; er war ein
rechtlicher und verbindlicher Vertrag, Richter und Lehrer.“**
Diese Einstellung brachte mit sich, dal® die Idee einer durch géttliche Vorsehung
auserwahlten Kleingruppe zurlcktrat und durch das Bewultsein einer Berufung zu
einer Verantwortung fiir alle ersetzt wurde.*

“Verantwortung vor Gott“ und die géttliche Vorsehung

“Verantwortung vor Gott* reprasentiert eine sakularisierte Form der Idee der
goéttlichen Vorsehung, so wie diese im Puritanismus gesehen wurde. Die Menschen
in Neuengland waren fest davon Uberzeugt, dald das Universum sinnvoll sei, das
heillt, dal® es insgesamt und im einzelnen von einer Uberragenden Absicht gesteuert
werde. In allem, was es tue, spiele jedes Individuum eine bestimmte unersetzliche
Rolle mit ewiger Endgultigkeit. Dieser Individualismus, der spater in sakularisierter
Form aus dem theologischen Kontext abstrahiert und verselbstandigt wurde,
grundete in der géttlichen Vorsehung.*® ,Das Individuum konnte nur fiir Ziele frei

3Zit. n. Adams 1994 29-30.
*Vetterli u. Bryner 205.
»Vgl. ebd.

Vgl. Vetterli u. Bryner 50: It was the New England ministry, not the Founders,
who first announced America had been set apart by God, and that this people had



sein, nicht von Zielen.“*” Pradestination durchleuchtet alles, im kleinen wie im
grofden, den einzelnen und die Welt. Die von ihrem Mutterland weit entfernten
neuenglischen Puritaner betrachteten die ganze bisherige Geschichte als Prolog zu
ihrer eigenen gesellschaftlichen Aufgabe; was in Boston geschah, stand im
Zusammenhang mit dem Weltgeschehen. Es waren nicht die Politiker, die zuerst
lehrten, dal® Amerika mit einem géttlichen Auftrag versehen worden war, um Beispiel
und Vorbild fir die Welt fir eine neue und hohere Gemeinschaft zu sein, sondern es
war die neuenglische Geistlichkeit. Schon am Anfang der Geschichte Amerikas war
die Idee eines transzendenten Auftrags flr die Menschheit lebendig. In der
Menschenrechtserklarung von Connecticut (1776), zum Beispiel, wird die Vorsehung
Gottes sogar als Ursache der Freiheit und Unabhangigkeit des Volkes von
Connecticut betrachtet. Daher ruhrte das Recht, ,sich selbst als einen freien,
souveranen und unabhangigen Staat zu regieren®. Am Anfang der Geschichte der
USA trug die Uberzeugung, einen transzendenten Auftrag erhalten zu haben,
uneingeschrankt christliche Zuge. Als 1776 der Unabhangigkeitsdrang den Bruch mit
England herbeiflihrte, lebte die christliche Grundlage, insbesondere die
Vorsehungsidee, im neuen Staat Connecticut noch vollig ungebrochen weiter.

Bezeichnend fiur die nationale Politik der Griindungszeit waren Vorschlage fur die
Gestaltung des GrolRen Siegels der USA. Hier finden sich ebenfalls Zeugnisse der
Aktualitat der unter der Leitung der goéttlichen Vorsehung geflihrten
Befreiungstheologie in Amerika. Selbst ein aufgeklarter Deist wie Thomas Jefferson
schlug namlich eine Szene der Kinder Israels unter der Leitung des Mose mit der
Wolkensaule bei Tag und der Feuersaule bei Nacht vor. Von Benjamin Franklin
stammte der Vorschlag, Mose mit Gber das Meer ausgestreckter Hand mitsamt den
ertrinkenden Agyptern abzubilden und mit dem Motto zu versehen: ,Aufstand gegen
Tyrannen ist Gehorsam gegen Gott.“*® Die amerikanische Revolution kennt durchaus
ihre eigene Befreiungstheologie, auch ausdricklich unter Berufung auf die Befreiung
aus Agypten.

Das Bewultsein der Verantwortung fur die Zukunft der Welt ist von Anfang an
wirksam gewesen. Der beredte und vielgelesene Pamphletist Thomas Paine schrieb
etwa in seiner beruhmten patriotischen Schrift Common Sense (1776): ,Das
Anliegen Amerikas ist in groRem Malde das Anliegen der ganzen Menschheit.“ Er hat
sich auf ,Gottes Schutz sowohl hier als auch danach® verlassen und seine Hoffnung
auf einen Zustand der Glickseligkeit jenseits des jetzigen Lebens zum Ausdruck
gebracht.*

Die christliche Idee der gottlichen Vorsehung spielte bei der spateren Entwicklung
der Demokratie in Amerika nach dem 17. Jahrhundert eine tragende Rolle. George
Washington hat auf ,das Eingreifen der Vorsehung®, ,die eingreifende Hand des

been chosen to create a new and higher community for the example and edification of
mankind. This belief had become so established by the Revolution that it was in fact
part of the existing political or civil orthodoxy."

*"Miller 1979 43; Hervorh. im Original.
*Vgl. Vetterli u. Bryner 1996 80.
¥Vgl. ebd. 102.



Himmels“ und ,den hdchsten Herrscher des Universums® haufig hingewiesen. Er
beteuerte, dal} das ,hochste Seiende” ,die Freiheit und das Gliick dieser Vereinigten
Staaten“ geschutzt habe. In bezug auf die Beschwernisse, die die junge Nation zu
Uberwinden hatte, stellte er nachdricklich fest: ,Die Hand der Vorsehung ist in
alldem dermal3en sichtbar gewesen, daf®, wem es an Glauben mangelt, schlimmer
als ein Unglaubiger und, wer nicht genug Dankbarkeit hat, um seine Verpflichtungen
anzuerkennen, mehr als bdse sein mul3.“ In seiner Antrittsrede sagte der erste
Prasident der USA:
.Kein Volk [at sich finden, das die unsichtbare Hand, welche die
Angelegenheiten der Menschen flhrt, mehr anerkennt und verehrt als das
Volk der Vereinigten Staaten. Jeder Schritt, mit dem es dem Charakter einer
unabhangigen Nation nahegekommen ist, scheint durch ein Zeichen der
wirkenden Kraft der Vorsehung gekennzeichnet gewesen zu sein.“*°
In stark sakularisierter Form existiert dieser Missionsauftrag im amerikanischen
BewuBtsein bekanntlich noch heute. So hat etwa Prasident George W. Bush in
seiner zweiten Antrittsrede 2005 gesagt: ,Die Geschichte hat auch eine sichtbare
Richtung, von Freiheit und von dem Urheber der Freiheit festgelegt.” Der Einflu} des
Puritanismus ist lange wirksam geblieben. Bis vor kurzem herrschte in Amerika
allerdings die Tendenz, christliches Gedankengut zugunsten einer Sakularisierung
zurlickzudrangen. In den letzten Jahren zeigt sich jedoch eine Gegenbewegung.*’

John Adams, der zweite Prasident der USA, warnte, dal} es ,Hochverrat gegen die
Hoffnungen der Welt“? sei, falls Amerika seinen von Gott gegebenen Auftrag
verfehle. Bezlglich der bisherigen Erfolge der Verselbstandigung der Vereinigten
Staaten gestand James Madison, der Hauptverfasser der amerikanischen
Konstitution, im 37. Artikel des Federalist:
,Wer aufrichtig diesen Umstand Uberdenkt, muf} in das Erstaunen
einstimmen; fir einen religidés gesinnten Menschen ist es unmaoglich, darin
nicht einen Fingerzeig des Allmachtigen zu erkennen, der so haufig und
bedeutsam in kritischen Phasen der Revolution zu unseren Gunsten
eingegriffen hat.“*
Mit vielen anderen erkannte auch der angesehene Verteidiger der US-Verfassung
Alexander Hamilton den ,Finger Gottes* im revolutiondren Geschehen.*

Die Idee der gottlichen Vorsehung gehorte nicht nur zum frommen Puritanismus,
sondern, zur Zeit der Frihgeschichte der USA, auch zum aufgeklarten Deismus.
Benjamin Franklin beispielsweise bemerkte vor der Nationalversammlung: ,Wir alle,
die wir an dem Kampf mit GroRbritannien teilgenommen haben, missen haufige
Falle einer zu unseren Gunsten wachenden Vorsehung beobachtet haben.” Dieser
»gutigen Vorsehung“ vertraute er auch die Zukunft der Nation an: ,Ich glaube auch,
dafd wir ohne seine [Gottes] mitwirkende Hilfe genauso wenig Erfolg bei diesem

“Ebd. 68.

“vgl. Feldman 2005.

“Vetterli u. Bryner 1996 67.
“Federalist, 214.

“Vgl. Vetterli u. Bryner 1996 68.



politischen Gebaude haben werden wie die Erbauer von Babel.“**

Franklin, der die Grundlinien des sakularisierten Christentums verkorperte, stellte

seine Glaubensgrundsatze, zu denen die Vorsehung wesentlich gehorte,

folgendermalden dar:
,Mein Credo ist folgendes: Ich glaube an den einen Gott, Schopfer des
Universums. Dal} er es durch seine Vorsehung regiert. Dall ihm Verehrung
gebuhrt. Dal} der akzeptabelste Dienst, den wir ihm leisten kdnnen, darin
besteht, seinen anderen Kindern Gutes zu tun. Dal} die Seele des Menschen
unsterblich ist und in einem anderen Leben mit Gerechtigkeit entsprechend
seinem Verhalten in diesem Leben vergolten wird. Diese halte ich fur die
fundamentalen Punkte jeder gut fundierten Religion.“*®

Das (wenig bekannte) Credo von Thomas Jefferson lautet ahnlich:
,1. Dald es nur einen einzigen Gott gibt und daf’ Er absolut vollkommen ist. 2.
Dal} es einen kunftigen Zustand der Belohnungen und Bestrafungen gibt. 3.
Dal es die Zusammenfassung der Religion ist, Gott mit deinem ganzen
Herzen und deinen Nachsten wie dich selbst zu lieben.“’

Der Stellenwert der Vorsehung ist in solchen Glaubensbekenntnissen aus unserer

heutigen Sicht erstaunlich hoch.

Zeugnisse der Wichtigkeit des Vorsehungsglaubens lassen sich leicht vermehren. In
Pennsylvania wurde die Verfassungsbestimmung, die von allen Parlamentariern
verlangte, die gottliche Inspiriertheit des Alten und Neuen Testamentes
anzuerkennen, aufgrund eines Protests der judischen Gemeinde von Philadelphia
geandert. Das Entgegenkommen der Verfassung von 1790 verlangte von
Amtstragern des Staates nunmehr nur, daf sie sich zum Dasein Gottes sowie zur
Existenz eines kunftigen Zustands von Belohnung und Strafe bekennen sollten.
Ebenfalls in der Verfassung (1778) des sudlicher gelegenen Staates South Carolina
wird ausdrucklich vorausgesetzt, dal} es einen kunftigen Zustand der Belohnung und
Bestrafung gibt.

In seiner ersten Antrittsrede als Prasident der USA drlckte Jefferson die Hoffnung
aus, dal} die Vereinigten Staaten ,eine allgewaltige Vorsehung anerkennen und
verehren, die durch all ihre Zuteilungen beweist, dal} sie sich an dem Gllck des
Menschen hier und an seinem grofReren Gluck danach freut®. In seiner zweiten
Antrittsrede pries selbst ein skeptischer Jefferson
.Jenes Wesen, in dessen Handen wir uns befinden, das unsere Vorvater,
Israel, von jeher aus ihrem Ursprungsland herausgeflihrt, das ihnen ein Land
mit all den Notwendigkeiten und Bequemlichkeiten des Lebens gegeben hat,
das unsere Kindheit mit seiner Vorsehung und unsere reifen Jahre mit seiner
Weisheit und Macht beschiitzt hat“*®.

Wie diese christliche Eschatologie bei der Entstehung der Demokratie zur Geltung
kam, laf3t sich am Beispiel der Unabhangigkeitserklarung der USA kurz zeigen. Im

#Zit. n. Vetterli u. Bryner 68-69.
*Franklin 1970 Bd. 10, 84.

*Jefferson 1903-1904 Bd. 15, 384-385.
“Vetterli u. Bryner 1996 68.



AbschluRabsatz, wo die formliche Unabhangigkeitserklarung ausgesprochen wird,
finden sich zwei suggestive Einschlibe, die die Versammlung in Thomas Jeffersons
Entwurf eingeflgt hat. Der eine lautet: ,indem wir uns wegen der Redlichkeit unserer
Gesinnungen auf den allerhdchsten Richter der Welt berufen®. Und der andere: ,mit
vestem [sic] Vertrauen auf den Schutz der Géttlichen Vorsehung®. Die in stark
sakularisierter Form heute noch wirksame Personifizierung der Geschichte, der
Absichten und Plane zugesprochen werden, ist eine Besonderheit des
amerikanischen revolutionaren Bewuftseins.

John Dickinson, amerikanischer Staatsmann, Unterzeichner und Verfechter der
Verfassung und prominenter politischer Schriftsteller, beruft sich nicht nur auf Gott,
sondern auch auf die Vorsehung Gottes: Rechte ,werden in uns durch Beschllisse

der Vorsehung erschaffen“®.

Das Menschenrecht der Gewissensfreiheit als Folge der Religionsfreiheit

In der Konzeption moderner Demokratie hat die Gewissensfreiheit als Grundrecht
des Individuums eine kaum zu Uberbietende Tragweite. Nichts hebt den Stellenwert
des demokratischen Individualismus deutlicher hervor. Die Relevanz der
Gewissensfreiheit hat Roman Herzog mit aller winschenswerten Deutlichkeit
ausgesprochen: ,Das Grundrecht der Gewissensfreiheit [wird man] als den Prifstein
unserer gesamten Staatsauffassung deuten missen.“? ,Das in ihr liegende Prinzip*,
stellt weiterhin der ehemalige Bundesverfassungsrichter und Staatsrechtler
Ernst-Wolfgang Bockenforde fest, ,wird mit Recht als Grundlage der modernen
individuellen Freiheitsrechte, ja des modernen Freiheitsgedankens Uberhaupt
angesehen*’. Religionsfreiheit kommt uns heute wie ein Anwendungsfeld der
umfassenderen Gewissensfreiheit vor. Eine historische Betrachtung macht aber
deutlich, daf der urspriingliche Zusammenhang tatsachlich umgekehrt war, das
heil3t, dal® Gewissensfreiheit (im heutigen Sinne) aus der Religionsfreiheit
gewachsen ist. Am Anfang der Geschichte der modernen Demokratie liegt kein
Recht tiefer als die Religionsfreiheit. Sie ergibt sich aus genau derselben Grundlage
wie die Volkssouveranitat. Neben dem Recht eines Volkes, sich selbst zu regieren,
galt kein anderes Recht als unverauRerlich.*?

Im 18. Jahrhundert spielte die Idee der unbeeintrachtigten Wirde des irrenden
Gewissens bei der Griindung der Demokratie keine explizite Rolle. In den ungefahr
150 Kapiteln des moraltheologischen Lehrbuches von William Ames (1576-1633),
der in den amerikanischen Kolonien bekannter als Calvin und Luther war und o&fter
als diese beiden zusammen zitiert wurde, findet sich Uberhaupt keine Erwahnung
der Gewissensfreiheit. Damals stand vielmehr die Religionsfreiheit im Vordergrund.
Fir die Puritaner fielen am Anfang der Demokratiegeschichte in Nordamerika
Gewissensfreiheit und Religionsfreiheit gleichbedeutend zusammen. So definiert das
von Nathan Bailey herausgegebene Universal Etymological English Dictionary

“Zit. n. Reid 87.

**Herzog 1969 719; Hervorh. im Original.
*'Béckenforde 1991 203.

*V/gl. Shain 1994 251.



(London, 3. Aufl. 1737) Gewissensfreiheit [liberty of conscience] als ,ein Recht bzw.
ein Vermogen, sich zu jeder Religion zu bekennen, an die man ehrlich glaubt®.
Genau gesehen bestand die Gewissensfreiheit offenbar in der Freiheit, zu jener
christlichen Kirche zu gehoren, die das eigene Gewissen flr die richtige hielt. In der
Charta der Kolonie Rhode Island sind mithin Religions- und Gewissensfreiheit
identisch. In der Menschenrechtserklarung von Virginia 1776 wird das Gewissen
zwar erwahnt, aber nur im Kontext der Religionsfreiheit. In der Erklarung der
Religionsfreiheit von Virginia 1785 wird es nicht einmal genannt. Gewissensfreiheit
wird weder in der franzdsischen Deklaration der Rechte des Menschen und des
Bilrgers noch in der amerikanischen Unabhangigkeitserklarung noch in der Bill of
Rights erwahnt.

Erst mit der sich allmahlich durchsetzenden Trennung von Staat und Kirche gewinnt
die Gewissensfreiheit zunehmend an Bedeutung. Im 18. Jahrhundert drangte sich
die Religionsfreiheit nicht aus wachsender Einsicht in die Natur von Religion ins
Bewultsein, sondern vielmehr aus einer praktischen Situation heraus, namlich aus
der Tatsache, dal3 mehrere Religionsgemeinschaften vorhanden waren und
nebeneinander existieren multen. Im heutigen demokratischen Bewultsein tritt das
Gewissen statt dessen eigens fur sich in den Vordergrund, wobei es sich von
Religion teilweise |6st. So hat die Gewissensfreiheit im Aufbau der Freiheitsrechte im
deutschen Grundgesetz einen hdheren Stellenwert als die Religionsfreiheit.

Damit wird ein Nerv des christlichen Wirklichkeitsverstandnisses freigelegt und aus
seinem Lebenskontext herausgeldst. Gewissensfreiheit ist ein weiteres Beispiel flr
ein sakularisiertes Element des christlichen Denkens in der modernen Demokratie.
Die Gewissensfreiheit ist zum einen aus der Religionsfreiheit hervorgegangen und
zum anderen selbst ein urspringlich christlicher Begriff. Genauso wurde die
Gewissensfreiheit auch im 18. Jahrhundert verstanden. Thomas Jefferson etwa
identifizierte das Gewissen ausdrucklich mit dem ,moralischen Sinn“ bzw. dem
,moralischen Prinzip“®*, das heil}t mit einer von Gott verliechenen Absicherung gegen
mogliche Verirrungen des Verstandes, und fiihrte es unmittelbar auf Gott zuriick.>*
Das Menschenrecht der Gewissensfreiheit ist keineswegs das Ergebnis eines
Sakularisierungsprozesses.

Will man solche demokratischen Prinzipien nicht einfach als selbstevident
annehmen, ist es schwer, sich vorzustellen, wie die Gewissensfreiheit, die die
Moglichkeit zulallt und schutzt, das zu tun, was zumindest in den Augen der
Mehrheit als das Falsche erscheint, anders als durch einen Gottesbezug zu
rechtfertigen sein sollte.> Kann man ferner die Volkssouveréanitat ohne Gott
theoretisch begriinden? Und welchen Sinn soll Verantwortung des Volkes flr die
kunftige Geschichte haben, wenn es niemanden gibt, vor dem solche Verantwortung
getragen wird?

Menschenwlirde und Menschenrechte

»Vgl. Jefferson 1955 15.
>*Jefferson 1903-1904 Bd. 14, 138-144.
>Vgl. Hoye 1996.



Wenn man die Tragweite der Menschenwurde in der Demokratie betrachtet, ist die
Feststellung bedenkenswert, wie neu diese Konzeption eigentlich ist. Zum erstenmal
in der Geschichte demokratischer Verfassungen kommt der Ausdruck
.Menschenwirde® in der Verfassung Irlands von 1937 vor. Es durfte wohl kein Zufall
sein, dald der erste Beleg in der Verfassungsgeschichte in einen ausgesprochen
christlichen Kontext eingebettet ist. Die Préambel der irischen Verfassung hat
namlich folgenden Wortlaut:
‘Im Namen der Allerheiligsten Dreifaltigkeit, von der alle Autoritdt kommt und
auf die, als unserem letzten Ziel, alle Handlungen sowohl der Menschen wie
der Staaten ausgerichtet sein missen, anerkennen Wir, das Volk von Irland,
in Demut alle unsere Verpflichtungen gegeniber unserem géttlichen Herrn,
Jesus Christus, der unseren Vatern durch Jahrhunderte der Heimsuchung
hindurch beigestanden hat. In dankbarer Erinnerung an ihren heldenhaften
und unermudlichen Kampf um die Wiedererlangung der rechtmafigen
Unabhangigkeit unserer Nation und in dem Bestreben, unter gebuhrender
Beachtung von Klugheit, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit das allgemeine
Wohl zu férdern, auf daf® die Wirde und Freiheit des Individuums
gewabhrleistet, eine gerechte soziale Ordnung erreicht, die Einheit unseres
Landes wiederhergestellt und Eintracht mit anderen Nationen begrindet
werde, nehmen wir diese Verfassung an, setzen sie in Kraft und geben sie

uns.

Es dauert freilich nicht lange, bis ,die Wirde und Freiheit des Individuums*® aus
diesem exponiert christlichen Rahmen extrapoliert wird und eine sékulare Gestalt
annimmt — zumindest dem auRerlichen Erscheinungsbild nach. Die christliche
Herkunft beschrankt sich allerdings nicht auf die Verfassungsgeschichte, denn schon
lange vor der demokratischen Verfassungsgeschichte ist der Begriff der Wirde des
Menschen vom Christentum wesentlich gepragt worden. Die verbreitete Auffassung,
der Begriff der Menschenwdurde reprasentiere eine neuzeitliche Errungenschaft,
widerspricht den historischen Tatsachen. Wie haufig, hat auch zu dieser Frage die
selbstgenannte Neuzeit ihr Neues uberschatzt. Die geschichtliche Entwicklung hat in
Wirkllichkeit eher die Form eines Sakularisierungsvorgangs als die einer
neuzeitlichen anthropologischen Wende.

Die christliche Auffassung der Menschenwirde kennt in ihrer Deutung nicht nur die
|ldee des Ebenbildes Gottes, sondern auch die Idee der freien Vernunft. Lange vor
der Aufklarung beruft sich Thomas von Aquin auf eine noch altere Tradition, wenn er
feststellt:
,Wie Johannes von Damaskus sagt, heilt es vom Menschen, er sei als
Ebenbild Gottes geschaffen, insofern als mit Ebenbild die Vernunft, der freie
Wille und die Herrschaft Uber das eigene Tun und Lassen [per se
potestativum] bezeichnet wird.“*
Freiheit ist fur ihn ein wesentlicher Bestandteil der Menschenwdrde:
,Entscheidungsfreiheit gehort zur Wiirde des Menschen®’, schreibt er. Freie

*Thomas von Aquin, Summa theologiae, I-1l, Prol.

*"Libertas arbitrii ad dignitatem hominis pertinet.” Ebd. |, Frage 59, Artikel 3,
Sed contra.



Selbstbestimmung betrachtet er als ein Ergebnis der Vernunftbegabung.®® Spatere
theologische Deutungen der Menschenwurde haben auch andere Aspekte des
Geistes hervorgehoben. Sie zahlt heute zum festen Bestandteil der Grundbegriffe
der christlichen Anthropologie. Worin die Menschenwirde aus christlicher Sicht
besteht, hat Thomas von Aquin beispielhaft bestimmt, indem er lehrt: Ein Mensch ist
,von seiner Natur aus frei und existiert um seiner selbst willen“®. Mit solchen
Uberlegungen IaRt sich auch die Absolutheit der Menschenwiirde plausibel machen.

Die Bedeutung der christlichen |dee der Menschenwdrde fur die Staatsrechtslehre

hat Josef Isensee klar ausgesprochen:
“Die Wurde des Menschen, die heute von der deutschen Staatsrechtslehre
wie von der Lehre der katholischen Kirche als Grundlage der Menschenrechte
erkannt wird, liegt auch geschichtlich allen Menschenrechtsdeklarationen
voraus. Sie ist unmittelbares Derivat des Christentums, von jeher Lehre der
Kirche. [...] Die dignitas humana hat keine andere Begriindung als den
christlichen Glauben. Eine transzendenzlose Philosophie vermag sie nicht zu
leisten. Aulierhalb des Glaubens kann die Personenwtrde postuliert, nicht
aber weiter abgeleitet und begrindet werden. [...] Die sakulare Deutung der
Menschenwirde zehrt von christlicher Substanz. In der pluralistischen
Gesellschaft der Gegenwart liegt eine besondere Aufgabe des Christentums
darin, das religiése Fundament des Gemeinwesens zu erhalten.“®°

Sowohl ihren Schutz wie auch ihren Ursprung finden die Menschenrechte in der
Religion. Ich zitiere Thomas Jefferson:
,und kdnnen die Freiheiten der Nationen als gesichert gedacht werden, wenn
wir ihre einzige feste Basis entfernt haben, namlich eine im Geiste des Volkes
vorhandene Uberzeugung, daR diese Freiheiten Geschenke Gottes sind?
DaR sie nicht verletzt werden kdnnen, ohne seinen Zorn zu erregen?“®"

Die religiose Begrundung der Menschenrechte ist zur Zeit der Entstehung der
Demokratie in Nordamerika selbstverstandlich gewesen. Einpragsam hat Alexander
Hamilton — ein Denker, der sicherlich nicht mit einem christlichen Pfarrer verwechselt
werden kann — dies in seiner Lehre ausgedruckt, dal} die heiligen Menschenrechte
in die menschliche Natur von Gotteshand, wie von einem Sonnenstrahl,
eingeschrieben seien.®> Hamilton verwendet nicht explizit christliche Begriffe, er
beruft sich dennoch auf das ,Hdchste Wesen®, von dem der Mensch seine Existenz
erhalte.®® Heute sind die Anhanger der Demokratie eher in Verlegenheit, wenn sie

**Solum id quod habet intellectum, potest agere iudicio libero, inquantum
cognoscit universalem rationem boni, ex qua potest iudicare hoc vel illud esse bonum.
Unde ubicumque est intellectus, est liberum arbitrium.“ Ebd., corpus.

*Thomas von Aquin, Summa theologiae, lI-1l, Frage 64, Artikel 2, zu 3.
“lsensee 165-166.

% Jefferson 1955 Query XVIII.

2Vgl. Hamilton 1961 122.

%*Upon this law depend the natural rights of man: the Supreme Being gave
existence to man, together with the means of preserving and beautifying that existence.
He endowed him with rational faculties, by the help of which to discern and pursue



gerade die Absolutheit der Menschenwtrde wie auch der Menschenrechte
gegenuber Andersdenkenden begrunden sollten, die nicht davon ausgehen, diese
seien selbstevident.

Die Trennung von Staat und Kirche

Die Idee der Trennung von Staat und Kirche gehort nicht zur urspriinglichen
Demokratie. Demokratie hat es am Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts
in den USA ohne diese Trennung gegeben. Das 'First Amendment', das dem
Kongrel untersagt, Gesetze bezuglich der Verstaatlichung einer Religion zu
erlassen, steht nicht im Widerspruch zu dieser Beobachtung, denn die Trennung auf
Bundesebene hatte offenbar nicht den Zweck, Staat und Kirche zu trennen, sondern
wurde vollzogen, um die einzelnen Staaten mit ihren Staatskirchen bzw. kirchlichen
Praferenzen nicht zu beeintrachtigen. Religion sollte vom Einflu® der Vereinigten
Staaten frei sein, weil sie als eine Angelegenheit der einzelnen Staaten galt. Die
Trennung von Staat und Kirche ist tatsachlich eine Einrichtung, die in den einzelnen
amerikanischen Staaten nur langsam Anerkennung fand. Massachusetts besal} bis
1833 eine durch oOffentliche Steuern finanzierte Staatskirche. Andere Neuengland
Staaten gaben ihre Staatskirchen etwas friiher auf: Vermont 1807, Connecticut
1818, New Hampshire 1819.%

Mit dem Namen Thomas Jeffersons ist vor allem der Ausdruck ,Trennungsmauer*
[“wall of separation] als Charakterisierung des Verhaltnisses zwischen Staat und
Kirche verbunden. Der Ausdruck hat sicherlich im Laufe der Zeit mehr Gewicht
erhalten, als ihm urspringlich zugedacht war. Jefferson war im tbrigen nicht der
erste, der die Formel ,wall of separation“ gebrauchte. Roger Williams, der fur die
Grundung von Rhode Island mitverantwortlich war, benutzte sie schon 1644.5°

Der Ausdruck spielte aulerdem keine wichtige Rolle in Jeffersons eigenem Denken.
Er ist bei ihm lediglich einmal belegt, und zwar beilaufig in einem Brief von 1802 an
die Baptistengemeinde von Danbury, Connecticut.®® Als Vertreter einer Trennung
von Staat und Kirche gibt Jefferson — der grofl3e Theoretiker der Demokratie und
Verkunder der ,Trennungsmauer” — keine eindeutige Stimme ab. In seinem
praktischen Verhalten bezeugt er eine Einstellung, die keineswegs einer Trennung
von Staat und Kirche entspricht, zumindest nicht in dem Sinne, in dem die Formel
gemeinhin verstanden wird. Als Prasident hat er zum Beispiel Kirchen mit
Bundesmitteln unterstitzt. 1803 empfahl er dem Senat die Ratifikation eines

such things as were consistent with his duty and interest; and invested him with an
inviolable right to personal liberty and personal safety.“ Hamilton 1851 80.

#Vgl. Kramnick u. Moore 118.

*“The hedge or wall of separation between the garden of the Church and the
wilderness of the world.“ R. Williams, ,Mr. Cotton’s Letter Lately Printed, Examined,
and Answered®; zit. n. Vetterli u. Bryner 151. Howe 7 remarks: ,In making the wall of
separation a constitutional barrier, the faith of Roger Williams played a more important
part than the doubts of Jefferson.”

% Jefferson 1984 510.



Vertrags zum Bau eines katholischen Kirchengebaudes fur einen Indianerstamm.
Unter dem Titel ,Vertrag zum Bau einer katholischen Kirche® (“Catholic Church
Building Treaty”) sah der Vertrag die mit Bundesmitteln finanzierte Errichtung eines
Kirchengebaudes auf einem bundeseigenen Grundstiick sowie die Bezahlung eines
Priesters vor. AuBerdem war Jefferson nicht der einzige Prasident, der Kirchen mit
Bundesmitteln hat errichten lassen.®’

Jefferson war keineswegs anti-christlich, obwohl er von seinen Zeitgenossen oft so
angesehen wurde. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts befand sich ein Deist wie
Jefferson in der Defensive gegentiber dem herrschenden Zeitgeist. In der
Offentlichkeit verhielt er sich vorsichtig. Privat sprach er diesbeziiglich von den
,boswilligen Perversionen® der 6ffentlichen Meinungen. Selbst den
vertrauenswiurdigsten Lesern zeigte er seine personlichen Aufzeichnungen tGber
Jesus, Religion und Christentum ausgesprochen ungern. Benjamin Rush, dem er
seinen ,Syllabus® der Ethik Jesu zuschickte, gestand er:
“Uberdies bin ich eher abgeneigt, meine religivsen Ansichten der
Offentlichkeit mitzuteilen, weil dies die Annahme derjenigen beglnstigen
wurde, die versucht haben, meine Ansichten vor jenes Tribunal zu ziehen und
die offentliche Meinung dahin gehend zu verfihren, sich selbst zur Inquisition
zu erheben Uber die Rechte des Gewissens, was die Gesetze Uberaus
rechtens verboten haben.“%®

Jefferson hielt seine Hausbibliothek in der Regel verschlossen. Seine
kompromittierendsten Schriften fihrte er mit sich. Diese Texte hat seine Familie bis
zum 20. Jahrhundert geheimgehalten. Seine Auszuge aus den Evangelien wurden
erst 1902, sein Literary Commonplace Book 1928° und seine (rekonstruierte)
.Philosophie Jesu“ sogar erst 1983 veroffentlicht.

Jesus war fur Jefferson ein Morallehrer, und als solcher galt er in Jeffersons Augen
schliefdlich als ein ,Meister” ohnegleichen: ,Sein Moralsystem war wahrscheinlich
das gutigste und sublimste, das je gelehrt worden ist, und infolgedessen
vollkommener als diejenigen aller antiken Philosophen.“’® Von allen Moralsystemen,
die er kennengelernt hatte, fand Jefferson keines ,so rein wie das von Jesus“.”" Die
heidnischen Philosophen interessierten sich nach ihm zuvorderst fir die
Beherrschung der personlichen Leidenschaften, wahrend Jesus die ganze
Menschheit umfalite.

Jefferson bemiihte sich um die Publikation seiner Auszlige aus den Evangelien, die
den Vorrang Jesu gegenuber den paganen Philosophen zeigen sollten. Die
Veroffentlichung, die unter einem Pseudonym stehen sollte, erachtete er als wichtig
fur das ganze Land. Seine Ansichten betrachtete er als

Vetterli u. Bryner 160, Anm. 110, nennen James Monroe, John Quincy Adams,
Andrew Jackson und Martin Van Buren.

%Jefferson 1984 1123. Vgl. ebd. 1082; 1404.

%1989 erschien in Princeton, New Jersey, die zuverlassige Edition von D. L.
Wilson.

" Jefferson 1984 1121.
! Jefferson 1903-1904 345-346.



,entschieden anders als das anti-christliche System, das mir von denen
unterstellt wurde, die nichts von meinen Meinungen wissen. Der Korruption
des Christentums stehe ich tatsachlich ablehnend gegenuber, nicht aber den
echten Geboten Jesu selbst.“"

So konnte Jefferson sich selbst als Christ bezeichnen:
“Ich bin Christ, und zwar in dem einzigen Sinne, in dem er [Jesus] wollte, dal}
man einer sei; seinen Lehren ehrlich zugetan und ihnen den Vorzug vor
denen aller anderen gebend; ihm selbst jede menschliche Vorzuglichkeit
zusprechend und im Glauben, dal er nie eine andere beansprucht hat.“”

Er war Uberzeugt, dal’ die Gesellschaft das Christentum braucht, wobei ihm jene

Moralprinzipien, die alle Religionen unterstitzen, vorschwebten.

Jefferson vertrat die Ansicht, dal’ die Lehre Jesu die ganze zivilisierte Welt erobert
hatte, wenn Priester und Kommentatoren sie nicht verdorben hatten.” Was er
dezidiert ablehnte, waren Priester und Dogmen; Katholiken und Anglikaner fielen am
meisten unter seine Verachtung. Die Korruption der urspringlichen Lehre sah er im
EinfluR des platonischen Mystizismus.” Er erwartete mit der Zeit eine ,Euthanasie
des platonischen Christentums und die Restaurierung der urspriinglichen Einfachheit
seines Griinders“’®. Gegeniber Religionsgemeinschaften war er aber keineswegs
schlechterdings indifferent. Insbesondere den Unitarismus wollte er als die fuhrende
Religion Amerikas ansehen.””

Die von Jefferson gegrundete Universitat von Virginia sollte nach seiner Vorstellung
ein Curriculum besitzen, das zum einen Moral und den Glauben an die Existenz
Gottes fordert und zum anderen keiner Sekte den Vorzug gibt. Religionsunterricht
sollte zwar im Lehrplan vorkommen, nicht aber von einem Geistlichen, sondern von
einem Ethikprofessor erteilt werden. Er sollte ,Beweise fur die Existenz Gottes, des
hochsten Herrschers des Universums, des Urhebers aller Moralverhaltnisse sowie
der davon abgeleiteten Gesetze und Verpflichtungen® und diejenigen moralischen
Verpflichtungen lehren, die alle Sekten gemeinsam teilen.”

Jefferson war davon Uberzeugt, dall der Verstand nicht von Religion wegfuhrt,
sondern zur Religion gelangen mufte. In seinem Statut zur Religionsfreiheit von
1779 (das er — neben dem Entwurf der Unabhangigkeitserklarung und der Griindung
der Universitat von Virginia — zu seinen drei grof3en Leistungen zahlte) trug er die
Ansicht vor, ,dal} die Meinungen und Glaubensiberzeugungen der Menschen nicht
von ihrem eigenen Willen abhangen, sondern der ihrem Geist vorgebrachten

2Jefferson 1984 1122.

Ebd.

"Vgl. Jefferson 1984 1404; ders. 1983 403; 404.
"Vgl. ebd. 359.

;jJefferson 1984 1302.

¢

“l trust there is not a young man now living in the U. S. who will not die a Unitarian.’
Jefferson 1983 405-406. ,| confidently expect that the present generation will see
Unitarianism become the general religion of the United States.” Ebd. 409.

"Vetterli u. Bryner 146.



Evidenz unfreiwillig folgen®. Er verwirft alle Versuche, die
,wvom Plan des heiligen Urhebers unserer Religion abweichen, der, Herr
sowohl des Geistes als auch des Leibes, beschlossen hat, Religion nicht
durch Zwang auf den einen oder den anderen zu propagieren, was er in
seiner allmachtigen Kraft hatte tun kbnnen, sondern sie allein durch deren
Einflud auf den Verstand zu verbreiten®.
Im Vertrauen der Aufklarung verlaldt er sich auf die Kraft der Wahrheit und bekennt,
,daf die Wahrheit grof} ist und siegen wird, wenn sie allein gelassen wird; daf sie
der eigentliche und ausreichende Gegner des Irrtums ist und von dem Konflikt nichts
zu befiirchten hat, es sei denn, ihre natirlichen Waffen, das heif3t das freie
Argumentieren und das Streitgesprach, ihr durch menschliche Intervention
genommen werden, denn Irrtiimer héren auf, gefahrlich zu sein, solange man ihnen
frei widersprechen darf’.

Die Gewaltenteilung und die Erbsiinde

Der Grund fir die Gewaltenteilung in der Demokratie liegt sicherlich nicht in der
Effizienz. Sie ist vielmehr in der moralischen Schwache der menschlichen Natur zu
suchen. Zu den christlichen Wahrheiten, die in die Grundlage der Demokratie
eingegangen und in sakularisierter Gestalt geblieben sind, gehort die Lehre von der
Erbsinde. Weder der Individualismus noch das Festhalten an die Freiheitsrechte
sind allein imstande, einen Staat zu tragen. Demokratie verherrlicht den einzelnen
nicht, erst recht nicht, wenn er ein Amt bekleidet. Historisch gesehen wurde die
Gewaltenteilung gegen die Tyrannei der Mehrheit ursprunglich auf die Erbsunde
gegrundet. ,Wenn die Menschen Engel waren®, konstatierte James Madison (der
mafgebliche Autor der amerikanischen Verfassung), um die Gewaltenteilung zu
erklaren, ,so brauchten sie keine Regierung.“®® Thomas Paine hielt eine Regierung
Uberhaupt nur fir ein notwendiges Ubel. ,Die Gesellschaft geht aus unseren
Bedulrfnissen hervor®, stellte dieser Idealist fest, ,die Regierung aus unserer Bosheit.
[...] Die Regierung, selbst unter den besten Umstanden, ist nur ein notwendiges
Ubel.“®" Zur Konzeption der amerikanischen Demokratie gehort also wesentlich die
protestantisch-christliche Uberzeugung, daR Menschen von Natur aus nicht
ausschlieflich gut sind. Madison schilderte seine Sicht mit den folgenden Worten:
“Machtstreben mull Machtstreben entgegenwirken. Es wirft ein schlechtes
Licht auf die menschliche Natur, daf} solche Vorkehrungen nétig sind, um den
MiRbrauch der Regierungsgewalt zu verhindern. Aber ist nicht die
Notwendigkeit von Regierung schon an sich die starkste Kritik an der
menschlichen Natur? [...] Entwirft man jedoch ein Regierungssystem von
Menschen Uber Menschen, dann besteht die gro3e Schwierigkeit darin: man
muf zuerst die Regierung befahigen, die Regierten zu beherrschen und sie
dann zwingen, die Schranken der eigenen Macht zu beachten. [...] Diese
Strategie, das Fehlen edlerer Motive durch ein Gegeneinander rivalisierender
Interessen zu ersetzen, kann man in allen menschlichen Angelegenheiten,

Jefferson 1903-1904 346-347.
% Federalist-Artikel 314.
$1Common Sense 4.



seien sie privater oder &ffentlicher Natur, verfolgen.“®

In Madisons Augen ist es nur der erste Schritt in der Errichtung einer Regierung, ,als
Herrscher solche Manner zu gewinnen, die den scharfsten Blick haben, das
Gemeinwohl ihrer Gesellschaft zu erkennen und die grofite Tugend, es tatkraftig zu
verfolgen“®®. Der nachste Schritt besteht ihm zufolge darin, ,die wirksamsten
Vorkehrungen zu treffen, deren Tugendhaftigkeit zu bewahren, solange sie das
ihnen Ubertragene offentliche Amt in Treuhanderschaft ausiiben.“®* Trotz aller
Vorkehrungen der Verfassung raumte Madison schlief3lich dennoch ein: ,Méglich ist,
daR all dies nicht ausreicht, um Tlicke und Bosheit der Menschen zu beherrschen.“®

Die ambivalente Natur des Menschen macht also eine Regierung notwendig und
Demokratie moéglich. Nicht nur die strengen Puritaner, sondern auch ein aufgeklarter
Alexander Hamilton hielt es fur toricht, zu erwarten, dald Menschen sich
grundsatzlich verninftig verhalten:
“Es gab eine Zeit, da erklarte man uns, daf® die Nichterfullung der
Anordnungen des Bundes nicht zu erwarten sei, dal} der Geist gemeinsamer
Interessen und Ziele das Verhalten der jeweiligen Mitglieder leiten und eine
vollstandige Erfullung aller verfassungsmaRigen finanziellen Forderungen der
Union bewirken wirde. Eine solche Sprache erscheint uns heute ebenso
toricht, wie uns in Zukunft ein Grof3teil dessen erstaunen wird, was wir heute
von den gleichen Ratgebern horen, obwohl uns inzwischen weitere Lektionen
jenes besten Orakels aller Weisheit, der Erfahrung, zuteil geworden sind. Die
wahren Antriebskrafte menschlichen Verhaltens hat man in diesen Kreisen
noch nie wirklich begriffen und die urspriingliche Motivation zur Errichtung
staatlicher Macht von jeher verkannt. Warum werden denn Gberhaupt
Regierungssysteme errichtet? Weil sich die Menschen mit ihren
Leidenschaften den Geboten von Vernunft und Gerechtigkeit nicht ohne
Zwang beugen. Hat man feststellen kdnnen, dald menschliche Institutionen
rechtschaffener und weniger egoistisch handeln als Individuen? Genau das
Gegenteil haben gute Beobachter des menschlichen Verhaltens immer wieder
festgestellt; und diese Feststellung basiert auf leicht erkennbaren Griinden.“®®

Im 6. Artikel des Federalist schilderte Hamilton den Menschen als ,machthungrig,
rachsiichtig und raffgierig“’’. Er hielt es fiir ,utopische Spekulationen®, zu meinen,
daf die einzelnen Staaten ohne eine Bundesregierung in Frieden leben wurden.
Fest entschlossen, ,die menschliche Natur so zu sehen, wie sie ist, ohne ihren

%2Die Federalist-Artikel 314-315.
$357. Artikel, 346.

$Ebd.

Ebd. 349.

Ebd., 15. Artikel, 86. ,Americans envisioned the necessity of government itself
through the lens of original sin. From the elite nationalist Alexander Hamilton to the
common farmer in the field, Americans believed that people were destined always to
live under the restraints of government because of their innately deformed nature.”
Shain 223-224.

*’Die Federalist-Artikel, 6. Artikel, 24.



Tugenden zu schmeicheln oder ihre Untugenden zu (ibertreiben“®, lehrte Hamilton:
“Unter unabhangigen und voneinander getrennten, souveranen Staaten, die
in enger Nachbarschaft leben, eine Fortsetzung der Harmonie zu erwarten,
hieRe, den immer gleichen Gang der menschlichen Geschichte zu ignorieren
und den in vergangenen Zeitaltern angesammelten Erfahrungen zuwider zu
handeln.®*

Ursachen der Feindseligkeiten zwischen Nationen seien beispielsweise ,die Liebe

zur Macht und der Wunsch nach Vorrang und Herrschaft [...] oder nach Gleichheit

und Sicherheit“®. Die Erfahrung zeige,
,dal Leidenschaften des Augenblicks und unmittelbare Interessen das
menschliche Verhalten starker und zwingender beherrschen als eine
allgemeine und vage Rucksichtnahme auf politische Grundsatze, Nutzlichkeit
oder Gerechtigkeit’. ,Kommen Abneigung, Vorliebe, Rivalitat und das
Verlangen nach ungerechtfertigtem Eigentumserwerb bei Nationen nicht
ebenso vor wie bei Kénigen?*

fuhr Hamilton fort. ,Sind Abgeordnetenhauser nicht ebenso haufig Gefuhlen wie Wut,

Ablehnung, Eifersucht, Habgier und anderen unziemlichen und gewalttatigen

Neigungen ausgesetzt?“%

Benjamin Franklin war davon Uberzeugt, dafy Menschen mehr dazu neigen, einander
Unheil zuzufiigen als Genugtuung zu leisten, und dal} sie ,mehr Stolz und sogar
Vergniigen haben zu téten als einander zu erzeugen“®. In Ehrgeiz und Habsucht
sah er zwei einflulRreiche Bewegkrafte im Menschen.*

B. A. Shain ist der Ansicht, dal} besonders in der politisch bewegten Mitte der
1760er und 1780er Jahre protestantische und rationalistische Pfarrer der kulturellen
Elite zwar besonders wirkungsvoll verkiindeten, dal® geistige Freiheit der Schlissel
zur wahren Freiheit sei.?® Unabhangig von ihren geographischen Entfernungen
waren sich aber andererseits alle einig, dald menschliche Freiheit, das heil3t das
Vermogen, sich freiwillig dem Sittengesetz unterzuordnen, Uber die begrenzten
Fahigkeiten des Menschen hinaus ging. Fur sie war das Freiheitsleben ein Vollzug
der Demut vor Gott. Der Prasident der renommierten Princeton Universitat Samuel
Davies erklarte den Absolventen zum Beispiel, dal} ,die gegenwartige Verdorbenheit

%Ebd., 76. Artikel, 462.
“Ebd., 6. Artikel, 24.
“Ebd. 24-25.

*'Ebd. 27.

“2Ebd. Der Autor zieht daraus eine SchluRfolgerung zugunsten der Errichtung
einer Bundesregierung: ,Ist es nicht an der Zeit, aus dem trigerischen Traum vom
Goldenen Zeitalter aufzuwachen und als praktische Maxime fur die
Richtungsbestimmung unseres politischen Verhaltens zu akzeptieren, daf® wir genau
wie die Ubrigen Bewohner dieser Welt von jenem gllcklichen Zustand vollkommener
Weisheit und vollkommener Tugend noch sehr weit entfernt sind? Ebd. 30.

“Franklin, Bd. 8, 451.
*Vgl. Franklin, Bd. 9, 591.
Vgl. Shain 200.



der menschlichen Natur so tief und universal® sei, dald man zuerst in Jesus Christus
wiedergeboren werden misse, um ein wahrhaft guter Mensch zu werden.*® Der
erste Prasident der Princeton Universitat, Jonathan Edwards, der wohl grof3te
Puritaner-Theologe der amerikanischen Geschichte (“America’s greatest philosopher
and theologian“?’) artikulierte den herrschenden Konsens folgendermaRen: ,Wir
leben nicht im Himmel oder in einer Welt der Reinheit, Unschuld und Liebe. Wir
wohnen in einer gefallenen, verdorbenen, elenden, bésen Welt — einer Welt, die
durchaus unter der Herrschaft und dem Regiment der Stinde liegt.“®®

Aber ein naheliegendes MiRverstandnis mufd hier ausgeraumt werden. Denn die
puritanische Sicht ist keineswegs menschenverachtend. Stinde bedeutet nicht
einfach Selbstliebe. Anders betrachtet: Christliche Liebe ist nicht gegen
Gluckseligkeit gerichtet. Jonathan Edwards hat das 1738 mit stringenter Koharenz
klargestellt:
“Der christliche Geist steht nicht im Gegensatz zu jedweder Selbstliebe. Es ist
nicht etwas Gegensatzliches zum Christentum, daf} ein Mensch sich selbst
oder — was dasselbe ist — sein eigenes Glick lieben soll. Christentum besitzt
nicht die Neigung, die Liebe eines Menschen zu seinem eigenen Glick zu
zerstoren; das wurde die Zerstérung der menschlichen Natur bedeuten. Das
Christentum zerstort nicht die Menschlichkeit. Dalk ein Mensch sein eigenes
Gluck lieben soll, gehort notwendig zu seiner Natur genauso wie das
Willensvermdégen selbst. Und es ist unmaoglich, daf3 dies zerstort werden soll,
ohne daR sein Dasein dabei zerstort wird. [...] Die Heiligen und die Engel im
Himmel lieben ihr eigenes Glick. Sonst ware von Gott verliehenes Glick fur
sie Uberhaupt kein Gluck, denn an dem, was jemand nicht liebt, kann er kein
Gliick genieRen.“*®
Die nicht nur von Puritanern gepredigte Selbstverleugnung und -vernichtung missen
vor diesem Hintergrund ausgelegt werden. ,Ein christlich inspirierter Mensch wird
sich auch fur das Wohl seines Landes engagieren und der christliche Geist
disponiert ihn, sich dafiir hinzugeben®, schreibt Jonathan Edwards.'®

In den Grindungsjahren waren Amerikaner mit der Idee eines Zustands
vollkommener Freiheit zu Urzeiten vertraut, gefolgt von der bedingten Freiheit der
jetzigen postlapsarischen Realitaten. ,Die fast universale Akzeptanz der allgemeinen
Umrisse der Erbsindenlehre bei den Amerikanern®, hebt Shain hervor, ,pragte ihr
Verstandnis von der burgerlichen Freiheit und deren eher kollektivem als
individualistischem Charakter.“'°" Die Freiheit, die in Amerika zur Zeit der Revolution

%Zit. n. ebd. 200.
Ebd. 106.
“Edwards 198-199.
“Edwards 254.
1Edwards 260.

"Ebd. 285. ,History taught the American Founders that man’s primary
motivation was self-interest.“ Vetterli u. Bryner 166. ,The sermons of American
ministers repeatedly linked the fight against Britain with the fight against sin.
Engagement and zeal in both struggles offered the hope of dual salvation: the soul of
the Christian and the liberty of America.” Royster 165.



im Vordergrund stand, war ,die Freiheit, mit der Christus den Stinder von dem
unaufhdrlichen Verlust der Beherrschung Uber das siindhafte Selbst befreite*!%?
Herzen des amerikanischen sozialen und politischen Denkens des achtzehnten
Jahrhundert liegt nicht der Optimismus der Aufklarung, sondern die Erbstinde®,
folgert Shain.”®

Im

Diese Belege aus der Geschichte der Demokratie zeigen, wie prasent christliches
Denken in der Genese moderner Demokratie war. Es ist kein Fremdkdrper. Um die
Frage zu beantworten, inwiefern es heute noch wirksam ist, bedarf es allerdings
einer subtileren Wahrnehmung.

12Shain 222.
103Shain 226.



Verzeichnis der zitierten Publikationen
Adams, W. P., ,Die Unabhangigkeitserklarung der Vereinigten Staaten von
Amerika“, in: Unabhéngigkeitserkldrung der Vereinigten Staaten von Amerika, 4. Juli
1776 (Berlin 1994)

Ames, W., De conscientia et eius iure vel casibus, Libri quinque (Amsterdam 1630)

Andrews, C. M., The Colonial Period of American History, Bd. |l: The Settlements
(New Haven 1936)

Bailey, N. (Hrsg.), Universal Etymological English Dictionary (London 3. Aufl. 1737)
Bdckenforde, E.-W., ,Das Grundrecht der Gewissensfreiheit®, in: ders., Staat,
Verfassung, Demokratie: Studien zur Verfassungstheorie und zum Verfassungsrecht

(Frankfurt am Main 1991)

Edwards, J. Charity and Its Fruits, hrsg. von P. Ramsey, Ethical Writings, The Works
of Jonathan Edwards, Bd. 8 (New Haven 1989)

Federalist-Artikel: Politische Theorie und Verfassungskommentar der
amerikanischen Griindervéter, hrsg., Ubers., eingeleitet u. komm. von A. Adams u.
W. P. Adams (Paderborn 1994)

Feldman, N., Divided by God. America's Church-State Problem—And What We
Should Do About It (New York 2005)

Franklin, B., The Writings of Benjamin Franklin, hrsg. von A. H. Smyth (New York
1970)

Hamburger, P., Separation of Church and State (Cambridge, Mass. 2004)
Hamilton, A., Papers, hrsg. von H. C. Syrett u. a. (New York, 1961-)

Hamilton, A., The Works of Alexander Hamilton, hrsg. von J. C. Hamilton (New York
1851), Bd. 2

Hamilton, A., J. Madison u. J. Jay, Die Federalist-Artikel: Politische Theorie und
Verfassungskommentar der amerikanischen Griindervéter, hrsg., Ubers., eingeleitet
u. komm. von A. Adams u. W. P. Adams (Paderborn 1994)

Herzog, R., ,Die Freiheit des Gewissens und der Gewissensverwirklichung®, in:
Deutsches Verwaltungsblatt, 15. September 1969, 718-722

Hooker, T., ,A Letter from the Rev. Thomas Hooker of Hartford, in answer to the
Complaints of Gov. Winthrop, of Massachusetts, against Connecticut®, in: The
Collections of the Connecticut Historical Society, Bd. 1 (Hartford 1859)

Hooker, T., The Danger of Dissertion, or, A Farewell Sermon of Mr. Thomas Hooker



(London 1640); zit. n. S. Bush, The Writings of Thomas Hooker. Spiritual Adventure
in Two Worlds (Madison 1980)

Hooker, T., The Soules Implantation into the Naturall Olive (London 1640)
Hooker, T., A Survey of the Summe of Church-Discipline (London 1648)

Howe, M. D., The Garden and the Wilderness: Religion and Government in
American Constitutional History (Univ. of Chicago 1965)

Hoye, W. J., ,Die Wahrheit des Irrtums. Das Gewissen als Individualitatsprinzip in
der Ethik des Thomas von Aquin®, in: Individuum und Individualitét im Mittelalter
(Miscellanea Mediaevalia, XXIV), hrsg. von A. Speer (Berlin 1996), 419-435

Isensee, J., ,Die katholische Kritik an den Menschenrechten. Der liberale
Freiheitsentwurf in der Sicht der Papste des 19. Jahrhunderts®, in: Menschenrechte
und Menschenwlirde. Historische Voraussetzungen — sékulare Gestalt — christliches
Verstandnis, hrsg. von E.-W. Bockenférde u. R. Spaemann (Stuttgart 1987), 138-174
Jefferson, T., Extracts from the Gospels, hrsg. von D. W. Adams (Princeton 1983)
Jefferson, T., Notes on the State of Virginia (Chapel Hill, North Carolina 1955)

Jefferson, T., The Papers of Thomas Jefferson, ed. J. P. Boyd, Bd. 12 (Princeton,
New Jersey 1955)

Jefferson, T., Writings of Thomas Jefferson, edd. A. A. Lipscomb and A. E. Bergh
(Washington, D. C. 1903-1904)

Jefferson, T., Writings, ed. M. D. Peterson (Library of American 1984)

Kramnick, I. u. R. L. Moore, The Godless Constitution: The Case Against Religious
Correctness (New York 1996)

Lutz, D. S., The Origins of American Constitutionalism (Baton Rouge 1988)
Miller, P., The New England Mind: The Seventeenth Century (Boston 1961)

Miller, P., ,Individualism and the New England Tradition®, in: ders., The
Responsibility of Mind in a Civilization of Machines (Amherst, Mass. 1979)

Paine, T., Common Sense (Selections from the Works of Thomas Paine, ed. A. W.
Peach [New York 1928])

Rossiter, Clinton: The First American Revolution: The American Colonies on the Eve
of Independence (San Diego, New York, London 1984)

Rossiter, C., The Political Thought of the American Revolution (New York 1963)

Royster, C., ,The Nature of Treason: Revolutionary Virtue and American Reactions



to Benedict Arnold®, in: The William and Mary Quarterly, 36 (1979), 163-193

Shain, B. A.: The Myth of American Individualism: The Protestant Origins of
American Political Thought (Princeton, New Jersey 1994)

Shepard, D. H., The Wolcott Shorthand Notebook Transcribed (Diss.: State Univ. of
lowa 1957), Bibliothek der Connecticut Historical Society in West Hartford,
Connecticut

Shuffelton, F., Thomas Hooker. 1586-1647 (Princeton, New Jersey 1977)

Steele, H., ,The Blasphemy of Abner Kneeland®, in: New England Quarterly, 8
(1935), 29-41.

Tocqueville, A. de, Uber die Demokratie in Amerika, (ibers. von H. Zbinden, Erster
Teil, Werke und Briefe, Band | (Stuttgart 1959), Zweiter Teil, Werke und Briefe, Band
Il (Stuttgart 1962)

Vetterli, R., u. G. Bryner, In Search of the Republic. Public Virtue and the Roots of
American Government (Totowa, New Jersey 1987 [neue, Uberarbeitete Aufl.:
Lanham, Maryland 1996])



	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22
	Page 23
	Page 24
	Page 25
	Page 26
	Page 27

