
Die deutschen Bischöfe 56 

Die bildende Kraft des 
Religionsunterrichts 
 
Zur Konfessionalität 
des katholischen Religionsunterrichts 

27. September 1996 

Herausgeber: 
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz 
Kaiserstraße 163, 53113 Bonn 



INHALT 

 
Vorwort ........................................................................................... 5 

Eine Einladung ............................................................................... 9 
1.  Viele Orte und Kräfte im Bildungsprozeß ...................... 12 
 1.1  Zur bildenden Kraft der Familie ................................. 12 
 1.2  Einfluß der modernen Medien .................................... 14 
 1.3  Zur bildenden Kraft der Schule .................................. 15 
 1.4  Ungebundene Religiosität........................................... 21 
2.  Bildung, eine Aufgabe der Gegenwart ............................ 26 
 2.1  Eine Aufgabe nicht nur des Staates ............................ 26 
 2.2  Erziehung als Bildung ................................................ 26 
3.  Die bildende Kraft im Evangelium .................................. 30 
 3.1  Die Mitte des Religionsunterrichtes ........................... 30 
 3.2  Zwei biblische Beispiele............................................. 35 
4.  Die bildende Kraft kirchlicher Religion .......................... 37 
 4.1  Angefochtenes Christsein ........................................... 37 
 4.2  Institutionen................................................................ 38 
 4.3  Institution eschatologischer Haltungen....................... 39 
 4.4  Kirche und Allgemeinbildung .................................... 42 
5.  Konfessionell und ökumenisch ......................................... 46 
 5.1  Konfession und Konfessionalismus............................ 46 
 5.2  Konfession und Ökumene .......................................... 47 
 5.3  Lehrer, Schüler und Lehre im Religionsunterricht ..... 50 
6.  Das Bildungspotential des katholischen  
 Religionsunterrichts .......................................................... 61 
 6.1  Konkrete Existenz....................................................... 61 
 6.2  Perspektivität .............................................................. 62 
 6.3  Selbständigkeit............................................................ 63 
 6.4  Verbürgter Lebenssinn ............................................... 65 
 6.5  Für-andere-Sein .......................................................... 65 
 6.6  Ich-Identität ................................................................ 66 
7.  Rechtliche Stellung des Religionsunterrichts.................. 67 
 7.1  Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach ............ 67 

 3



 7.2  Teilnahme konfessionsfremder und konfessionsloser 
  Schülerinnen und Schüler am Religionsunterricht .......69 
 7.3 Konkordatäre Bestimmungen .......................................71 
8. Ersatzfach zum Religionsunterricht ..................................73 

9. Zusammenfassung ...............................................................76 

10. Unser Wunsch und unser Dank .........................................81 

Anhang: 
Erklärungen zum katholischen Religionsunterricht .........................87 
 

 4 



Vorwort 
 
Die Lebenswelt der Schule und das Fach Religionsunterricht sind in 
besonderer Weise den gesellschaftlichen Wandlungen, den politi-
schen Tendenzen, den pädagogischen Trends und nicht zuletzt auch 
den Stimmungen und Diskussionen in den Kirchen ausgesetzt. 
Darum tut eine immer erneut aufgegriffene Klärung der Sache gut. 
Der Beschluß der Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bun-
desrepublik Deutschland „Der Religionsunterricht in der Schule“1, 
der am 22. 11. 1974 verabschiedet wurde, erwies sich nach langer 
Diskussion als eine gediegene und erstaunlich lange gültige Klärung 
der verschiedenen Diskussionen um den Religionsunterricht Ende 
der 60er und zu Beginn der 70er Jahre. Trotzdem durfte man darauf 
nicht ausruhen. Über die Meinungsbildung im eigenen Land hinaus 
gab es auch nicht wenige, vielleicht bis heute noch bei uns zu wenig 
rezipierte Anstöße der Weltbischofssynoden und der zuständigen 
Instanzen in Rom, wie sie in der Arbeitshilfe „Nachkonziliare Texte 
zu Katechese und Religionsunterricht“2 leicht zugänglich sind. 

Die Veränderungen zeigten sich vor allem auch in den Problemen 
einer allgemeinen gesellschaftlichen Orientierungskrise und eines in 
vielen freiheitlichen Gesellschaften des Westens feststellbaren Tra-
ditionsbruches, der längst nicht nur den Religionsunterricht trifft, 
sich aber in der Weitergabe des Glaubens überhaupt sehr bemerkbar 
macht. Darum war es an der Zeit, in den Jahren 1986 und 1989 die 
aktuellen Tendenzen und Entwicklungsperspektiven in dem so be-
stimmten Horizont zu überprüfen.3 Zur Klärung wurde auch eine 
vom Institut für Demoskopie Allensbach durchgeführte Untersu-

                                                 
1 Der Text ist außer in der Offiziellen Gesamtausgabe (vgl. Anhang) zugänglich 
in: Nachkonziliare Texte zu Katechese und Religionsunterricht = Arbeitshilfen 
66, hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn, 1. Mai 
1989, S. 263 - 303. 
2 Diese Sammlung reicht bis zum Jahr 1979. Eine Fortsetzung steht noch aus. 
3 Vgl. E. Feifel/W. Kasper (Hrsg.) Tradierungskrise des Glaubens, München 
1987; Religionsunterricht. Aktuelle Situation und Entwicklungsperspektiven = 
Arbeitshilfen 73, hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, 
Bonn, 23. - 25. Januar 1989. 

 5



chung bei Religionslehrern und Schülern aus den Jahren 1987/88 
ausgewertet.4 In dem enger zusammenwachsenden Europa war es si-
cher auch lehrreich, die Ergebnisse eines Symposions vom 13. – 15. 
04. 1991 in Rom „Religionsunterricht an den öffentlichen Schulen in 
Europa“ in die Überlegungen einzubeziehen.5 Schließlich kam die 
Gesamtsituation anläßlich der zwanzigjährigen Wiederkehr der 
Verabschiedung des schon genannten Synodenbeschlusses „Der Re-
ligionsunterricht in der Schule“ auf einem Symposion des Jahres 
1993 auf den Prüfstand.6 Nicht zuletzt die Situation in den neuen 
Bundesländern verlangte Berücksichtigung und Hilfe zugleich. Wie-
tere Hilfen kommen hinzu, die im „Anhang“ verzeichnet sind. 

In diesen mannigfachen Überlegungen, die alle der Öffentlichkeit 
zugänglich gemacht worden sind und ein beredtes Zeugnis für die 
Wachsamkeit der Kirche in unserem Land darstellen, erwies sich die 
Konfessionalität des Religionsunterrichtes als ein ganz gewichtiges 
Thema, das neu angegangen werden mußte. Die gewandelte öku-
menische Beziehung der Kirchen untereinander, Auseinandersetzun-
gen um den kirchlichen Charakter des Religionsunterrichtes und die 
Probleme sowie Aufgaben in den neuen Bundesländern verlangten 
eine Vertiefung und Weiterführung der bisher vorgetragenen Ge-
sichtspunkte. 

So hat die Kommission für Erziehung und Schule der Deutschen Bi-
schofskonferenz im Mai 1993 eine Arbeitsgruppe beauftragt, in en-
ger Abstimmung mit der Konferenz der Leiter der Schulabteilungen 
der Bistümer einen Textentwurf mit dem Schwerpunkt Gestaltung 
der Konfessionalität des Religionsunterrichtes in der Schule zu er-
stellen. Bereits im Januar 1994 konnte die Kommission einen ersten 
Entwurf sich zu eigen machen. Im März 1994 führte die Frühjahrs-

                                                 
4 Vgl. dazu den Bericht von R. Köcher, Religionsunterricht - zwei Perspekti-
ven, in: Religionsunterricht = Arbeitshilfen 73, S. 22 - 59, vgl. auch die Anga-
ben S. 5 f. 
5 Unter diesem Titel erschienen in der Reihe "Arbeitshilfen" (Nr. 91), Bonn 
10. Juli 1991. 
6 Vgl. "Religionsunterricht 20 Jahre nach dem Synodenbeschluß" = 
Arbeitshilfen 111, Bonn 25. März 1993. 

 6 



 

Vollversammlung der Deutschen Bischofskonferenz einen 
Studienhalbtag durch, der sich sehr intensiv mit der anstehenden 
Problematik befaßte. Aus dieser ausführlichen Beschäftigung ging 
eine Reihe von Aufträgen an die Kommission hervor. Im März 1994 
gründete die Kommission eine neue Arbeitsgruppe, die elfmal in 
meist mehrtägigen Sitzungen einen längeren Text erarbeitet hat. Die 
Konferenz der Leiter der Schulabteilungen und die Schulrechtskom-
mission des Verbandes der Diözesen Deutschlands wurden mehrfach 
in den Erarbeitungsprozeß einbezogen. Im Mai 1996 konnte die 
Kommission für Erziehung und Schule den Text verabschieden und 
richtete an den Ständigen Rat die Bitte, auf die früher angeregte 
Vorlage von knapperen „Leitlinien“ zu verzichten. Eine Beschrän-
kung auf weitgehend rechtliche Argumente erschien nicht angemes-
sen, zumal der längere, werbende Text nicht in den Hintergrund tre-
ten sollte. Der Ständige Rat verabschiedete die Erklärung zur Kon-
fessionalität des Religionsunterrichtes am 24. Juni 1996, verlangte 
jedoch eine gründliche redaktionelle Überarbeitung. Diese wurde in 
mehreren Phasen während des Sommers und Frühherbstes 1996 
durchgeführt, so daß der Herbst-Vollversammlung der Deutschen 
Bischofskonferenz 1996 eine letzte Textfassung unterbreitet wurde, 
die neben der redaktionellen Bearbeitung durch ein Vorwort, eine 
Zusammenfassung und ein Verzeichnis der Erklärungen zum 
katholischen Religionsunterricht angereichert worden ist. Die 
Herbst-Vollversammlung 1996 in Fulda hat den endgültig vorliegen-
den und verbindlichen Text zur Kenntnis genommen. 

In diesem Zusammenhang darf noch vermerkt werden, daß intensi-
vere ökumenische Kontakte nicht fehlten. Besonders nach dem Er-
scheinen der einer Denkschrift entsprechenden Studie „Identität und 
Verständigung“ der Evangelischen Kirche in Deutschland (1994) 
kam es auf der höchsten Ebene des regelmäßigen institutionellen 
Austausches zwischen den beiden großen Kirchen, nämlich im 
„Kontaktgesprächskreis“, zu zwei umfangreicheren Gesprächsrun-
den. Wenn diese Kontakte freilich auch etwas spät einsetzten 
(1995/96), so schärften sie doch den Blick für die nicht zu überse-
henden Gemeinsamkeiten. Es bleiben freilich auch einige verschie-
dene Perspektiven und Akzentsetzungen. Die Kirchen sind durch 

 7



lange Prozesse des Bemühens um den schulischen Religionsunter-
richt damit insgesamt gut auf Auseinandersetzungen vorbereitet, wie 
sie ihnen z.B. durch die Einführung des neuen Faches „Lebensge-
staltung – Ethik – Religionskunde“ (LER) im Land Brandenburg 
und zur Klärung vor dem Bundesverfassungsgericht aufgenötigt 
worden sind. 

Ich danke im Namen der deutschen Bischöfe der Kommission für 
Erziehung und Schule, besonders dem Vorsitzenden Bischof Man-
fred Müller (Regensburg), und der Zentralstelle Bildung im Sekreta-
riat der Deutschen Bischofskonferenz, aber auch allen Damen und 
Herren in den Arbeitsgruppen und bei der Erstellung des Manuskrip-
tes. Ich hoffe, daß sich ihre unermüdliche Einsatzbereitschaft lohnen 
wird. 

Den Dank und die Ermutigung an die Religionslehrerinnen und Re-
ligionslehrer haben wir in einem eigenen Brief am Ende dieses Tex-
tes veröffentlicht. Wir bitten um eine freundliche Aufnahme. 

 
Fulda, am 27. September 1996 

Bischof Karl Lehmann,  
Vorsitzender der Deutschen Bischofskonferenz 
 
 
 

 8 



Eine Einladung 

Mit diesem Wort richten die deutschen Bischöfe sich an alle, die mit 
dem Religionsunterricht zu tun haben: an die Eltern der Schülerin-
nen und Schüler, an die Verantwortlichen in der Schule, in den 
Schulämtern und Kultusverwaltungen, in den Religionspädagogi-
schen Ämtern und in den Hochschulen; insbesondere aber wenden 
sie sich an die Religionslehrerinnen und Religionslehrer. 

Die Bischöfe wissen aus vielen Gesprächen, daß die Anstrengung 
aller, die sich für den Religionsunterricht einsetzen, nicht hoch ge-
nug zu schätzen ist. Die Hauptlast liegt dabei auf den Schultern der 
Religionslehrerinnen und Religionslehrer: täglich fünf oder mehr 
Unterrichtsstunden mit Gruppen junger Menschen, die ihre Pro-
bleme auch in den Religionsunterricht mitbringen. Dazu kommen 
Unterrichtsvorbereitungen, Korrekturen von Klassenarbeiten, 
Sprechstunden, Konferenzen, Freizeiten mit Schülern und Schüle-
rinnen, Fortbildungsveranstaltungen usw. In dieser Situation junge 
Menschen zur Mitarbeit zu motivieren, ist außerordentlich schwie-
rig. Und dennoch eröffnet der Religionsunterricht viele Chancen. 
Religionslehrerinnen und Religionslehrer erleben bei den Schülerin-
nen und Schülern nicht nur das Wachsen des Wissens, sondern auch 
das Wachsen der Urteilsfähigkeit und das Reifen einer Lebensform. 

Der Religionsunterricht verursacht hohe Beanspruchungen, die je 
nach Land, Region, Schulstufe und Schulart unterschiedlich sind. 
Die Situation in der Stadt ist eine andere als in eher ländlich gepräg-
ten Gegenden. Der Religionsunterricht in den verschiedenen Schul-
formen hat spezifische Voraussetzungen. Die Bischöfe sind sich 
dessen durchaus bewußt. Der Religionsunterricht in den öffentlichen 
Schulen, der „in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der Religi-
onsgemeinschaften“ erteilt wird (Art. 7 Abs. 3 Grundgesetz der 
Bundesrepublik Deutschland; GG), bedarf auch der Unterstützung 
durch diese Religionsgemeinschaften. Die Deutsche Bischofskonfe-
renz möchte mit ihrem Wort den katholischen Religionsunterricht, 
der durch Verfassung und Verträge gesichert ist, stärken und schüt-
zen. Sie tut dies deshalb, weil der Religionsunterricht für den einzel-

 9



nen wie für die Gesellschaft von Bedeutung ist. Eine Ordnung, die 
durch Verfassung und Verträge gewährleistet wird, die der Gesell-
schaft und den Menschen hilfreich ist, darf nicht ausgehöhlt werden. 

Die Bischofskonferenz beruft sich bei diesem Wort auf den Be-
schluß der Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepu-
blik Deutschland „Der Religionsunterricht in der Schule“ vom No-
vember 1974 und auf ihm nahestehende Zeugnisse der katholischen 
Kirche in der ehemaligen DDR, z.B. auf das Hirtenwort der ostdeut-
schen Bischöfe gegen das staatliche Erziehungsmonopol vom No-
vember 1974. Im Synodenbeschluß zum Religionsunterricht sind die 
wesentlichen Positionen abgesteckt worden. An ihnen soll entschie-
den festgehalten werden. Sie bedürfen allerdings einer der heutigen 
Situation angemessenen Argumentation. Die Gesprächslage hat sich 
in dreierlei Hinsicht verändert: durch den Beitritt der neuen Bundes-
länder, durch das veränderte Bild der Kirche in der öffentlichen 
Meinung und durch neue Probleme in der Schule. Der Kirche kann 
der Religionsunterricht nicht gleichgültig sein. Schon der Beschluß 
der Gemeinsamen Synode hat im Religionsunterricht in der Schule 
einen Beitrag der Kirche zur Erziehung und Bildung gesehen. Dieser 
Standpunkt soll hier in aller Energie weiter vertreten und vertieft 
werden. Die Gesamtsituation der Gesellschaft, der Kirche in ihr und 
der Erziehung wird als eine spirituelle und intellektuelle Herausfor-
derung verstanden und angenommen. 

Worum geht es in diesem Wort der deutschen Bischöfe? Sie möch-
ten in ihrer Verantwortung für den Religionsunterricht die Freude 
der Lehrerinnen und Lehrer am Erteilen dieses Faches stärken. Ohne 
eine solche Freude an der Sache, um die es dabei geht, ist der Unter-
richt für alle Beteiligten eine Qual und trägt keine die jungen Men-
schen bildende Kraft in sich. Um seine Arbeit gerne zu machen, muß 
man sie aber vor sich selber und vor anderen mit guten Gründen 
rechtfertigen können. 

Ausgangspunkt sind die vielen, teilweise konkurrierenden bildenden 
Kräfte, die in unserer Gesellschaft auf die Schule im allgemeinen 
und auf den Religionsunterricht im besonderen einwirken  
(Kapitel 1). Als Leitfaden dient die gegenwärtige Bildungsaufgabe 

 10 



 

(Kapitel 2). Auch das Evangelium übt eine bildende Kraft aus 
(Kapitel 3). Es entfaltet diese Kraft in der konkreten, bekenntnisge-
bundenen Kirche (Kapitel 4). Ökumene ist bei Wahrung der kirchli-
chen Identität als wachsend friedliche, wechselseitige Beziehung zu 
verstehen, nicht als Verschmelzung unterschiedlicher Konfessionen 
(Kapitel 5). Der katholische Religionsunterricht in der Schule birgt 
ein reiches Bildungspotential mit hoher Aktualität in sich  
(Kapitel 6). Um seine Aufgabe wahrnehmen zu können, benötigt und 
besitzt er rechtliche Rahmenbedingungen (Kapitel 7). Zum Ersatz-
fach steht er in einer besonderen Beziehung (Kapitel 8). In einem ab-
schließenden Wort würdigen die Bischöfe den unverzichtbaren Bei-
trag der Religionslehrerinnen und -lehrer für Bildung und Erziehung 
in der Schule. 
 

 11



1. Viele Orte und Kräfte im Bildungsprozeß 

Die westliche Gesellschaft hat im Lauf ihrer neuzeitlichen Ge-
schichte einen Differenzierungsprozeß durchlaufen bis hin zu einer 
nur noch schwer überschaubaren Vielheit der Positionen. Es gibt ein 
Nebeneinander, oft ein Gegeneinander von Bekenntnissen, Religio-
nen, Werten, gesellschaftlichen und politischen Gruppen. Allseits 
anerkannte Prinzipien lassen sich nicht leicht finden. Das macht die 
politische und pädagogische Konsensfindung und mit ihr auch die 
Arbeit in der öffentlichen Schule oft schwer. 

In einer offenen, pluralistischen und demokratischen Gesellschafts-
ordnung sind der Schutz des Individuums und seiner Rechte sowie 
die kulturelle und religiöse Eigenart der anderen am ehesten garan-
tiert. Tendenzen, diese Pluralität durch Monopole zu unterlaufen, sei 
es auf dem Markt, in den Medien oder in den Schulen, muß gewehrt 
werden. Pluralismus kann zum Erliegen gebracht werden durch Mo-
nopolisierung und ein unreflektiertes Einheits- und Harmoniebe-
dürfnis. Er lebt von der Spannung zwischen unterschiedlichen, ge-
sprächsfähigen Positionen, nicht von ihrer Gleichgültigkeit. Der 
Relativismus, der die Suche nach der Wahrheit längst aufgegeben 
hat, höhlt den Pluralismus aus und macht die Tugend wechselseiti-
ger Toleranz gegenstandslos. 

Die bildende Kraft des Religionsunterrichts hat sich innerhalb dieses 
neuen Umfeldes zu behaupten. Zu diesem Umfeld gehören die Fa-
milie, die modernen Medien, die Schule und eine oft ungebundene 
allgemeine Religiosität. 

1.1 Zur bildenden Kraft der Familie 

Die erzieherische Leistung der Familie ist für den Religionsunter-
richt unverzichtbar, auch unter den erschwerten Bedingungen der 
Gegenwart. Die von keiner anderen Instanz in gleicher Weise mögli-
che Botschaft der Familie an das Kind lautet: Du bist geliebt! Und: 
Du wirst leben können! Diese Ermutigung zum Leben durch die 

 12 



 

Familie ist ein unersetzlicher Beitrag zur menschlichen Entwicklung 
und damit zur Bildung des Kindes. 

Eltern hegen den Wunsch, ihre Kinder mögen eine gefestigte Le-
bensform finden. Viele erwarten dabei von der Kirche eine Unter-
stützung durch den Religionsunterricht. Aus eigener Unsicherheit 
und Sprachlosigkeit in Fragen des Glaubens oder um dem Vorwurf 
eines Drucks auf die religiöse Praxis, wie sie ihn in ihrer Jugend 
vielleicht noch selbst erlebt haben, zu entgehen, enthalten sich Eltern 
oft des eigenen Urteils. Ein deutlicher und überzeugender christ-
licher Lebensstil ist vielfach verloren gegangen z. B.: gemeinsame 
Freizeit, Gespräche bei gemeinsamen Mahlzeiten und Wanderungen, 
das Gerüst einer gemeinsamen Tagesordnung, eine religiöse Sonn-
tags-, Gebets- und Festkultur. 

Die Zurücknahme der eigenen Glaubensprägung auch in der binnen-
familiären Kultur und der religiösen Bemühungen um die heran-
wachsende Generation beruht oft auf einem merkwürdigen Mißver-
ständnis von Toleranz und Bildung: Die Kinder sollen sich „frei 
entwickeln“, in weltanschaulichen Fragen soll ihnen die Wahlfreiheit 
offengehalten werden. Aber damit wird den Kindern die Wahlfrei-
heit de facto nicht offen gehalten, sondern sie wird vereitelt. Das 
weltanschauliche Vakuum wird sich mit anderem, zumeist weniger 
Aufgeklärtem (Mythen, Sekten, Radikalismen, Drogen) füllen. Auf 
diese Weise wird der Zugang zum Glauben erst gar nicht als eine 
Lebensmöglichkeit eröffnet. Allerdings ist es für die Familie 
schwierig, ihre bildende, gerade auch ihre religiös bildende Kraft 
durchzuhalten oder gar zurückzugewinnen – angesichts der suggesti-
ven Wirkung heutiger Jugendkulturen und ihrer Kommunikations- 
und Identifikationsangebote an den jungen Menschen. Um so not-
wendiger ist es, daß die Familien nicht allein gelassen, sondern 
nachdrücklich unterstützt werden, auch in ihren eigenen Initiativen, 
sich zu kirchlichen Gruppen zusammenzuschließen. Vor allem soll-
ten Gespräch und Abstimmung zwischen Eltern und Religionsleh-
rern und Religionslehrerinnen intensiviert werden. 

 13



1.2 Einfluß der modernen Medien 

In jedem Unterricht, auch im Religionsunterricht, sehen sich die 
Lehrerinnen und Lehrer mit dem Einfluß der Medien konfrontiert. 
Entwicklung und Vernetzung der modernen Medien haben unseren 
Erfahrungshorizont geradezu global erweitert und damit Information 
und Kooperation zwischen Ländern und Kulturen außerordentlich 
gefördert. Insofern sind moderne Medien wichtige Bildungsfaktoren. 
Sie können im Zusammenhang dieses Schreibens in ihrer Bedeutung 
nicht zureichend gewürdigt werden. Es soll lediglich auf ein für die 
schulische Bildung wichtiges Problem hingewiesen werden. 

Fülle und Vielfalt moderner Medieninformationen können Orientie-
rung und differenzierende Reflexion des einzelnen erschweren. Die-
ses Problem setzt bereits in der frühen Kindheit an: Nach gegenwär-
tigen Schätzungen hat ein Kind bis zum Schuleintritt bereits einen 
„Intensivkurs“ im Fernsehen von durchschnittlich etwa 3.000 Stun-
den hinter sich. Wenn der Jugendliche in seinem 7. Schuljahr 11.000 
Schulstunden absolviert hat, dann hat er bereits 12.000 Stunden vor 
dem Fernsehen verbracht. Damit ist der Schule eine Konkurrenz er-
wachsen, die Unterricht und Erziehung, vor allem Wirklichkeits- 
und Wertvorstellungen der Schüler und Schülerinnen nachhaltig be-
einflußt. Die Frage, welche Wirkung die alltägliche Gewalt im Fern-
sehen und die darin zur Schau gestellte Sexualität in der Seele und 
im Leben der jungen Menschen hinterlassen, ist sicher noch nicht zu 
Ende diskutiert. Dennoch stellt sich jetzt schon ein fundamentales 
Bildungsproblem. Flut und Attraktivität von Fernsehbildern können 
eine kritische Wahrnehmung schwächen. Denn oft setzen sich im 
Medium Auswahl- und Gestaltungsprinzipien durch, die nicht neu-
tral sind, sondern eine mit einer bestimmten Absicht versehene 
Wirklichkeit, eine „Wirklichkeit zweiter Ordnung“ vermitteln. Zeit-
verknappung, Vereinfachung komplizierter Zusammenhänge durch 
inhaltliche Raffung, Unterhaltung, dramatische Zuspitzung von Sze-
nen und Handlungsabläufen, gezielte Identifikationsangebote führen 
zu einer Verzerrung von Wahrnehmung und Wirklichkeitserfahrung. 
Das Medium prägt die Wirklichkeit. Es „bildet“, allerdings zumeist 
nicht im Sinn einer Freisetzung des jungen Menschen in das eigen-

 14 



 

ständige Denken und Handeln. Authentische Erfahrungen treten zu-
gunsten der vermittelten Erfahrungen zurück. 

1.3 Zur bildenden Kraft der Schule 

Die Schule bleibt für Schülerinnen und Schüler auch heute die Bil-
dungsherausforderung schlechthin. Sie ist unersetzbar, weil im 
schulischen Unterricht Schülerinnen und Schüler es vis à vis mit 
dem Lehrer und der Lehrerin zu tun haben. Sie muten einander leh-
rend und lernend nicht nur eine Sache, sondern sich selbst auch in 
Person zu. Darin liegt die human bildende Kraft der Schule. Der 
Lehrer und die Lehrerin verkörpern auf signifikante Weise das, was 
ein mündiger Mensch können muß, um ein Mitglied unserer kultu-
rellen Kommunikationsgemeinschaft zu sein. In der Art, wie sie mit 
Schülern und Schülerinnen umgehen, wie sie im Unterricht auftre-
ten, wie sie Aufgaben und Probleme aufgreifen und behandeln, ver-
bürgen sie die Lebensbedeutung ihres Faches. Darin sind die Über-
legenheit und die Besonderheit der Schule begründet. Die Anreiche-
rung des Unterrichts durch Medien, Techniken, Lerncomputer kann 
und darf die lehrend-lernende Interaktion der Lerngruppe aus Schü-
lern und Lehrern nicht verdecken. 

Die Schule vor vielfältigen gesellschaftlichen Ansprüchen 

Die Ansprüche gesellschaftlicher Gruppen an die Schule sind viel-
seitig, zum Teil widersprüchlich und deshalb nicht alle erfüllbar. 
Zugleich wird Erziehung in der Schule insgesamt immer umfassen-
der verstanden und für alles zur Verantwortung gezogen, was an an-
derer Stelle falsch gemacht oder versäumt wird. So wird gegenwärtig 
etwa die Auseinandersetzung mit dem Problem des politischen Ra-
dikalismus und der Gewalt eine Aufgabe der Schule. Der Wettbe-
werb der Fernsehkanäle, die zunehmenden Gefährdungen der Um-
welt, der Gesundheit, auch Probleme innerhalb der Familie – das al-
les soll in der Schule aufgefangen werden. Angesichts der Unfähig-
keit zur Solidarität und der Fremdheit zwischen den Generationen 
kommen auf die Schule Kompensationsaufgaben zu, denen sie sich 
nicht entziehen kann: Gewaltbereitschaft und Disziplinlosigkeit, 

 15



Gleichgültigkeit und Motivationsverlust, fehlender sozialer Rück-
sichtnahme. Früher konnten diese Aufgaben anderen Instanzen 
überlassen oder mit anderen Hilfsmitteln bewältigt werden. 
Wenn die Schule auch nur zu einem geringen Teil den ihr zugedach-
ten Aufgaben gerecht werden soll, dann kann sie nicht allein als Or-
ganisation eines möglichst effektiven Unterrichts verstanden wer-
den; sie muß ein gestalteter Lern- und Lebensraum werden. Nach-
dem die Wissenschaftsorientierung der Schulfächer überbetont 
wurde, muß heute der Schule als einem Ort kulturellen, sozialen, 
künstlerischen und moralischen Handelns mehr Aufmerksamkeit ge-
schenkt werden. Die Formen mitmenschlichen Umgangs zwischen 
jungen Menschen und Erwachsenen bedürfen einer aufmerksamen, 
sorgfältigen Pflege. 

Schritte zur Stärkung der bildenden Kraft der Schule 

Die Schule muß sich zu einem Lebens- und Erfahrungsraum entwik-
keln, denn in ihr verbringt der junge Mensch einen wichtigen Teil 
seines Lebens. Die Schulzeit will deshalb als in sich sinnvoll erfah-
ren werden. Es kann nicht nur Wissen auf Vorrat angeeignet werden. 
Lernen muß auch eine handlungsorientierte Komponente in sich tra-
gen. 
Auch die Lerninhalte müssen ihre bildende Kraft im Unterricht wie-
der erlangen. Der junge Mensch kann sich bilden, wenn er im Un-
terrichtsinhalt Antworten oder Antwortversuche auf seine elementa-
ren Fragen wiederfinden kann oder wenn ihm neue, noch unbe-
kannte Horizonte im Unterricht erschlossen werden. Die Kunst der 
Unterrichtsgestaltung liegt darin, daß der Lehrer und die Lehrerin 
klären, in welchem lebensweltlichen Problemzusammenhang des 
Schülers und der Schülerin eine wissenschaftliche Fragestellung oder 
eine kulturelle Fertigkeit stehen; das ist die Kunst der Elementarisie-
rung. 

Ein weiterer Schritt zur Wiedergewinnung der bildenden Kraft von 
Unterrichtsinhalten liegt in der Ermöglichung von bildender Erfah-
rung. Die Schule verlangt einen immer höheren Anteil abstrakter 
Leistungen und den ständigen Umgang mit symbolischen Zeichen-

 16 



 

systemen. Wirklichkeit in einen neuen Sprach-, Sprech- und Hand-
lungshorizont des Schülers hereinzuholen, vor allem eine neue Per-
spektive zu eröffnen, dies vermittelt Erfahrung. Dabei bildet sich der 
junge Mensch, weil er scheinbar Bekanntes in neuem Licht sehen 
und entdecken lernt. Dagegen macht die alleinige Anhäufung von 
Wissensstoff, der nicht auf Lebenserfahrung bezogen ist, den Men-
schen nur zu einem Viel- und Besserwisser. 
Der Religionsunterricht leistet einen wichtigen Beitrag zur Bildung 
und Erziehung der heranwachsenden Generation. Über den Unter-
richt hinaus ist der Ruf nach einer Schulkultur, die diesen Namen 
verdient, unüberhörbar. Dabei ist die Schulpastoral ein wichtiger 
Dienst der Kirche an der Schule, insofern sie nicht nur als Schüler-
seelsorge verstanden wird, sondern auch als eine Begleitung der Leh-
rer und Lehrerinnen, als Bemühung um eine geglückte Atmosphäre 
der Zusammenarbeit, als Hinweis auf den menschenfreundlichen 
Gott. Entscheidend für das Gelingen der Schulpastoral sind die Re-
ligionslehrerinnen und -lehrer. Über den Unterricht hinaus sind sie 
lebensberatende Gesprächspartner von Schülern, Kollegen und El-
tern (vgl. Die deutschen Bischöfe – Kommission für Erziehung und 
Schule, Nr. 16: Schulpastoral – der Dienst der Kirche an den Men-
schen im Handlungsfeld Schule). 

Religionsunterricht in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der 
Religionsgemeinschaften 

Nun gibt es allerdings eine sehr grundsätzliche Diskussion, ob der 
Religionsunterricht „in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der 
Religionsgemeinschaften“ im Bildungsgefüge der Schule überhaupt 
sinnvoll sei. Hier werden von schulpädagogischer wie politischer 
Seite einige kritische Argumente vorgebracht: 

1. Relevante Allgemeinbildung in einer „Schule für alle“ umfasse 
zwar auch Religion. Dennoch gehörten zu einem aufgeklärten Men-
schen nur allgemeine Kenntnisse über Religiosität und Religionen. 
Ein Einfluß der Religionsgemeinschaften und Kirchen auf den Inhalt 
des Unterrichts sei unangemessen und setze die Schüler illegitimen, 
heteronomen Beeinflussungen aus. Der Inhalt des Faches sei viel-

 17



mehr, wie in anderen Fächern auch, dem Staat und den Wissenschaf-
ten zu überlassen. Der in diesem Unterricht vermittelte Standpunkt 
habe der einer „Vogelperspektive“ zu sein. Darin sei ein distanzier-
ter, neutraler und objektiver Blick auf die realen Religionen möglich. 
Nur eine „Religionskunde“ anstelle des Religionsunterrichts diene 
der Vernunft und der Autonomie der Schülerinnen und Schüler. 
Einen solchen neutralen und wertfreien Standpunkt kann es aber gar 
nicht geben, es sei denn, man verschleiert sich und anderen die eige-
nen Voraussetzungen. Ein Fach Religionskunde wird dem Bildungs-
anspruch junger Menschen nicht gerecht. Gerade für eine an Bildung 
orientierte Schulpädagogik ist die persönliche Stellungnahme des 
Lehrers und der Lehrerin unersetzlich. Nicht weniger wichtig ist die 
reflexive Aufarbeitung der dem jungen Menschen eigenen, von ihm 
praktizierten Religion. Auch im Sinne der Verfassung hat er ein 
Recht auf Mündigwerden in der eigenen Religion. Mit einer 
„Beeinflussung“ seitens der Kirche oder einem Übergriff auf ein al-
lein dem Staat zustehendes Territorium der Schule hat dies nichts zu 
tun. Es ist in erster Linie ein gemeinsamer Dienst von Staat und Kir-
che am heranwachsenden Menschen und am Gemeinwesen der Zu-
kunft. Gerade in der Gegenwart wird wieder die Öffnung der Schule 
auf gesellschaftliche Gruppen hin gefordert, um die Sterilität einer 
wirklichkeitsfremden Schule zu vermeiden und Nähe zu der konkre-
ten Alltagswelt der Schülerinnen und Schüler zu gewinnen. Eine 
Alleinzuständigkeit des Staates für die Schule würde die Gefahr des 
Totalitarismus mit sich bringen. Alle gesellschaftlichen Kräfte, ins-
besondere die Eltern und die Religionsgemeinschaften, tragen für 
das Bildungsgeschehen an der Schule Mitverantwortung. 

2. Weiter wird behauptet, dem Religionsunterricht sei lediglich eine 
propädeutische Aufgabe zuzuweisen: Einführung in Religiosität im 
allgemeinen. Der Religionsunterricht solle die jungen Menschen 
überhaupt erst mit der religiösen Dimension der Wirklichkeit in Be-
rührung bringen. Er solle dabei von der latenten Alltagsreligiosität 
der Schülerinnen und Schüler, von ihren Sinn- und Lebensentwürfen 
ausgehen und sie kritisch weiterentwickeln. 
Daß solche Unterrichtselemente etwa in der Oberstufe des Gymnasi-
ums oder in anderer Weise in der Berufsbildenden Schule vorkom-

 18 



 

men müssen, ist unbestritten. Denn eine entwickelte Befähigung der 
Schüler und Schülerinnen, sich mit Sinnfragen auseinanderzusetzen, 
ist erst in der Adoleszenz gegeben. Unter didaktischem Gesichts-
punkt kommt das Konkrete, Erfahrene, das Exemplum, die An-
schauung vor dem Begriff, dem Abstrakten und Allgemeinen. Des-
halb knüpft der Religionsunterricht gerade in der Grundschule, wo 
immer dies möglich ist, an die ausgeübte Glaubenspraxis oder er-
lebte Anschauung an. Wo dies nicht möglich ist, führt er behutsam 
zu einer solchen Glaubenspraxis hin. Sonst würde im Unterricht ein 
theoretisches Konstrukt, eine „Schulreligion“, erfunden, die keinen 
Rückhalt im Alltag der Schülerinnen und Schüler hätte. Wenn eine 
solche Bezugnahme auf die religiöse Praxis gelingt, würde die 
Schule beweisen, daß sie imstande ist, an einem wesentlichen Punkt 
die konkrete Lebenswirklichkeit der Schülerin und des Schülers zu 
verarbeiten oder ihren eingeschränkten Horizont bisheriger Wirk-
lichkeitserfahrung zu erweitern. 

3. Angesichts der vorhandenen religiösen Unterschiede in der Klasse 
– so ein gängiger Einwand – würde eine Trennung der Schüler im 
Religionsunterricht geradezu Fremde und Fremdheit produzieren. 
Dieses Argument träfe zu, wenn zwei Voraussetzungen gegeben wä-
ren: 

– Die konfessions- und religionsverschiedenen Schülerinnen und 
Schüler teilen außerhalb des Religionsunterrichts das Schulle-
ben nicht. Sie leben in getrennten Milieus, eine alltägliche Be-
gegnung und Zusammenarbeit ist also nicht gegeben. 

– Die beiden Gruppen bemühen sich nicht um wechselseitiges 
Verständnis, sondern sie profilieren sich auf Kosten der jeweils 
anderen. 

Diese Voraussetzungen sind aber gerade nicht gegeben. Wären sie 
gegeben, dann könnten sie auch durch den gemeinsamen Religions-
unterricht nicht überwunden werden. Die Bemühung um das Ver-
ständnis des anderen kann überzeugend nur vom eigenen Stand-
punkt und vom eigenen Bekenntnis her und deshalb im konfessio-
nellen Religionsunterricht in ökumenischer Offenheit erfolgen. Dies 
schließt gelegentliche, gegenseitige Einladungen und Aussprachen 

 19



mit Andersgläubigen und Mitgliedern anderer Konfessionen keines-
wegs aus; sie sind im Gegenteil erwünscht. Nur auf diesem Wege 
werden Differenzen nicht verwischt, sondern wahrgenommen und 
ausdrücklich akzeptiert. Ebenso wird vermieden, in direkter Kon-
frontation gegenseitige Fronten aufzubauen, die Konflikte oft erst 
auslösen. Die empirische Friedenserziehung lehrt, daß unvermittelte 
Nähe Konflikte aktualisieren und Vorurteile verstärken kann. Ethno-
zentrische und religiöse Stereotypen können eben nicht ohne weite-
res durch einen gemeinsamen Unterricht überwunden werden. 

Die Differenzierung des Unterrichts in unterschiedliche Lerngrup-
pen, zum Beispiel bei der Sprachförderung, gehört heute in allen Fä-
chern zu einer angemessenen und die einzelnen fördernden Didaktik. 

Eine zusätzliche Frage ist, wer für den Lehrplan eines verschiedene 
Konfessionen und Religionen integrierenden Unterrichts zuständig 
sein soll. Sollte es der Staat sein? Damit wäre seine weltanschauliche 
Neutralität berührt. Sollte es ein Konsens zwischen den religiösen 
Gruppen und ihren Theologen sein? Damit würden die Unterschiede 
zwischen den Religionen unterschätzt. Schon in der Frage, was unter 
„Religion“ zu fassen ist, wird kaum ein schneller Konsens z.B. zwi-
schen Islam und Christentum zu erreichen sein. 

4. Immer weniger Schüler und Schülerinnen – so ein letztes Argu-
ment – seien kirchlich sozialisiert; konfessionell gebundene Schüler 
befänden sich in einigen Gebieten in der Minderheit. Deshalb brau-
che es keinen konfessionellen Unterricht in der Schule. 

Dagegen ist zu sagen: Weil der Staat in weltanschaulichen Fragen 
neutral sein muß, öffnet er die Schulen den Religionsgemeinschaf-
ten, damit diese auf der Basis des Glaubens zur ganzheitlichen Er-
ziehung und Bildung beitragen. Der konfessionelle Religionsunter-
richt ist offen für konfessionslose Schülerinnen und Schüler, die sich 
Antworten auf ihre Lebensfragen von den jeweiligen Religionsge-
meinschaften erhoffen. Der konfessionelle schulische Religionsun-
terricht nimmt einen Teil des Gesamtbildungsauftrages der Schule 
wahr. 

 20 



 

Religiöse Bildung in der Schule für Angehörige nichtchristlicher 
Religionen 

Nachdem in einigen Bundesländern zum Beispiel auch für ortho-
doxe sowie jüdische Kinder und Jugendliche ordentlicher Religi-
onsunterricht nach Art. 7 GG eingerichtet worden ist, muß nun ver-
stärkt über geeignete Wege religiöser Bildung für muslimische 
Schülerinnen und Schüler in der Schule nachgedacht werden. Das 
Grundgesetz braucht dafür nicht verändert, sondern nur durchgeführt 
zu werden. Darauf wird in der Pastoralen Handreichung „Christen 
und Muslime in Deutschland“ (Arbeitshilfen Nr. 106 vom 04. März 
1993) hingewiesen. Eine entsprechende muslimische Unterweisung 
sollte u.a. die Entwicklung eines muslimischen Selbstverständnisses 
fördern. Zwar stehen der Einführung des islamischen Religionsun-
terrichts nach Art. 7 GG zur Zeit immer noch ungelöste Probleme 
entgegen, etwa hinsichtlich der rechtlichen Repräsentanz der mus-
limischen Gemeinschaften. Diese Schwierigkeiten „entbinden die für 
die schulische Bildung Verantwortlichen aber nicht davon, verstärkt 
nach geeigneten Möglichkeiten zu suchen, um den muslimischen 
Kindern und Jugendlichen eine religiöse Erziehung im Rahmen der 
öffentlichen Schule zukommen zu lassen“ (a. a. O., S. 73). 

1.4 Ungebundene Religiosität 

Warum steht Religion im Fächerkanon der Schule? Selbstverständ-
lich ist das nicht. Ohne hier historisch den Weg zu verfolgen, soll 
doch ein sachlicher Zusammenhang aufgezeigt werden, der hilft, die 
heutige Situation besser zu verstehen. In Gesellschaften, in denen 
sich Religion mit der Kultur im ganzen deckt, wie es in den meisten 
nichtwestlichen Gesellschaften der Fall ist, übernimmt die Initiation 
in die Religion zugleich die Einführung in das gesellschaftliche Le-
ben überhaupt. Es gibt keinen eigenen „Religionsunterricht“; denn 
Religion ist hier die integrative Kraft in der Kultur selber. Alles, was 
der Initiand zu lernen hat, mündet in Religion. Gebildet ist, wer re-
ligiös ist. Dies wird in dem Moment anders, wenn einzelne Wissen-
schaftsdisziplinen und Schulfächer aus der integrierenden Kraft der 
Religion heraustreten und sich verselbständigen. Mag bei uns zu-

 21



nächst immer noch die Religion die Einheit der Weltanschauung und 
Bildung gewährleistet haben, so trat aber nach und nach der Religi-
onsunterricht in die Reihe der anderen Fächer zurück und wurde nur 
ein Fach unter ihnen. Die Einheit der Bildung wird – das ist das Er-
gebnis des Differenzierungsprozesses – nicht mehr von Religion 
bestimmt und ist als solche nur noch schwer beschreibbar. 

Nimmt der Staat das Monopol in Bildung und Erziehung für sich in 
Anspruch, dann ist er totalitär. Der staatlich verordnete Weltan-
schauungsunterricht in der Zeit des DDR-Sozialismus ist ein war-
nendes Beispiel. Die katholischen Bischöfe in der DDR beschrieben 
am 17. November 1974 in einem Hirtenwort gegen das staatliche 
Erziehungsmonopol die Lage in ihrem Staat mutig mit folgenden 
Worten: 

„In den Erziehungs- und Lehrplänen – vom Kindergarten bis zur 
Universität – ist ausschließlich die Weltanschauung des dialekti-
schen Materialismus die Grundlage. Das gesamte Leben soll von 
dieser Ideologie her geprägt werden. Weltanschauliche Neutrali-
tät wird abgelehnt. Entsprechend wird einzig die sozialistische 
Moral als richtig hingestellt, zu der die Erziehung zum Haß ge-
hört.“ 

Belehrt von der Geschichte des totalitären nationalsozialistischen 
Staates hat sich die Bundesrepublik Deutschland in der religiösen 
Erziehung in der Schule eine bewußte Selbstbeschränkung auferlegt. 
Die Kirchen wurden in die Pflicht genommen und vom Grundgesetz 
mit der inhaltlichen Füllung des Faches Religion betraut. 

Auch der moderne Staat kann auf einen Grundkonsens nicht verzich-
ten. Von einem argumentativen Diskurs allein kann dieser Grund-
konsens nicht erbracht werden; er muß von ihm schon vorausgesetzt 
werden. Aus diesem Grund verweisen viele Soziologen und Philoso-
phen auf die Rolle der Religion in einer pluralistischen Gesellschaft. 
Sie sehen in der Religion die letztgültige Kraft, die die Gesellschaft 
integrieren und dem Individuum Identität gewähren kann. Allein 
Religion könne zwanglos den fundamentalen Wertekonsens garan-
tieren, auf den auch eine pluralistische Gesellschaft angewiesen sei. 
Grundwerte und öffentliche Moral können und dürfen nicht vom 

 22 



 

Staat selber legitimiert werden. Wenn er das tut, dann wird er totali-
tär, weil er sich selber mittels Propaganda die Akzeptanz verschaffen 
muß, die er braucht. So ist gerade der moderne Staat auf Religion 
angewiesen. Religion entzieht – nach Meinung der Soziologen – die 
Grundüberzeugungen des Gemeinwesens der öffentlichen Diskus-
sion und sanktioniert sie dadurch. Außerdem kann Religion zur Be-
wältigung von Problemsituationen und letzten Fragen beitragen, 
etwa durch Trost, durch Beistand beim Sterben oder bei anderen 
nicht therapierbaren und sozial nicht mehr auffangbaren Widerfahr-
nissen im Leben des einzelnen. Dies sind unersetzbare, soziale Inte-
grationsfunktionen, auf die ein Gemeinwesen angewiesen ist und die 
heute einer sogenannten Zivilreligion zugedacht werden. 

Zivilreligion 

Zivilreligion ist im Bewußtsein der Leute als eine allgemeine Reli-
giosität wirksam, nachdem man den christlichen Kirchen die Inte-
grationsleistung in der Gesellschaft vielfach nicht mehr zutraut. Sie 
durchformt Sprache und Urteile der Menschen, auch die der Kir-
chenmitglieder. Sie ist andererseits diffus, unverbindlich, arm an 
Riten, an Institutionen und an Glaubenssätzen, also konfessions- und 
kirchenlos. Immerhin werden schon von J.-J. Rousseau folgende 
Glaubenssätze aufgezählt, die notwendig sind, um die öffentliche 
Moral zu gewährleisten: Es gibt ein höheres Wesen, eine ausglei-
chende Gerechtigkeit, ein Weiterleben nach dem Tod und die Hei-
ligkeit der Verfassung und der Gesetze. Die Zivilreligion sanktio-
niert den staatlichen Eid und die Rituale öffentlicher Repräsentanz; 
sie gibt den christlichen Traditionen, wie etwa den Festen des Kir-
chenjahres oder den sakramentalen Riten heute einen anderen Sinn. 
Sie hat, über Medien vermittelt, als „Bildschirmreligion“ eine starke 
Prägekraft. Diese Einstellung versteht sich selber als aufgeklärter 
Rahmen, der das Allgemeine und Wesentliche der in einer Gesell-
schaft koexistierenden Religionen umfaßt. Sie beansprucht, den Plu-
ralismus der Weltanschauungen in sich zu begreifen und die christli-
che Tradition beerben zu können. Mit diesem Anspruch soll religiö-
ser Frieden garantiert werden. Daß es dieses Phänomen der Zivilre-

 23



ligion gibt und in der modernen Gesellschaft notwendig geben muß, 
kann kaum einem Zweifel unterliegen. 

Für die Entwicklung gemeinsamer Vorstellungen von Bildung ist die 
Zivilreligion von nicht zu unterschätzender Bedeutung. Daß ein Re-
ligionsunterricht an der öffentlichen Schule von verschiedenen Sei-
ten, nicht zuletzt von Seiten der Schüler, dem Plausibilitätsdruck der 
Zivilreligion ausgesetzt ist, weiß jede Religionslehrerin bzw. jeder 
Religionslehrer. Wenn er es nicht weiß, dann droht der Religionsun-
terricht ohnehin zur Sozialisationsagentur der Zivilreligion zu wer-
den. Deshalb muß auf deren Mängel hingewiesen werden: 
Zivilreligion ist funktionale Religion. Die Gesellschaft und die in ihr 
herrschenden Faktoren weisen ihr Funktion und inhaltliche Bestim-
mungen zu. Sie gibt der bestehenden Gesellschaft sozusagen die re-
ligiöse Weihe. 
Weil diese Religion mit unserer Gesellschaft identisch ist, ist sie in 
Wahrheit nicht allgemein. Ihre Axiome wie Humanität, Rationalität, 
Entwicklung sind von westlichem Denken bestimmt und von unserer 
regionalen Kultur her bedingt. Deshalb ist sie so allgemeingültig 
nicht, wie sie vorgibt. Ihr Toleranzbegriff ist schwach. Toleranz  
wird nur innerhalb der eigenen selbstgesetzten Voraussetzungen ge-
währt. Der Fremde wird akzeptiert, sofern er sich dem Eigenen inte-
grieren läßt. Auf den Religionsunterricht bezogen bedeutet dies, daß 
hinter der Vorstellung eines „Religionsunterrichts für alle“ verdeckt 
der Dominanzanspruch der westlichen Zivilreligion steht. Das inno-
vative, verändernde Element von kirchlicher Religion ist in der Zi-
vilreligion verloren gegangen. Dazu fehlt ihr die der Gesellschaft ge-
genüber distanzierte Autorität. 

Weiterhin ist unter theologischem Gesichtspunkt gegen die Zivilre-
ligion einzuwenden: Das „höhere Wesen“ dient zu allem. Gott wird 
zur Funktion an der Gesellschaft, also zu dem, was die Bibel 
„Götze“ nennt und Jesus „Mammon“. Die Wahrheit, das Gute wird 
zu einer Funktion von Effektivität, Fortschritt oder Gesundheit. Die 
kritische und distanzierende Instanz des Evangeliums ist aufgege-
ben. Die zentralen, den Menschen freisetzenden Inhalte des christli-
chen Glaubens, die Botschaft von der Versöhnung, Befreiung, Erlö-
sung und damit der eschatologische Charakter der Botschaft ist aus 

 24 



 

der Zivilreligion ausgeschmolzen. Das eschatologische Bewußtsein 
davon, daß in der Geschichte, in der Person Jesu der Sinn des 
Ganzen erscheint und erschlossen ist, ist in dieser Religion verloren 
gegangen. 

Zivilreligion kann in unserer pluralistischen Lage gerade nicht den 
christlichen Glauben in seinen konfessionellen Ausprägungen erset-
zen. Sie ermöglicht keine kritische Distanz zu den herrschenden 
Trends in einer Gesellschaft. Dazu bedarf es der konfessionellen 
Kirche und des innovativen, prophetisch-kritischen Potentials ihres 
Bekenntnisses, das nie in gesellschaftlichen oder psychischen Be-
dürfnissen aufgeht. Dies gilt auch in der Erziehung. Der reife, mün-
dige Mensch weiß sich in seinem Urteil und in seinem Standpunkt 
unabhängig von den herrschenden Trends. Im Bildungsprozeß des 
heranwachsenden Menschen trägt der ans Bekenntnis gebundene 
Religionsunterricht dazu bei. 

 25



2. Bildung, eine Aufgabe der Gegenwart 
Die Beschreibungen der pädagogischen Aufgaben an der heran-
wachsenden Generation schöpfen bis in die wissenschaftliche, juri-
stische und politische Sprache und die staatliche Verwaltung hinein 
immer noch aus dem Erbe der bildungstheoretischen Tradition. 
Diese prägt nach wie vor das deutsche Bildungswesen überhaupt 
und unser Schulsystem im besonderen. Auch die Erklärung der 
Deutschen Bischofskonferenz zu Fragen der Bildungspolitik steht in 
dieser guten Tradition (vgl. Die deutschen Bischöfe – Kommission 
für Erziehung und Schule, Nr. 13 vom 21. September 1993). 

2.1 Eine Aufgabe nicht nur des Staates 

Die Bildungsaufgabe an der heranwachsenden Generation kann in 
einer demokratischen Gesellschaft nicht allein dem Staat überlassen 
bleiben. In einem demokratischen Staatswesen sind alle gesellschaft-
lichen Kräfte aufgerufen, an dieser wichtigen Aufgabe teilzunehmen: 
auch die Parteien, Arbeitnehmer, Arbeitgeber, Verbände und die 
Medien. Die Kirchen in der Bundesrepublik Deutschland haben 
diese Bildungsaufgabe stets von ihrem eigenen Auftrag her ernst ge-
nommen als einen Dienst an den Menschen. Diese „Einmischung“ 
ist ein Ernstnehmen demokratischer Partizipation. Sie als Vorteils-
nahme oder als ein undemokratisches Privileg zu verdächtigen, geht 
von einem Mißverständnis von Demokratie und den Aufgaben der 
Kirchen in ihr aus. 

2.2 Erziehung als Bildung 

Was kann unter dem Begriff „Bildung“ verstanden werden? Was ist 
das Ergebnis eines vor allem in den letzten zweihundert Jahren er-
folgten Diskurses über Erziehung? In vieler Hinsicht stehen die 
nachfolgenden Antworten wichtigen theologischen Prinzipien nahe. 

Im Widerspruch zu einem Erziehungsverständnis, das den jungen 
Menschen als ein Objekt des erzieherischen Handelns sieht, betont 
„Bildung“ die Selbsttätigkeit des Heranwachsenden. Er bildet sich 

 26 



 

selber. Bilden ist ein selbstbezügliches Handeln. „Erziehung“ muß 
sich also gemäß diesem Bildungsverständnis eine Einschränkung ge-
fallen lassen. Sie muß sich verstehen als ein Freiheit gewährendes 
Handeln. Dieses Zurücktreten im Respekt vor der Würde des jungen 
Menschen ist damit ein unaufgebbares Moment der Erziehung. Er-
ziehung muß verstanden werden als intersubjektives, kommunikati-
ves Handeln. Der Selbstwerdungsprozeß ist keinem strategischen 
Kalkül zu unterwerfen. 

Zugleich hebt der Bildungsbegriff „auf die Erfahrungs- und 
Urteilsfähigkeit des Menschen, auf sein Selbst- und Weltver-
ständnis ab, das sich aufgrund von Wissen und Einsicht gebildet 
hat. Als Prozeß und Ergebnis ist Bildung zwar durch andere an-
zuregen und zu unterstützen, aber letztlich von der Eigenaktivi-
tät des zu Bildenden abhängig. Im Unterschied zu der mehr von 
außen auf den Menschen einwirkenden Erziehung meint Bil-
dung stärker den inneren Entfaltungsprozeß, also das, was der 
Mensch aus sich selber macht. Somit tritt besonders die Befähi-
gung zu vernünftiger Selbstbestimmung, zur Freiheit des Den-
kens, Urteilens und Handelns hervor.“ (Die deutschen Bischöfe 
– Kommission für Erziehung und Schule, Nr. 13, S. 7 f.) 

Insofern „Bildung“ darauf aufmerksam macht, daß Erziehung vor 
allem als Gestaltung einer erzieherisch fruchtbaren Situation zu ver-
stehen ist, zieht sie u.a. die gesellschaftliche Lage, den Markt, die 
Medien, die Gemeinden in die Mitverantwortung für den Selbstwer-
dungsprozeß hinein. 

Sich-Bilden ist aber kein leerer und bloß formaler Akt zur Entwick-
lung einer abstrakten Individualität. Sich-Bilden heißt, sich die bil-
denden Kräfte der Natur, der Kultur, der Wissenschaft, der Religion 
zu erschließen. 
Lehrerinnen und Lehrer haben die Aufgabe, jungen Menschen 
Wirklichkeit zu erschließen und in den Horizont der eigenen Le-
benswelt einzubeziehen. Dabei ist der Bildungsvorgang so zu ele-
mentarisieren, daß er frei ist von Über- und Unterforderungen und 
statt dessen zur Herausforderung für den Entwurf eines eigenen Le-
benshorizontes wird. 

 27



Die Wirklichkeit, die das Bildungsbedürfnis am meisten herausfor-
dert, ist die Freiheit des anderen. An ihr bildet sich die eigene Frei-
heit, weil Freiheit durch und durch kommunikativ ist. In der Bezie-
hung zum anderen und seiner Freiheit geschieht Selbstwerdung. 
Weitere Faktoren im Bildungsprozeß sind – wie oben gezeigt – die 
gesellschaftlichen und kulturellen Institutionen, die Medien, die 
Schule, die Religion. Sie ermöglichen Bildung, sind bildende Kräfte, 
fordern zur Bildung heraus, behindern und beschränken sie aber 
auch oft genug. 
In diesem Sich-Bilden ist ein weiterer bildungstheoretischer Grund-
satz beschlossen. Sich-Bilden geschieht nicht im Anhäufen von ab-
strakten allgemeinen Sätzen, die ihre Herkunft nicht mehr aus der 
konkreten Wirklichkeit und damit aus der Erfahrung erkennen las-
sen. Sich-Bilden heißt vielmehr, von der konkreten Wirklichkeit All-
gemeines in Erfahrung zu bringen und es darauf auch wieder an-
wenden zu können. Besonders religiöse Erziehung macht nur Sinn in 
Korrespondenz zum eigenen Leben des jungen Menschen. Sonst 
verkommt sie zur Indoktrination. 

Bildung zielt auf Allgemeinbildung und ist kein Depot von Wissen. 
Als Gebildeter gilt derjenige, der in seiner Kulturgemeinschaft 
sprach- und handlungsfähig ist. Bildung vollzieht sich in aktiver 
Korrespondenz mit einer kulturellen Gemeinschaft unter der Zielset-
zung, kompetent am öffentlichen Leben teilzunehmen. 

Bildung als Allgemeinbildung hat also einen gesellschaftlichen Ort 
in einer räumlichen, von Überlieferungen geprägten Kulturgemein-
schaft. Eine solche kulturelle Gemeinschaft, in der der Mensch seine 
Allgemeinbildung gewinnt, ist von konkreten Vorstellungen gemein-
samen Lebens bestimmt. Sie ist nicht die universale Weltgesell-
schaft. In dieser Kulturgemeinschaft wächst aber die universale 
Kommunikationsfähigkeit und die Ethik einer universalen Solidari-
tät. Eine „multikulturelle Identität“ gibt es nicht. Aber es gibt eine 
eigene kulturelle Identität, die sich mit anderen kulturellen Identitä-
ten verständigen kann. Diese Fähigkeit ist heute ein wichtiges Ele-
ment von Bildung. Inzwischen gehört sie zum Herzstück jeder Allge 
 

 28 



 

meinbildung. Diese muß also verstanden werden als Kommunikati-
onsfähigkeit über die eigene regionale Kultur hinaus. 
Zu dieser Allgemeinbildung gehört in unserer gesellschaftlichen 
Lage vor allem die Anerkennung der Andersheit des anderen – seiner 
besonderen kulturellen Bestimmtheit. Verständigung und Anerken-
nung des anderen ist nur erreichbar in wechselseitiger Perspektiven-
übernahme. Perspektivenübernahme ist so etwas wie die Tiefen-
struktur der Allgemeinbildung geworden. 

 29



3. Die bildende Kraft im Evangelium 
Über die soeben skizzierten bildungstheoretischen Grundlagen der 
Schulpädagogik hinausgehend ist nun zu fragen, worin das Beson-
dere des Religionsunterrichts liegt. Können die Theologie und damit 
die Inhalte des Religionsunterrichts für den Bildungsprozeß des 
Schülers und der Schülerin und für das Handeln des Lehrers und der 
Lehrerin hilfreich, vielleicht sogar in der Sache unverzichtbar sein? 
Sind die Inhalte des Religionsunterrichts also bildungsrelevant? 

3.1 Die Mitte des Religionsunterrichtes 

Jede Wissenschaft hat Erkenntnisvoraussetzungen. Die Erkenntnis-
voraussetzungen in der Katholischen Theologie sind allerdings von 
besonderer Art. Sie haben den Charakter eines Zeugnisses, bezeugt 
in der Kirche. Was theologisch zu sagen ist, steht bei aller rationalen 
Argumentation im Horizont der sich auf Verheißung gründenden 
Hoffnung, des sich auf Zusage gründenden Glaubens und einer 
Liebe, die sich auf eine zuvor zugesprochene Liebe gründet. In allen 
dreien, im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe, gibt es aber 
durchaus so etwas wie eine „Einsicht“, die eine vernünftige Über-
zeugung tragen kann. Eine solche der Sache angemessene Einsicht 
eröffnet sich innerhalb des Glaubens, innerhalb dieser Hoffnung und 
innerhalb dieser widerfahrenen und erwiderten Liebe. Außerhalb 
dieser Haltungen ist eine solche Einsicht nicht voll erreichbar. Im-
merhin stellt sich die Frage, wie ohne solche Haltungen denn 
„vernünftiges“ Leben möglich sein soll. 

Jesus Christus 

Der Hauptzeuge im christlichen Glauben ist Jesus Christus. In seiner 
Verkündigung, in seinem Handeln, Leben, Leiden und Sterben und 
vor allem in dem, was ihm an Ostern widerfuhr, bezeugt Jesus Chri-
stus, was Inhalt und Grund unseres Glaubens ist. Aus diesem heils-
geschichtlichen Ereignis ergibt sich eine theologische Wirklichkeits-
auffassung: die Sicht des Glaubens auf die Wirklichkeit im ganzen.  
 

 30 



 

Deshalb kann an Jesus Christus die christliche Antwort gewonnen 
werden auf die Fragen: Wer will ich werden? und: Was muß ich ler-
nen? Er zeigt das Ziel bei der Suche nach dem eigenen Lebensweg 
(Nachfolge, vgl. Mk 2,14) und bei der Frage nach dem Sinn von 
Wirklichkeit (Nähe der Gottesherrschaft, vgl. Mk 1,14 f.). Er gibt 
Orientierung für die Beantwortung auch dieser Fragen. 

Was ist an dem konkreten Ereignis, an Jesus von Nazareth, theolo-
gisch universal? An ihm wird der aller Schöpfung und Geschichte 
vorausgehende, sie bedingende, tragende, begleitende und über alle 
Katastrophen zu einem guten Ende führende Heilswille Gottes of-
fenbar (vgl. Jes 2,1–5; Lk 14,15–24; Röm 8,18–30). Er bestimmt die 
Wirklichkeit, ist irreversibel, also unumkehrbar und weist Mensch 
und Schöpfung das Ziel, unüberholbar, mit und bei Gott zu sein (vgl. 
Offb 21,3–5a). Gott will nicht ohne seine Schöpfung, ohne den Men-
schen sein (vgl. Lk 15; Gal 4,4–7). Diese Universalität des Heilswil-
lens Gottes drücken wir im Glaubensbekenntnis so aus: „Wir erwar-
ten die Auferstehung der Toten und das Leben der zukünftigen 
Welt.“ 

Freiheit und Liebe 

Diese eschatologische Bestimmung betrifft zuallererst die Freiheit. 
Gott will außer sich noch andere Freiheit, die ganz und gar und von 
vornherein zur Liebe bestimmt ist. Gott erschafft die Welt, weil er 
Mitliebende will. Das heißt: Liebe ist der Grund für die Schöpfung 
und für die Erlösung. Sie ist die umgreifende, unbedingte, im letzten 
tragende Bestimmung der Wirklichkeit. Gott will jedoch nicht nur 
Objekte seiner Liebe, sondern mit sich noch andere aktiv Liebende, 
Freiheit also, die zum Lieben bestimmt ist. Liebe meint hier: eine 
Freiheit will, daß andere Freiheit ist. So ist Liebe weder Zwang noch 
Beliebigkeit, keine bloße Fremdbestimmung und keine bloße Selbst-
bestimmung, also weder einfach Heteronomie noch einfach Autono-
mie, sondern die freie Tat, in der sich eine Freiheit einer anderen 
Freiheit aussetzt. 

Dieses freie Sichbestimmenlassen durch andere Freiheit geht natür-
lich nur unter der Voraussetzung, daß die andere Freiheit die eigene 

 31



Freiheit nicht vernichtet, sondern will. Wir müssen, um lieben zu 
können, voraussetzen dürfen, daß uns einer liebt, zumindest Gott. 
Kreatürliche Liebe ist also voraussetzungsvoll, sie ist immer schon 
eine Antwort auf das, was ihr zuvor geschenkt ist. Sie realisiert lie-
bend ihr eigenes Geliebt- und Gewolltsein. Weil sie selbst bejaht ist, 
kann sie andere Freiheit bejahen. Wo geliebt wird, geschieht es auf-
grund dieser vorausgehenden Bestimmung durch Liebe. Und umge-
kehrt: jede Liebe will durch Liebe beantwortet werden. Sie will, daß 
auch andere Freiheit in gleicher Weise sich der Liebe aussetzt und, 
sie ebenfalls bejahend, ihr vertraut. In Freiheit einander trauen, ein-
ander glauben: das ist gelungene Liebe. In diesem Raum der Liebe – 
das ist elementar gesehen der ausschließliche Inhalt des christlichen 
Glaubens – ist Wirklichkeit geborgen. Die christliche Selbstbezeich-
nung der johanneischen Gemeinde lautet: „Wir haben die Liebe, die 
Gott zu uns hat, erkannt und gläubig angenommen“ (1 Joh 4,16a). 
Wir haben der Liebe geglaubt. Wo Wirklichkeit bejaht wird, ge-
schieht dies kraft der Liebe, die sie von Anfang an bejaht und ge-
wollt hat. 

Gnadenerfahrungen 

Gottes Liebe gilt allen Menschen. Aber weil der Liebe nur in Frei-
heit, also mit Einsicht, entsprochen werden kann, müssen auch alle 
Menschen die Erfahrung machen können, daß sie geliebt sind; denn 
nach unserer Glaubenslehre stehen alle Menschen im Gnadenange-
bot Gottes und sollen diesem in Erkenntnis und Freiheit entsprechen. 
Alle machen von Gottes umfassender Liebe Erfahrungen, auch wenn 
sie solche Erfahrungen anders interpretieren als die christli- 
che Lehre: zum Beispiel im Vertrauen, daß Wirklichkeit trägt, im 
Stehen, Widerstehen, Aufrecht-gehen-Können, Sich-gehalten-Wis-
sen, im Vertrauen in das, was der Tag bringt, also wenn sie der Liebe 
glauben. Menschen machen von diesem Geliebtsein Erfahrungen, 
wenn sie trotz aller Gründe, die dagegen sprechen, entgegen aller 
Wahrscheinlichkeiten Zuversicht haben, also auf die Durchset-
zungskraft der Liebe hoffen. Menschen machen von diesem Geliebt-
sein Erfahrungen, wenn sie trotz aller niederdrückenden Enttäu-
schungen sich nicht davon abhalten lassen, immer wieder das Risiko 

 32 



 

einzugehen, auf den anderen zuzugehen, sich von ihm bestimmbar, 
dann sich aber auch verletzbar zu machen, wenn sie also einfach lie-
ben. Darin steckt Gnadenerfahrung. Weil Gnade, weil Liebe eine all-
gemeine Bestimmung der Wirklichkeit ist, machen auch alle Men-
schen früher oder später davon Erfahrungen. Solche Erfahrungen 
werden auch dort noch gemacht, wo der Liebe schließlich dann doch 
nicht geglaubt, aber die Möglichkeit dazu gesehen wird. 

Solche Gnadenerfahrungen bleiben zumeist undeutlich, unartikuliert, 
bloße Stimmung; oder sie interpretieren sich ganz anders, etwa psy-
chologisch oder biologisch oder in anderen gesellschaftlich gängigen 
Plausibilitäten. Das Evangelium legt sich mit solchen Plausibilitäten 
an und macht diese Interpretationen strittig. Weil und insofern in 
theologischer Sicht Bildung auf der Erfahrung der letztgültigen 
(eschatologischen) Bestimmung von Wirklichkeit gründet, ist das 
diese Erfahrung ansprechende Evangelium keine heteronome Beein-
flussung, also keine Fremdbestimmung, aber auch keine Entlassung 
in völlige Unabhängigkeit. Deshalb darf jeder Mensch auf Gna-
denerfahrungen angesprochen werden, auch wenn er sie als solche 
noch nicht erkannt hat. In der Begegnung mit Jesus Christus ge-
schieht eine solche Anrede auf Erfahrungen von Geliebtsein. Jeder 
ist dazu in der Lage, weil er diese immer und überall schon im vor-
aus geschenkte Liebe Gottes voll realisiert, verantwortet, in seinem 
Leben ausdrücklich gemacht und ihr so eine leibhaftige und erzähl-
bare Gestalt gegeben hat. So ist er die Liebeserklärung Gottes an 
seine Welt in Person. Er spricht uns auf das hin an, was er in seinem 
Leben schlechthin realisiert hat, was aber auch uns allen geschenkt 
ist: Gottes Liebe. In seinem Leben und Sterben hat er sich dafür ver-
bürgt. 

Das Bildungspotential des Evangeliums 

Das in Jesus Christus angesprochene Bildungspotential ist also das 
umfassende und wirksame Geliebtsein des Menschen und der Wirk-
lichkeit durch Gott. Dieses Bildungspotential wird erfahren, wo im-
mer geglaubt, gehofft, geliebt wird. Das Evangelium spricht auf 
diese Erfahrung an und macht sie ausdrücklich: Du bist in deiner 

 33



Freiheit gewollt und darfst liebend von ihr Gebrauch machen. Die 
im Evangelium angesprochene eschatologische Bestimmung durch 
die Liebe ist also kein abstraktes Konstrukt. Nicht eine abstrakte in-
nere Freiheit also, sondern die leibhafte, kommunikative, soziale, 
kulturelle und gesellschaftliche Wirklichkeit ist angezielt. Anders als 
die wissenschaftlichen Wirklichkeitsbestimmungen ist sie nicht fürs 
Labor ausgearbeitet oder für technische Effektivität erdacht. Sie ist 
konkret, existenznah, alltäglich, als Voraussetzung für ein gelingen-
des Leben notwendig. Gleichwohl ist diese Voraussetzung, also die 
eschatologische Bestimmung der Wirklichkeit, meist nicht beachtet 
und wird nur selten ausdrücklich bedacht. Dabei ist sie so nah und  
so unvermeidbar, wie es sich nahelegt und beinahe unvermeidbar ist, 
des Morgens aufzustehen, dem Tag zu trauen und, wenn es sein 
muß, sich einer Zumutung auch zu verweigern oder jemandem die 
eigene Blöße und Wehrlosigkeit zuzumuten. Die Verheißung, daß 
alles ein gutes Ende finden wird, bestimmt die konkrete Wirklich-
keit, das, was wir alltäglich zu leben haben. Dazu ist gesagt: Ihr 
könnt Mensch sein und ihr könnt es gut sein. 

Das Evangelium macht diesen Grund täglichen Glauben-, Hoffen- 
und Liebenkönnens, die Liebe Gottes, öffentlich. Das Evangelium 
als Liebeserklärung Gottes macht es möglich, daß die alle Wirklich-
keit tragende Kraft, die Liebe Gottes, ausdrücklich realisiert und zur 
bildenden Kraft des Schülers und der Schülerin werden kann. Im 
Vertrauen auf dieses Gehaltensein kann es gelingen, von dem tägli-
chen Erwartungsdruck und zugleich vom Unheil in der eigenen Le-
bensgeschichte Abstand zu gewinnen, also Ich-Identität zu entwik-
keln (vgl. unten 6.6 Ich-Identität). Die Identität bleibt kommunikativ 
und verständigungswillig. Der andere, der Fremde, darf in seiner 
Andersheit verbleiben, er braucht nicht so zu sein, wie ich bin; denn 
gerade in seiner Andersheit verbürgt er den unerschöpflichen 
Reichtum der von Gottes Liebe umfaßten Wirklichkeit. 

Das Evangelium ist freilich kein Bildungsprogramm und deshalb 
nicht für Bildung und Unterricht funktionalisierbar. Es ist mehr als 
Bildung. Es läßt sich für nichts einfach in Dienst nehmen. Wohl aber 
ist das Evangelium für Bildung und Unterricht relevant. 

 34 



 

3.2 Zwei biblische Beispiele 

Eine bildungsrelevante Theologie des Religionsunterrichtes stellt 
also die Bildungsherausforderung des Evangeliums heraus. Sie be-
steht darin, daß sie auf das Bestimmtsein durch Gottes allgemeinen 
Heilswillen, durch universale Liebe und die eschatologische Verhei-
ßung, alles zu einem guten Ende zu führen, aufmerksam macht und 
dazu auffordert, diesem Bestimmtsein im eigenen Leben und im Le-
ben der anderen eine Chance zu geben. Das Evangelium befreit den 
Menschen aus allen Situationen der Fremdbestimmung und führt zu 
einem Leben in Fülle. 

Zwei Beispiele sollen das Dargelegte erläutern: 

- In der Situation des babylonischen Exils erlebt Israel mit der Be-
drohung seiner Existenz zugleich den Zweifel an seinem Gott. Der 
Glaube an Jahwe, der sein Volk begleitet und trägt, ist tief erschüt-
tert. Mächtiger oder zuverlässiger scheinen die Götter der Chal-
däer. Da erhebt Jahwe in einem Propheten seine Stimme mit un-
glaublicher Innigkeit und Festigkeit zugleich: „Fürchte dich nicht, 
denn ich habe dich ausgelöst, ich habe dich beim Namen gerufen, 
du gehörst mir. Wenn du durchs Wasser schreitest, bin ich bei dir, 
wenn durch Ströme, dann reißen sie dich nicht fort. Wenn du 
durchs Feuer gehst, wirst du nicht versengt, keine Flamme wird 
dich verbrennen. Denn ich, der Herr, bin dein Gott, ich, der Hei-
lige Israels, bin dein Retter“ (Jes 43,1b–3a). „Kann denn eine Frau 
ihr Kindlein vergessen, eine Mutter ihren leiblichen Sohn? Und 
selbst, wenn sie ihn vergessen würde: ich vergesse dich nicht. Sieh 
her: Ich habe dich eingezeichnet in meine Hände“ (Jes 49,  
15.16a). Das ist unverfälscht die Stimme des Evangeliums. Sie gilt 
auch angesichts der Katastrophen dieses Jahrhunderts. 

- In einer Situation innerer oder äußerer Gefährdung gehen die 
Christen der matthäischen Gemeinde meditierend erneut mit der 
ihnen überlieferten Wundergeschichte vom Seesturm (vgl.  

 35



Mt 8,23–27) und dem Gang Jesu auf dem Wasser (vgl. Mt 14,22–
33) um. Sie sehen dabei ihre Situation mit anderen Augen: entge-
gen dem Augenschein, aber in ihrer umfassenderen und deshalb 
zutreffenderen Wirklichkeit. Die stürmischen und unruhigen 
Wellen des Lebens tragen den, der es wagt, glaubend, hoffend und 
liebend auf eigenen Füssen zu gehen. Die Wirklichkeit ist zuver-
lässiger als wir uns denken können. Ihr ist zu trauen, weil der 
Mensch von Gott bejaht, geliebt und getragen ist, dies ist das 
Wunder schlechthin. 

 36 



 

4. Die bildende Kraft kirchlicher Religion 
Wer professionell mit dem christlichen Glauben zu tun hat, ist her-
ausgefordert, sich ständig auch mit seinem eigenen Glauben ausein-
anderzusetzen (vgl. Die deutschen Bischöfe – Kommission für Erzie-
hung und Schule, Nr. 6 vom 01. September 1987: Zur Spiritualität 
des Religionslehrers). Deshalb nehmen Religionslehrerinnen und 
Religionslehrer die religiösen Stimmungen ihrer Zeit mit höherer 
Sensibilität wahr. Diese werden ihnen von seiten ihrer Gesprächs-
partner zugemutet, und sie können diese Zumutung nicht einfach auf 
Distanz halten. Diese Zumutungen werden immer auch zu Proble-
men des eigenen Christseins. Lehrerinnen und Lehrer stehen im Re-
ligionsunterricht für den Glauben ihrer Kirche und für die Kirche, ob 
sie es wollen oder nicht. So vermischen sich im Unterricht theolo-
gisch-sachliche, persönliche und pädagogische Schwierigkeiten. Als 
Lehrerin oder Lehrer bekommt man dann leicht den Eindruck, man 
stehe in einer aussichtslosen Minderheitssituation angesichts vieler 
Miterzieher in den Medien und der öffentlichen Meinung. Dabei ist 
es häufig weniger die kritische Auseinandersetzung mit den Glau-
bensthemen als vielmehr die Uninteressiertheit und die Gleichgültig-
keit, die zu schaffen machen. Diese kommen nicht allein von den 
Schülerinnen und Schülern, sondern auch von Eltern, die für ihre 
Kinder möglicherweise nur einen „moralischen Anstandsunterricht“ 
wünschen. Desinteresse und Unverständnis begegnen unter Umstän-
den aber auch von den Kolleginnen/Kollegen und von der Schullei-
tung. 

4.1 Angefochtenes Christsein 

Das, was den Religionslehrerinnen und Religionslehrern zur Zeit be-
sonders zu schaffen macht, ist die Behaftung mit ihrer kirchlichen 
Rolle. Pauschale Vorurteile gegenüber der Kirche erschweren eine 
kritisch-solidarische Auseinandersetzung mit ihr. Es gibt eine Blind-
heit für das, was Kirche für die Menschen in anderen Kontinenten, 
in Europa und auch in Deutschland tatsächlich ist. An die Stelle von 
Kirche ist das Thema „Religion“ getreten. Religiös wollen die mei-
sten sein. Die entscheidende Frage aber ist, welche Religion das ist. 

 37



Es stimmt nicht, wenn behauptet wird, dies sei keine Frage von Be-
deutung, dies sei relativ und eher eine Frage des Geschmacks oder 
der Veranlagung. Mit der Religion entscheiden sich Lebenssinn und 
Lebensform, entscheidet sich das Selbstverständnis des Menschen 
und seiner Kultur. Es ist nicht so einfach zu sagen, daß alle 
„denselben Gott verehren“. „Gott“ ist ein vieldeutiges Wort. Es wird 
erst bestimmt durch das Bekenntnis einer Glaubensgemeinschaft  
und durch das Leben, das die Menschen in dieser Glaubensgemein-
schaft führen. 

Von solchen Problemen sind heute die Religionslehrerinnen und 
-lehrer bewegt; es sind auch die Fragen ihrer Schülerinnen und 
Schüler. Die Religionslehrerinnen und -lehrer sind angefochtene 
Christen, weil sie sich die Fragen ihrer Zeitgenossen zu Herzen 
nehmen, aber doch auch an dem festhalten, was Inhalt ihres Be-
kenntnisses ist. Damit halten die Religionslehrerinnen und -lehrer 
nur in besonderer Deutlichkeit aus, was jeder auszuhalten hat, der in 
seiner Kirche lebt und sich Christ nennt (vgl. 3. Die bildende Kraft 
im Evangelium). 

4.2 Institutionen 

In allen westlichen Industrieländern, besonders in der Bundesrepu-
blik Deutschland, hat sich ein Individualisierungsschub von bisher 
unbekannter Reichweite und Dynamik vollzogen. Die Menschen 
werden aus historischen Sozialformen wie Familie, Klasse, Milieu 
und Pfarrgemeinde herausgelöst oder gehen dazu auf Distanz. Sie 
verlieren damit ihre traditionellen Sicherheiten, werden auf sich als 
Individuen zurückgeworfen und erleiden einen Stabilitätsverlust. Sie 
erfahren aber zugleich eine neue Art sozialer Einbindung, so daß 
eine „individualisierte Gesellschaft der Unselbständigen“ entsteht. 
Was sich dabei wandelt, sind die Rollen und die Art der Institutio-
nen. 

Der Individualist lebt natürlich auch in Institutionen, aber es sind 
andere geworden, auf die er sich stützt. Die Menschen werden aus 
den Institutionen entlassen, die ihre Biographie in ihrer lebensge-
schichtlichen Kontinuität begleiten. Diese werden leicht als eng oder 

 38 



 

entmündigend empfunden, wie die Ehe, die Familie, die Pfarrge-
meinde. Aber mit ihnen verliert das Individuum auch die Stütze sei-
ner biographischen Identität. An ihre Stelle treten nun Institutionen, 
die nur begrenzte situative Ausschnitte des Lebens stabilisieren. Die 
angeblich befreiten Individuen werden abhängig vom Konsum, von 
sozialstaatlichen Versorgungen und Planungen sowie von modischen 
Trends. 

Der Individualisierungsschub hat vergessen lassen, daß Institutionen 
nicht nur die Freiheit beschränkende, sondern  auch eine die Identi-
tät stärkende, das Individuum und seine Freiheit tragende Funktion 
haben. Sie sind keine neutralen Mechanismen, sondern die substan-
tiellen Formen der Gemeinschaft, in denen wir die eigene Identität 
und die Identität der anderen finden. Es wurde im Gang des Indivi-
dualisierungsprozesses übersehen, daß wir die Institutionen nicht 
einfach abstoßen können, sondern nur in den Zugriff anderer gera-
ten. 

Die wohl mächtigste und sich universal durchsetzende Institution ist 
der Markt. Leitend ist dabei das Eigeninteresse. Eigeninteresse, das 
sich absolut setzt, führt zu einer Schwächung aller Institutionen, die 
von Solidarität, Treue und ehrenamtlicher Beteiligung getragen sind, 
wie Familie, Nachbarschaft, Gemeinde und Kirche. In dieser Situa-
tion werden viele Menschen, auf sich allein gestellt, ohne institutio-
nellen Halt Schaden nehmen. Aus diesem Grund, hat die Institution 
Kirche eine unaufgebbare Aufgabe bei der Erneuerung der Gesell-
schaft. Sie kann bei der Erziehung zum mitverantwortlichen Bürger 
Perspektiven aufzeigen, die die Gesellschaft im sozialen und politi-
schen Bereich stärken und stabilisieren. 

4.3 Institution eschatologischer Haltungen 

Das Evangelium muß als Liebeserklärung Gottes gesagt und gehört 
werden. Es will Menschen, ihre Kultur, das konkrete Leben ergrei-
fen. Es will auch zum Sichbilden herausfordern (vgl. 3. Die bildende 
Kraft im Evangelium). Deshalb braucht das Evangelium als bildende 
Kraft ein soziales und leibliches Bildungsmedium. Dieses muß als 
Institution eine leibliche und soziale Gestalt haben. Das Evangelium 

 39



muß sich „verkörpern“, um den Menschen erfahrbarer Halt zu sein. 
Evangelium muß Institution, muß kirchliche Religion schaffen. Als 
kirchliche Religion gestaltet das Evangelium konkretes Leben. Wenn 
das Evangelium die endgültige Erklärung der Liebe Gottes ist, der es 
zum Durchbruch verhilft, dann sind die Haltungen, die sich darauf 
richten, eschatologische Tugenden. Und diese finden an der Institu-
tion Kirche ihren Rückhalt: 

- Glaube ist die Haltung, die in der Zusage, daß alle Kreatur vor 
Gott und mit Gott ein gutes Ende findet, Grund hat, zum Leben ja 
zu sagen. Einen das Leben tragenden Grund zu finden, also stehen 
und widerstehen zu können, ist eine eschatologische Haltung. Sie 
bewährt sich, wenn die anderen Sinnkonstrukte allein nicht mehr 
tragen, wie etwa der Beruf und damit verbunden das Selbstwertge-
fühl, der Erfolg, das Ansehen, die Leistung und das Einkommen; 
oder wie die Familie mit ihrem emotionalen Halt und dem Reich-
tum an Beziehungen; oder wie Freundschaft und Partnerschaft mit 
ihrer Zuverläßlichkeit; oder wie der Konsum mit seinen kurzweili-
gen, aber auf die Dauer unbefriedigenden Erfüllungen; oder wie 
die Jagd nach Neuem, nach Erleben, Abenteuer, Nervenkitzel, die 
der Langweile doch nicht entkommt; oder auch wie das erzieheri-
sche und politische Handeln, das gewiß eine Strecke sinnvoll er-
scheint, aber auf den Erfolg angewiesen ist und ohne Glaube in 
Vergeblichkeit, Verzweiflung, Korrumpierbarkeit oder in Selbst-
gerechtigkeit endet. Angesichts der eigenen Heilsbedürftigkeit und 
Ohmacht läßt sich kein Grund finden, sich und anderen zum Le-
ben zu verhelfen, kein Sinn, der auf Dauer Handeln tragen und 
veranlassen würde. Das Trauen auf Gottes Verheißung ist die 
Haltung, die Leben trägt. Dieses Trauen braucht aber als Rückhalt 
eine Institution: die Kirche. Hier kommen Christen zusammen, um 
von Jesus die Tragfähigkeit dieser Verheißung verbürgt zu be-
kommen und sie einander zu verbürgen. An diesem Ort wird also 
kraft des Evangeliums Leben bejahbar. 

- Hoffnung ist die Haltung, dem Machbaren den Schein des Letzten 
zu nehmen, es hinter sich zu lassen und aus der Zuversicht auf das 
Verheißene, das nicht machbar ist, zu leben. Hoffnung befreit aus 
dem universalen Zwangszusammenhang der Geschichte; sie löst 

 40 



 

Versklavungen der Vergangenheit und eröffnet neue Zukunft. Eine 
wichtige Vergewisserung in der Hoffnung geschieht im Gottes-
dienst, in dem der alltägliche Götzendienst außer Kraft gesetzt 
wird. Liturgisches Handeln mitten in den Verhältnissen des Lei-
dens und Sterbens ist Ausdruck der Gemeinde in ihrer Erwartung 
des Kommenden. Kirche als „Institution im Übergang“ ist insbe-
sondere in ihrem Gottesdienst Verkörperung nicht schon des Be-
sitzes, aber der unenttäuschbaren Hoffnung.  

- Liebe ist das Wagnis, sich eine Blöße zu geben, bei dem man nicht 
sicher sein kann, ob es vom anderen erwidert wird, ja ausgenützt 
wird. Ein solches Risiko kann vernünftigerweise nur eingegangen 
werden, wenn darauf vertraut werden kann, daß es einen Willen 
und eine Macht gibt, die in der Lage sind, nicht ins Bodenlose 
fallen zu lassen. Das ist die Voraussetzung, von der die endliche 
Liebe ausgehen muß. Es gibt eine Liebe, die auch dann noch hält, 
wenn endliche Liebesfähigkeit am Ende ist. Angesichts einer 
übermächtigen Institutionalisierung des Eigeninteresses (vgl.  
4.2 Institutionen) erscheint Kirche und kirchliche Gemeinde als 
eine der wenigen Institutionen, in denen eine weitreichende Soli-
darität und eine prinzipielle Proexistenz nicht nur Programm sind, 
sondern in wenigstens einem Fall, Jesus von Nazareth, bis zum 
Ende und in unzähligen anderen Fällen wenigstens im Fragment 
gelebt wurde. Kirche ist der institutionelle Ort, an dem die Mög-
lichkeit der Liebe bezeugt wird. Auf sie zurückzukommen, um den 
Mut zur Liebe zu schöpfen, ist ein nicht überschätzbares Angebot 
in unserer Zeit. 

Angesichts einer Vielzahl funktional geschlossener Systeme gewinnt 
eine relativ wenig funktionale Gemeinschaft wie die Kirche zuneh-
mend eine Chance, doch „Institution kritischer Freiheit“ zu werden – 
allerdings nicht Institution einer individualistischen Unabhängigkeit, 
sondern der Freiheit von „angestrengter Diesseitigkeit“, Freiheit vom 
Zwang der politischen und biographischen Geschichte. Es muß sich 
nicht alles jetzt erfüllen und zur Vollendung gebracht werden. 

Als Institution eschatologischer Haltungen ist die Kirche nicht nur 
für die eigenen Mitglieder da, sondern auch und gerade für die, die 

 41



sie mit den Augen der Außenstehenden sehen. Für sie kann Kirche 
ein Zeichen vom Jenseits der Geschichte, ein Zeichen für die Mög-
lichkeit der Liebe, der Hoffnung und des Glaubens sein. 

Doch nicht nur das Faktum der Kirche überhaupt, sondern kirchli-
ches Handeln in seinem konkreten und institutionellen Vollzug er-
öffnet den eschatologischen Horizont und stärkt so die Haltungen, 
die mit dieser letzten Zukunft rechnen. Die Eucharistie, in Auftrag 
gegeben, bis der Herr wiederkommt, verweist wie der Sonntag auf 
Ostern als vorweggenommenes eschatologisches Ereignis. Die Sa-
kramente und das Kirchenjahr rücken die Existenz der Christen in 
diesen letzten Horizont. Die Communio Sanctorum weist in die glei-
che Richtung. An diesem institutionellen Ort ist den Christen die 
Chance gegeben, diese für das Leben fundamentalen Haltungen aus-
zubilden: das Vertrauen auf eine Wirklichkeit, die trägt, die Zuver-
sicht, die durch nichts zu enttäuschen ist, die Liebe, die furchtlos ist. 

4.4 Kirche und Allgemeinbildung 

Es ist nicht nötig, in diesem Zusammenhang die katholische Lehre 
von der Kirche umfassend darzustellen. Aber es legt sich nahe, die 
Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils von der Kirche in ihrer 
Bedeutung für den Bildungsauftrag des Religionsunterrichts an eini-
gen Punkten aufzuzeigen. 

Mit dem Auftrag, die Nähe des kommenden Gottesreiches anzu-
kündigen, ist in der Kirche für die Welt der Horizont letzter und un-
überholbarer Allgemeinheit eröffnet (vgl. LG 5). Alle Menschen, 
ihre Lebenssituationen, alle Völker und Kulturen, die ganze Ge-
schichte sind in diesen Horizont gerufen (vgl. LG 13). So ist die Kir-
che und mit ihr der Religionsunterricht, der in Übereinstimmung mit 
ihren Grundsätzen gehalten wird, ein Ort allgemeiner Bildung. In 
seiner Relevanz und Ansprechfähigkeit reicht deshalb der Religions-
unterricht weit über die Kirchenmitglieder und ihre Binneninteressen 
hinaus. Jede Schülerin und jeder Schüler, auch wenn sie sich nicht 
für Christen, nicht für religiös, sondern vielleicht für Atheisten oder 
Agnostiker halten, sind in die Nähe des kommenden Reiches ge-
rückt. Sie bringen in den Unterricht eine Reihe wenigstens latenter 

 42 



 

Fragen mit, die allen Menschen gemeinsam sind: die Frage nach 
dem Sinn von Leben und Leiden, die Suche nach Glück und zuver-
lässiger Wahrheit. Sie bringen Erfahrungen mit, die für den Religi-
onsunterricht einschlägig sind: die Einsicht, daß wir alle dem Leben 
trauen müssen, um ein geglücktes Leben zu führen; die Einsicht, daß 
wir auf Hoffnung und Zuversicht nicht verzichten können, es werde 
mit unserem Leben und dem Leben anderer gut enden; die Tatsache, 
daß wir alle es unerträglich finden, wenn wir nicht geliebt sind und 
nicht selber lieben können. Aufgabe des Religionsunterrichts ist es, 
diese Erfahrungen anzusprechen, zu klären und sie dem der Kirche 
aufgetragenen Evangelium zuzuführen. Es gibt niemand und keine 
Lebenssituation, die nicht gesucht ist. 

Eschatologischer Vorbehalt 

Die Kirche ist aber noch nicht das von ihr verkündete anbrechende 
Gottesreich. Sie, ihr Handeln und ihr Wissen sind durch den 
„eschatologischen Vorbehalt“, durch ein „weises Nichtwissen“ über 
den Lauf der Geschichte, über die Wirklichkeit gekennzeichnet, 
sonst überschreitet sie ihre Zuständigkeit (vgl. GS 36). Wenngleich 
in ihr der Horizont letzter, unüberholbarer Allgemeinheit eröffnet ist, 
weiß und vermag sie nicht alles. Die in der Kirche und deshalb im 
Religionsunterricht ermöglichte Allgemeinbildung ist also keine 
Universalkompetenz. Die eigene Partikularität und Unvollständig-
keit bleibt unüberspringbar. Die Vielheit und Verschiedenheit der 
Kulturen, Weltanschauungen und Standpunkten sind für uns nicht 
überwindbar. Aber sie alle können dem Evangelium und der von ihm 
im Geist gebildeten Einheit zugeführt werden. 

Die Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils von der Kirche ist 
stark von der Gemeinschaft (communio) als Teilhabe (participatio) 
geprägt: die Gemeinschaft mit Gott, die Gemeinschaft vieler und 
unterschiedlicher Ortskirchen (LG 23), in denen die Universalkirche 
repräsentiert und realisiert ist (CD 11), das Kollegium der Bischöfe, 
die Gemeinschaft des Gottesvolkes, das nicht nur an der Liturgie, 
sondern am Leben der Kirche überhaupt aktiv teilhat. So wird die 
Katholische Kirche „Sakrament, das heißt Zeichen und Werkzeug 

 43



für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen 
Menschheit“ (LG 1). Zugleich ist das Verständnis der Katholizität 
der Kirche geprägt von der Gemeinschaft der vielen räumlich und 
kulturell verschiedenen Ortskirchen. Diesem Kirchenverständnis 
entspricht ein neues Verständnis von Allgemeinbildung. Bis vor 
wenigen Jahrzehnten konnte Allgemeinbildung vorzüglich noch als 
Fähigkeit zur Kommunikation und Partizipation im eigenen Kultur-
kreis beschrieben werden. Dieses Verständnis muß inzwischen er-
weitert werden. Allgemeinbildung muß als Fähigkeit verstanden 
werden zu Kommunikation und solidarischer Partizipation auch über 
den eigenen Kulturkreis hinaus. Dieser Vorstellung von Allge-
meinbildung entspricht die Katholische Kirche und damit der von 
ihren Grundsätzen geleitete Religionsunterricht in beispielhafter 
Weise. Auch die differenzierten Beziehungen zu anderen Kirchen, 
kirchlichen Gemeinschaften und zu anderen Religionen sind im 
Communio-Denken zu erfassen. 

Kommunikation und Partizipation 

Das für viele Zeitgenossen Anstößige und Unglaubwürdige am 
kirchlichen Bildungsauftrag besteht darin, daß er in der Außenper-
spektive undifferenziert lediglich als Meinung und Interesse einer 
partikulären Institution und deshalb als fremdbestimmend, als unge-
rechtfertigtes Privileg, als Eigeninteresse einer Gruppe unter vielen 
wahrgenommen wird. Als Dienst am allgemeinen Bildungsauftrag, 
wozu die Kirche durch das Evangelium berufen und befähigt ist, 
kann sie dann nur schwerlich wahrgenommen werden. 

Wenn Allgemeinbildung heute die Fähigkeit ist, nicht nur anderes 
individuelles, sondern auch anderes allgemeines Leben in seiner 
kulturellen Besonderheit anzuerkennen, dann sind die Voraus-
setzungen dafür im katholischen Religionsunterricht in besonderem 
Maße gegeben. Denn dieser Unterricht bewegt sich im Kontext und 
im Perspektivenreichtum der Gemeinschaft vieler kulturell unter-
schiedlicher Lokalkirchen. Das Bewußtsein dafür ist im Zweiten 
Vatikanischen Konzil irreversibel zum Durchbruch gekommen. In-
zwischen ist dieses Bewußtsein aber längst nicht mehr nur eine 

 44 



 

theologische Behauptung. Es wird in den Gemeinden, wenngleich 
noch nicht zureichend, gelebt: Besuche und Austausch in den Ge-
meinden, Solidaritätsbekundungen durch Werke wie Misereor, Mis-
sio, Adveniat, Renovabis, Caritas internationalis, Sternsingeraktion, 
Briefkontakte, Gebetsgemeinschaften, zahllose Unterstützungsinitia-
tiven und Unterschriftsaktionen sind zur Selbstverständlichkeit ge-
worden. Im Gottesdienst werden die Teilnehmer zur Übernahme 
fremder Perspektiven, zu Verstehensversuchen fremden Lebens ver-
anlaßt. Der katholische Religionsunterricht kann im Kontext und im 
Perspektivenreichtum der Weltkirche arbeiten. Dabei ist er motiviert 
von dem, was seine eigenste Sache ausmacht: von der Besinnung 
und Reflexion auf das eigene Glaubenszeugnis. 

 45



5. Konfessionell und ökumenisch 
Manche haben vielleicht noch ein ausgesprochen katholisches oder 
evangelisches Milieu erlebt. Man verkehrte unter sich. Langzeitliche 
Nachwirkungen von Reformation und Gegenreformation wurden 
hier sichtbar. Auch in der Theologie wurde die eigene Lehre kontro-
vers zum Standpunkt der konfessionellen Gegenseite entwickelt. 
Ohne die andere Seite zureichend verstanden zu haben, wurde oft 
gegen sie argumentiert. Diese Situation liegt zumeist weit zurück. 
Mit gutem Recht kann die entsprechende Mentalität Konfessiona-
lismus genannt werden. 

5.1 Konfession und Konfessionalismus 

Konfession, Bekenntnis, meint etwas anderes. Bekenntnisse gibt es 
im Neuen Testament zahlreich. Die neutestamentlichen Gemeinden 
brachten solche Bekenntnisse hervor: prägnante Formulierungen, in 
denen sie das knapp auf einen Satz brachten, was sie als ihren Glau-
ben bekannten. Wer sich taufen ließ, hatte das Bekenntnis der Ge-
meinde zu sprechen. Im Gottesdienst wurden solche Bekenntnisse zu 
Jesus Christus gesprochen und zugleich als Absage an andere Herren 
verstanden. Solche Bekenntnisse dienten von Anfang an auch der 
Selbstverständigung der Gemeinden; sie waren immer schon kirch-
lich. Wer sie nachsprechen konnte, durfte sich als zugehörig betrach-
ten. Bekenntnisse prägten damals und prägen heute das Denken und 
die Theologie der Kirche. Die großen Bekenntnisse, die wir heute 
noch im Gebrauch haben, wurden von den großen Konzilien und 
Synoden des vierten und fünften Jahrhunderts formuliert. Sie spiel-
ten die Rolle von Glaubensregeln, auf die man sich verständigen 
konnte. Insbesondere die Reformationszeit brachte auf ihre Weise 
zahlreiche Bekenntnisse hervor. Die berühmtesten waren die Con-
fessio Augustana und der Heidelberger Katechismus. Auch die Ge-
meinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland 
(1971–75) hat ein bemerkenswertes Zeugnis des Glaubens in dieser 
Zeit verabschiedet. 

 46 



 

Die Bekenntnisse – das ergibt sich aus dieser knappen Übersicht – 
sind in unterschiedlichen Situationen, mit unterschiedlichen Absich-
ten formuliert worden. Das Bekenntnis scheint geradezu unabding-
bar für Kirche und Gemeinde, ob evangelisch oder katholisch, zu 
sein. Der Sinn des Wortes „Konfession“ oder „Bekenntnis“ ist aber 
hier offensichtlich ein anderer, als wenn wir auf einem Fragebogen 
die Rubrik „Konfession“ mit „römisch-katholisch“ ausfüllen. Auch 
in der ökumenischen Auseinandersetzung verändert sich die Bedeu-
tung des Wortes „Konfession“ langsam zum Positiven in Richtung 
der  ursprünglichen Bedeutung. 

5.2 Konfession und Ökumene 

Wenn von Ökumene die Rede ist, dann denken wir Katholiken in 
Mitteleuropa zuerst an die Einheit mit den Kirchen der Reformation, 
erst später auch noch an die Kirchen der Orthodoxie. Selten aber 
denken wir an den ersten und radikalsten Bruch, der der Kirche in 
die Wiege gelegt ist: die Spaltung von der Synagoge. Diese Tren-
nung aber kennzeichnet die Kirche am fundamentalsten und läßt die 
späteren Spaltungen erst verstehen. Auf diese offene Wunde hinzu-
weisen, ist deshalb notwendig, weil alle Kirchen lernen müssen, mit 
dieser schmerzhaften Wunde zu leben. Seit dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil ist auch im Religionsunterricht diesbezüglich eine 
Empfindsamkeit gewachsen, die für ein ökumenisches Bewußtsein 
außerordentlich wichtig ist. Es war eine geschichtlich umwälzende 
und in ihrer Bedeutung bis heute noch nicht zureichend gewürdigte 
Tat, als Papst Johannes Paul II. 1982 den Weg vom Vatikan zur 
Großen Synagoge Roms ging. 

Verstärkte Bemühungen für die Ökumene fordert Papst Johannes 
Paul II. in seiner Enzyklika „Ut unum sint“ vom 25. Mai 1995.  
Darin hebt er vor allem die Notwendigkeit des Dialogs unter allen 
Menschen hervor, indem er die Aussagen des Zweiten Vatikanischen 
Konzils zum Dialog aufgreift und verstärkt. Neben dem „Bemühen 
zur Ausmerzung aller Worte, Urteile und Taten, die der Lage der ge-
trennten Brüder nach Gerechtigkeit und Wahrheit nicht entsprechen 
und dadurch die gegenseitigen Bemühungen mit ihnen erschweren“, 

 47



steht die Anerkennung des Willens zur Versöhnung und zur Einheit 
in der Wahrheit bei den Partnern, sowie die Notwendigkeit, daß „um 
das alles zu verwirklichen, das zur Schau getragene Sich-gegenein-
ander-Stellen ein Ende haben“ muß (Nr. 28–29). 

Zur Verbesserung der Beziehungen der Christen untereinander und 
zum gegenseitigen Kennenlernen sind nicht nur Gebet und Dialog 
geeignete Wege, sondern insbesondere auch „jede nur mögliche 
praktische Zusammenarbeit auf den verschiedenen Ebenen: pastoral, 
kulturell, sozial und auch im Zeugnis für die Botschaft des Evange-
liums“. In der Zusammenarbeit der Christen kommt nach den Wor-
ten des Papstes „die Verbundenheit, in der sie schon untereinander 
vereinigt sind, lebendig zum Ausdruck“. Sie stellt „eine Epiphanie 
Christi selbst“ dar. In der Zusammenarbeit sieht Johannes Paul II. 
darüber hinaus eine Dynamik zur Einheit hin: 

„Die ökumenische Zusammenarbeit ist zudem eine echte Schule 
des Ökumenismus, ein dynamischer Weg zur Einheit. Die Ein-
heit im Handeln führt zur vollen Einheit im Glauben: ,Bei dieser 
Zusammenarbeit können alle, die an Christus glauben, unschwer 
lernen, wie sie einander besser kennen und höher achten können 
und wie der Weg zur Einheit der Christen bereitet wird.‘ 
Vor den Augen der Welt nimmt die Zusammenarbeit unter den 
Christen die Dimensionen des gemeinsamen christlichen Zeug-
nisses an und gereicht als Werkzeug der Evangelisierung den 
einen wie den anderen zum Wohl.“ (Nr. 40) 

Das Zweite Vatikanische Konzil regte durch das Ökumenismusde-
kret „Unitatis redintegratio“ in der Katholischen Kirche einen unge-
ahnten Verständigungswillen mit den anderen Kirchen an. Die 
Theologen arbeiteten fortan an zahlreichen Untersuchungen, um bis-
herige Mißverständnisse auf beiden Seiten zu beheben und Konsense 
oder doch wenigstens Konvergenzen aufzuzeigen. Auf der Ebene der 
Kirchenleitungen zeichneten sich Kooperationswille und neue Ko-
operationsmöglichkeiten ab. Unser Gebet- und Gesangbuch „Gottes-
lob“ dokumentiert, wenigstens was das Liedgut anbetrifft, ein 
kulturelles Zusammenwachsen des Kirchenvolkes. Ähnliches kann 
man vom neuen „Evangelischen Gesangbuch“ sagen. Auf evangeli-

 48 



 

scher Seite brachte die Leuenberger Konkordie eine weitgehende 
Verständigung der Evangelischen Kirchen unter sich bis hin zur 
Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft. Damit fand sie auch eine 
gemeinsame Basis für das Gespräch mit der Katholischen Kirche. 
Die Konvergenzerklärung von Lima zu den Themen Taufe, Eucha-
ristie und Amt wurde durch eine Stellungnahme des Päpstlichen 
Rates zur Förderung der Einheit der Christen als ein wesentlicher 
Schritt im ökumenischen Prozeß bejaht und, was die Taufe anbe-
trifft, zur Rezeption empfohlen. 

Damit scheint aber in wichtigen Themen eine Grenze für Konver-
genzbemühungen erreicht zu sein. Das Zweite Vatikanischen Konzil 
sieht die universale Kirche in der Katholischen Kirche verwirklicht. 

An die Stelle der Suche nach Konvergenzen trat eine zugleich be-
scheidenere, aber auch verbindlichere Suche nach einer  
„Entgiftung“ und Intensivierung der Beziehungen zwischen den 
Kirchen. Ein ermutigendes Beispiel hierfür ist das Ergebnis der 
Studie des Ökumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholi-
scher Theologen „Lehrverurteilungen – kirchentrennend?“ Sie konnte 
zeigen, daß viele der gegenseitigen Lehrverurteilungen aus der 
Reformationszeit den heutigen Partner nicht mehr treffen. Papst 
Johannes Paul II hat bei seinem dritten Pastoralbesuch in Deutsch-
land im Juni 1996 die Bedeutung solcher Bemühungen mehrfach 
unterstrichen (vgl. Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, 
Nr. 126, S. 19ff, 30 ff.). 
Der Begriff „Konfession“ hat in diesem Zusammenhang wieder ei-
nen neuen Klang bekommen. An die Stelle von Selbstbeharrung, 
Abgrenzung und Selbstisolierung tritt nun gesprächsfähige Identität. 
An die Stelle von Verschmelzung und Vereinheitlichung tritt der in 
der eigenen Geschichte gewonnene Reichtum als Gewinn auch für 
die anderen. Die Geschichte der Ausbildung einer kirchlichen Identi-
tät auf beiden Seiten rückgängig zu machen, ist nicht denkbar, aber 
auch nicht einmal wünschbar. Das wäre abstrakt. Ökumenisch kann 
deshalb nur sein, wer in diesem Sinn auch konfessionell ist. Eine 
Konfession, die das in einer Kirche empfangene Evangelium zu ver-
antworten sucht, kann und darf nicht gesprächsunfähig machen. Der 
Begriff „konfessionell“ hat damit noch in einer anderen Hinsicht 

 49



eine Veränderung durchgemacht. Er meint nicht in erster Linie die 
theologischen Gegensätze und Kontroversen. 

Im Sinne der Heiligen Schrift und der Väter gehört zum Bekenntnis 
vielmehr ein ganzes Geflecht von Vollzugsweisen des Glaubens, das 
nicht einfach von ihm getrennt und abgelöst werden darf, zum Bei-
spiel das Leben aus dem Glauben, der Gottesdienst, die Sakramente, 
die Katechese und die Taufe, auch bestimmte Situationen des öf-
fentlichen Bekennens, möglicherweise sogar in der Bedrängnis der 
Verfolgung. Dieser konkrete „Sitz im Leben“ ist für das Bekenntnis 
konstitutiv, und damit ist das Leben der Gemeinde und der Kirche 
der unerläßliche Boden, von dem das Bekenntnis eigentlich lebt. Es 
geht also um das konkret gelebte und gelehrte Zeugnis des Glaubens 
im Raum der Kirche. 

5.3 Lehrer, Schüler und Lehre im Religionsunterricht 

Seit dem Beschluß der Gemeinsamen Synode zum Religionsunter-
richt hat sich bei den drei Bestimmungsfaktoren der Konfessionalität 
– Lehrer, Lehre, Schüler – der Begriff der Trias allgemein herausge-
bildet. Die Bischöfe wissen es zu schätzen, daß sie mit der Denk-
schrift der Evangelischen Kirche in Deutschland „Identität und Ver-
ständigung“ (1994) hinsichtlich „Standort und Perspektiven des Re-
ligionsunterrichtes in der Pluralität“ in diesen grundlegenden Aussa-
gen übereinstimmen. Die Bischöfe möchten freilich bei aller Bereit-
schaft zur Kooperation und zur Modifikation des Konfessionali-
tätsprinzips in einzelnen Situationen stärker an derselben Konfessio-
nalität der Kinder und Jugendlichen festhalten, ohne daß der Religi-
onsunterricht dadurch gehindert wäre, sich auf die Ökumene hin zu 
öffnen und auch konfessionell nicht oder noch nicht gebundene 
Schülerinnen und Schüler aufzunehmen. 

5.3.1 Konfessionalität der Religionslehrerin und des 
Religionslehrers 

Lehrerinnen und Lehrer müssen das, was sie zu lehren haben, auch 
vertreten. Die Schülerinnen und Schüler dürfen eine klare, unmiß-

 50 



 

verständlich Auskunft auf die Frage erwarten, wo ihre Religionsleh-
rerin bzw. ihr Religionslehrer steht. Damit ist aber die Frage nach 
seinem Bekenntnis gestellt. Der Religionslehrer und die Religions-
lehrerin haben nicht nur über einen Inhalt zu informieren, der außer-
halb ihrer eigenen freien Wahl, in objektiver Neutralität ausgesagt 
werden könnte. Sie sind, wie bei jedem wesentlichen humanen Ver-
halten, „existentiell verwickelt“. Sie stehen für das ein, was sie im 
Unterricht vermitteln. Nur so können sie einen erzieherischen und 
für die Bildung des jungen Menschen belangvollen Dienst leisten. 
An der Religionslehrerin und am Religionslehrer selber und ihrem 
Lebensstil soll sich ja die Lehre wenigstens in Ansätzen und Be-
mühungen zeigen. Deshalb ist die Authentizität ein Ausweis der 
Ernsthaftigkeit dessen, was Thema ist. Die Lehrerin und der Lehrer 
haften aber nicht nur für das, was sie persönlich vertreten, sondern 
auch dafür, wo sie sich sozial und institutionell einordnen. Das Be-
kenntnis, das sie vertreten, gehört an einen bestimmten gesellschaft-
lichen Ort; beim Religionslehrer und bei der Religionslehrerin ist es 
die Kirche. Sie stehen für die Kirche. „Liebe zur Kirche und kriti-
sche Distanz müssen (aber) einander nicht ausschließen“ (Beschluß 
der Gemeinsamen Synode zum Religionsunterricht 2.8.5). 

Der unterrichtliche wie der gesellschaftliche Diskurs setzt den Kon-
sens in der Wahrheit nicht schon voraus, sondern er arbeitet auf ihn 
hin. Ob er gelingt, liegt nicht allein in der Hand der Lehrerinnen und 
Lehrer. Aufgabe der Religionslehrerinnen und Religionslehrer ist es, 
loyal zum Bekenntnis ihrer Kirche zu stehen, wie es ihrer Sendung 
durch den Bischof entspricht (Missio Canonica). 

5.3.2 Konfessionalität der Schülerin und des Schülers 

Die Verankerung des Religionsunterrichts im Grundgesetz bedeutet 
zugleich, daß er in „konfessioneller Positivität und Gebundenheit“ zu 
erteilen ist. Sein Pflichtfachcharakter hebt die Befreiungsmög-
lichkeit von diesem Unterricht gemäß Art. 7 Abs. 2 GG nicht auf, 
die juristisch als Recht auf Religionsmündigkeit erscheint. Aber Re-
ligionsmündigkeit hat – in Verbindung mit dem Recht auf Bildung – 
nicht nur die juristische Bedeutung, aus dem Religionsunterricht 

 51



auszutreten oder in eine Religionsgemeinschaft einzutreten, sondern 
vorher noch die ethische und erzieherische Aufgabe, den jungen 
Menschen ein freies, selbstbestimmtes Verhältnis zu seinem Be-
kenntnis gewinnen zu lassen. Eine freie und aufgeklärte Gesellschaft 
und ein demokratischer Staat müssen daran ein fundamentales Inter-
esse haben; denn der Bürger und die Bürgerin in einem Gemeinwe-
sen sind nicht mündig und verantwortungsfähig, wenn sie es nicht in 
erster Linie in bezug zur Religion sind. Diese Religionsmündigkeit 
umfaßt nicht nur die freie und aufgeklärte Zustimmungsfähigkeit zu 
Bekenntnis und Lehre. Sie bezieht sich auch auf die konkrete Le-
bensform einer Bekenntnisgemeinschaft: auf Liturgie, Ethos, Dia-
konie, Gebräuche, Traditionen. Sie bezieht sich vor allem auf die le-
bendige Glaubensgemeinschaft in ihrer konkreten geschichtlich-
kulturellen Ausprägung. 

In diesem umfassenden Sinn ist der Religionsunterricht in seinem 
Inhalt an die Konfession gebunden, auch wenn er sich nicht nur an 
aktive Kirchenmitglieder wendet (vgl. Beschluß der Gemeinsamen 
Synode zum Religionsunterricht 2.7.2). Dies hat seinen Grund in der 
jahrhundertelangen konfessionellen Prägung der Kirchen durch die 
für sie grundlegenden Bekenntnisse. Diese Prägung macht sich auch 
heute für die Schule dort bemerkbar, wo der Unterricht auf reale Le-
benssituationen Bezug nimmt. 

Schülerinnen und Schüler haben auch ein Recht auf Beantwortung 
der Frage, warum sie katholisch getauft sind und was Leben aus dem 
Glauben für sie bedeutet. Wenn die biographische Kontinuität ver-
nachlässigt wird und nur die aktuell den jungen Menschen belangen-
den Mitgliedschaften in verschiedenen Gruppierungen (z.B. Vereine, 
Peergroups) im Unterricht Thema werden, dann wird eine wesentli-
che Bildungsaufgabe versäumt: ein freies Verhältnis zu den Voraus-
setzungen der eigenen Lebensgeschichte. Eines Tages – und sei es 
anläßlich einer Kirchenaustrittserklärung – kommt dann die Frage: 
Warum hat man mir nicht gesagt, was es bedeutet, der Katholischen 
Kirche anzugehören? Dem Schüler und der Schülerin werden nicht 
nur die Aufarbeitung ihrer gegenwärtigen Situation, sondern auch 
ihrer Geschichte zuzumuten sein. Anders werden sie nicht auf eine 

 52 



 

das eigene Leben integrierende Weise „ich“ sagen können. All dies 
gilt mit besonderem Gewicht in einer pluralistischen Situation. 

Lehrerinnen und Lehrer haben heute leicht den Eindruck, daß eine 
konfessionelle Identität der Schülerinnen und Schüler im Unterricht 
nicht mehr erscheint. Ein zweiter aufmerksamerer Blick entdeckt 
allerdings häufig genug wenigstens verkümmerte oder mißverstan-
dene Zeichen der Zugehörigkeit zur Kirche. Aber selbst wenn solche 
nicht mehr da sind, Taufe, Erstkommunion, Firmung, der christliche 
Name, das Kirchenjahr und anderes mehr sind Anknüpfungspunkte 
genug, mit den Schülerinnen und Schülern – gerade auch in der 
Grundschule – über ein vom Bekenntnis geprägtes Leben ins Ge-
spräch zu kommen. Auf diese Weise setzt der Religionsunterricht 
beim konkreten Leben an. Religiöses Leben aber konkretisiert sich 
in Gemeinschaft und Gemeinde mit ihren spezifischen konfessionel-
len Prägungen. So bietet der Religionsunterricht den Schülerinnen 
und Schülern auch an, Heimat in ihrer Kirche zu finden. Freilich 
sind viele Voraussetzungen, mit denen die Lehrerinnen und Lehrer 
früher selbstverständlich rechnen konnten, heute nicht mehr gege-
ben. Aber sie können wenigstens an einigen wichtigen Punkten 
kompensiert werden. In anderen Fächern ist das oft auch nötig. Je-
denfalls ist dieser Defekt kein Grund, den Reichtum der eigenen 
Spiritualität und Kultur überhaupt nicht mehr in den Blick zu be-
kommen. 

„Mag die praktische Verbundenheit der Schüler mit ihrer Kon-
fession noch so gering sein: Immerhin bietet sie einen Anknüp-
fungspunkt für einen gemeinsamen ,Boden‘, auf dem Lehrer und 
Schüler stehen. Durch ein gewisses ,Vorverständnis‘ aber wird 
im Bereich von Religion und Glaube tieferes Verstehen 
erleichtert.“ (Beschluß der Gemeinsamen Synode zum Religi-
onsunterricht 2.7.2) 

Die Ausgangslage der Schülerinnen und Schüler ist der eine Orien-
tierungspunkt unterrichtlichen Handelns. Der andere ist die religiöse 
Praxis, die erschlossen, ermöglicht und zu der behutsam hingeführt 
werden soll. Ein konfessionsloses oder überkonfessionelles Christen-
tum gibt es nicht. Es kann deshalb auch kein Unterrichts- und Bil-

 53



dungsziel sein. In jedem Fall können und müssen die Eltern damit 
rechnen und davon ausgehen, daß der Religionsunterricht in Über-
einstimmung mit den Grundsätzen der Religionsgemeinschaften, der 
die Schülerinnen und Schüler angehören, erteilt wird. 

5.3.3 Konfessionalität der Lehre 

Ein möglicher Einwand gegen das Konfessionalitätsprinzip in der 
Lehre lautet: bis zu den unterscheidenden Lehren, also den kontro-
verstheologischen Themen, kommt man im Unterricht sowieso nicht. 
Es ist in der Tat richtig, daß die christlichen Konfessionen wichtige 
Grundlagen gemeinsam haben (zum Beispiel fast die ganze Bibel 
und die Glaubensbekenntnisse der Alten Kirche). Es ist richtig, daß 
viele der klassischen Unterscheidungslehren inzwischen durch die 
Arbeit der Theologie ihre trennende Schärfe verloren haben und in 
vieler Hinsicht ausgleichbar erscheinen. Dies gilt sogar für den Streit 
um die Rechtfertigungslehre (vgl. Verlautbarungen des 
Apostolischen Stuhls, Nr. 126, S. 21 f.). Es ist auch richtig, daß 
manche Differenzen nur noch von Experten gekannt werden. Aber 
noch immer stehen einige wichtige Unterschiede in der 
Glaubenslehre der vollen Kircheneinheit entgegen, z.B. beim 
Kirchenverständnis und beim sakramentalen Amt. Nach 
katholischem Verständnis ist die Kirche „ja in Christus gleichsam 
das Sakrament, das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste 
Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit“ 
(LG 1). 

Vieles, was in der persönlichen Lebensgeschichte große Bedeutung 
gewonnen hat, darf nicht vergessen werden, weil sonst der Verlust 
der Selbstwertschätzung und des Identitätsgefühls droht. Dasselbe 
gilt auch von der Geschichte, die vor dem eigenen Leben gelaufen ist 
und das Leben geprägt hat: die gewachsene Tradition, die gelebten 
Erfahrungen, die Vorstellungen von einem guten Leben, die Vorstel-
lungen vom kommenden Reich und vom möglichen Scheitern des 
Lebensziels. Wie auch immer man dies theologisch beurteilt, diese 
Geschichte prägt die Kirchenmitglieder konfessionell unterschied-
lich, obgleich sie in keine Lehre gefaßt ist. Gerade affektiv besetzte 

 54 



 

Vorstellungen, z.B. Verfehlung und Schuld, sind in der Lehre und 
dem Lebensgefühl der beiden Konfessionen nicht völlig gleich. Was 
als Verfehlung und Schuld verstanden wird, ist nicht dasselbe. 
Nochmals sei es gesagt: Es geht dabei nicht um erneutes Aufreißen 
von Differenzen, sondern um das Verstehen und Aufarbeiten von re-
ligiös unterschiedlich geprägten Identitäten. Diese Unterschiede der 
Identitäten sind einfach nicht zu überspringen. Die unterschiedlich 
geprägten konfessionellen Kulturen halten sich auch noch im säkula-
ren Bewußtsein durch. 

Ein nicht zu unterschätzender Faktor ist das unterschiedliche Kir-
chenverständnis und die unterschiedliche Kirchenpraxis. Dieser 
Faktor wirkt sich in fast allen religiösen Handlungen, Wertungen 
und Urteilen aus. Die Kircheninstitutionen sind durch die Ge-
schichte unterschiedlich geworden; sie werden in ihrer theologischen 
Bedeutung unterschiedlich verstanden und in den Binnenerfahrun-
gen der Kirchenmitglieder nachhaltig anders erlebt. Hier drücken 
sich verschiedene Lebensauffassungen aus, die nicht übergangen 
werden können. Wenn Konfession der Inbegriff einer bestimmten 
kirchlichen Lebenswelt mit ihrer eigenen Kultur des Glaubens ist, 
steht dahinter nicht zuletzt die Einsicht, daß Einübung in den Glau-
ben und religiöse Sozialisation ein bestimmtes Gefüge und einen 
konkreten Lebensraum brauchen, der konfessionell bestimmt ist. Es 
kann deshalb in der religiösen Erziehung keinen unspezifischen 
ökumenischen Lebensraum geben, sondern nur das Hineinwachsen 
und Hineingeführtwerden des Kindes in eine konkrete kirchliche 
Gemeinschaft. 

Aber auch die theologischen Lehren sind nicht einfach dieselben. 
Die wichtigen Themen der Reformation und Gegenreformation ha-
ben die Theologie durch und durch geprägt. Einen nicht-konfessio-
nellen oder konfessionell neutralen Bereich gibt es in der Theologie 
nicht. Obwohl Bibel und die wichtigsten Bekenntnisse beiden Kir-
chen gemeinsam sind, geschieht deren Auslegung und Rezeption 
doch weitgehend innerhalb konfessioneller Traditionen. Dies wirkt 
sich bei aller Annäherung für einen aufmerksamen Benützer selbst-
verständlich auch in den Religionsbüchern aus. 

 55



Konfessionelle Lehre erfüllt die Ansprüche, die an wissenschaftliche 
Lehre zu stellen sind. Gegen den Relativismus und den Funktiona-
lismus hält der Religionsunterricht den Anspruch auf Wahrheit auf-
recht. Andererseits ist er auf Zeugen und deren Glaubwürdigkeit an-
gewiesen. An diese Voraussetzungen ist der Religionsunterricht ge-
bunden. Aber er kann so wenig wie andere Fächer seine Vorausset-
zungen vollständig plausibel machen. In diesem Problembewußtsein 
entsprechen der Religionsunterricht und die Religionspädagogik 
durchaus den Anforderungen einer über sich selber aufgeklärten 
Wissenschaftlichkeit. Weil und solange der Religionsunterricht mit 
der Theologie auf dem Bekenntnis der Kirche steht, bleibt er unbe-
stechlich Lehre vom Glauben und damit resistent gegen therapeuti-
sche, psychologische und gesellschaftlich funktionale Ausdünnung. 

Gerade dem jungen Menschen in einer pluralistisch unübersichtli-
chen Gesellschaft schuldet ein seiner Bildungsaufgabe verpflichteter 
Religionsunterricht zuverlässige Orientierung. Dies ist dem Religi-
onsunterricht durch das Bekenntnis seiner Kirche gegeben, in dem 
diese das Evangelium hört und sich aneignet. Weil das so ist, wird 
der Religionsunterricht nicht nur zu warten brauchen, was die 
Schülerinnen und Schüler an Fragen oder Bedürfnisse haben, um 
dann nur noch auf ihre Probleme Antworten zu geben. Gerade auf-
grund seiner Bekenntnisgebundenheit ist der Religionsunterricht  
eine Herausforderung. Er stellt auch selber Fragen und gibt dem jun-
gen Menschen Probleme auf: wesentliche, fruchtbare und für das 
Leben entscheidende Probleme. Er tut es, auch wenn er diese dann 
letztlich nicht lösen kann, sondern dem Geheimnis Gottes anheim-
geben muß. Ein Unterricht, der nur Antwort auf Schülerfragen gibt, 
führt nicht weiter. Er ist nicht imstande, die jungen Menschen in 
neue Erfahrungshorizonte zu führen, neue Perspektiven zu ermögli-
chen, neue Handlungsräume zu erschließen. Er versäumt auch den 
Sinn unterrichtlicher Interaktionen, in denen einander unterschiedli-
che Standpunkte zugemutet werden. Vor allem aber traut ein solcher 
Unterricht dem Menschen nicht mehr zu, was seine Heimat und 
seine beseligende Zukunft ist: das Geheimnis Gottes. Demgegenüber 
hat der konfessionelle Religionsunterricht eher die Kraft, Widerstand 

 56 



 

gegen die Einebnung des Bewußtseins in die gesellschaftlichen 
Trends zu leisten. 

5.3.4 Konfessionell in ökumenischem Geist 

Die Auseinandersetzung um den Religionsunterricht wurde in letzter 
Zeit dadurch geführt, daß dem konfessionell bestimmten Religions-
unterricht ein „interkonfessioneller“ oder „ökumenischer“ Religi-
onsunterricht entgegengesetzt wurde. Wie mißverständlich diese Be-
griffe gerade in ihrer Entgegensetzung zu „konfessionell“ sind, 
dürfte aus dem bisher Entwickelten schon hervorgegangen sein. Es 
gibt keine „ökumenische Kirche“, sondern nur eine Ökumene aus 
konfessionellen Kirchen. Ökumene oder interkonfessionelle Ver-
ständigung können nicht einen Konsens auf der niedrigsten Ebene 
anzielen. 

Der gemeinsame Grund des christlichen Glaubens, das Evange-
lium, „wird nicht dort ohne weiteres am besten erreicht, wo man 
die Konturen zwischen den bestehenden Konfessionen ver-
wischt, sondern dort, wo man sich von klaren Positionen aus für 
das Gemeinsame der Konfessionen öffnet.“ (Beschluß der Ge-
meinsamen Synode zum Religionsunterricht 2.7.1) 

Wer vor den Differenzen ausweicht, nivelliert die Unterschiede und 
kann den anderen in seiner Andersheit weder sehen noch anerken-
nen. Mit den Differenzen werden dann auch die Identitäten vernich-
tet. Aber auch die Motivkraft des eigenen Bekenntnisses, der eige-
nen Tradition bleibt dadurch verschlossen. Die Kraft der eigenen 
biographischen und kirchlichen Identität wird in die Anerkennung 
des anderen nicht eingebracht. Eine solche Toleranz macht immer 
nur das eigene Vorverständnis stark und zwingt den anderen in die-
ses hinein. Eine starke Toleranz muß aus der Kraft der eigenen kon-
fessionellen Besonderheit erfolgen, ohne die Besonderheit des ande-
ren auf ein übergreifend Allgemeineres, auf einen Hauptnenner zu-
rückführen zu können. Die Anerkennung des anderen muß bei einer 
starken Toleranz aus der eigenen Mitte, das heißt aus der Konfession 
der eigenen Kirche, erfolgen. 

 57



Im katholischen Bekenntnis ist dies ausdrücklicher durch das Zweite 
Vatikanische Konzil erfolgt. Aus dem zentralen Glauben an die uni-
versale Gnadenbestimmung aller Wirklichkeit, an den allgemeinen 
Heilswillen hat das Konzil die Heilselemente anderer Religionen und 
den ekklesialen Charakter anderer Kirchen sehen können. Es hat die 
Religionsfreiheit und damit den Respekt vor der Andersheit des an-
deren mit aller Kraft betont. Auf die Dauer gibt nur eine tatsächlich 
vorhandene, eigene Konfession die bildende Kraft, sich dem anderen 
und seiner Andersheit auszusetzen, ohne daß dieser die eigenen 
„Selbstverständlichkeiten“ zu teilen braucht. Konfession und Öku-
mene sind deshalb keine Gegensätze. Die Ökumene darf darum die 
Konfessionalität der Kirchen nicht negieren. Aber wenn es gelingt, 
auch mit den Augen anderer Konfessionen zu sehen, dann kann 
Ökumene gedeihen. Genau dies aber ist die ökumenische Öffnung, 
die der konfessionelle Religionsunterricht noch entschiedener als 
bisher vollziehen muß. 

5.3.5 Kooperationen und Organisation 

Die Rechtslage spricht – wie noch genauer zu zeigen sein wird (vgl. 
Kapitel 7) – eindeutig für den konfessionellen Religionsunterricht. 
Vor allem in den Kapiteln 3, 4 und 6 wird versucht, diese Norm 
auch von den Inhalten her tiefer zu begründen. Dieses Fundament, 
das in unserem Grundgesetz gelegt ist, verpflichtet alle 
(Erz-)Diözesen in gleicher Weise. Auf diesem gemeinsamen Boden 
stehen wir alle trotz einzelner Unterschiede in den Regionen und Di-
özesen. 

Aus den oben genannten Gründen ist es darum jedoch dem Religi-
onsunterricht nicht verwehrt, was aus Gründen der Allgemeinbil-
dung auch von anderen Schulfächern verlangt wird, daß er koope-
riert. Von der Einheit der Sache einerseits und von der Unterschied-
lichkeit der Perspektiven und geschichtlichen Erfahrungen anderer-
seits her sind die beiden Fächer Evangelischer und Katholischer Re-
ligionsunterricht dafür geradezu angelegt. Was zwischen den Kir-
chen an Kooperation möglich ist, kann auch für die beiden Fächer 
nutzbar gemacht werden. Allerdings kann eine sinnvolle Zusam-

 58 



 

menarbeit nicht die Auflösung und Verschmelzung der Fächer bedeuten. 
Vielmehr muß jedes Fach in die Kooperation seine besondere Sicht 
einbringen und sie darin anwenden. 

Inzwischen stellen sich an einigen Schulstufen und Schulformen re-
gional- und länderspezifisch unterschiedliche Probleme. Diese müs-
sen auf regionaler Ebene im „Einverständnis aller maßgeblich Betei-
ligten“ gelöst werden. Im Beschluß der Gemeinsamen Synode zum 
Religionsunterricht werden diese „maßgeblich Beteiligten“ auch 
ausdrücklich genannt: „Das sind insbesondere die Schulbehörden  
der Bundesländer und die Bistums- und Kirchenleitungen. Eltern, 
Lehrer und Schüler sollen gehört werden“ (2.7.5). Das heißt: Die 
Entscheidung liegt für jeden Fall kirchlicherseits vornehmlich auf 
der Diözesanebene und staatlicherseits auf der Länderebene. 

In den Abmachungen zwischen den Ländern und den jeweils betrof-
fenen Bistümern und Landeskirchen kann eine Zusammenarbeit der 
konfessionsgebundenen Fächer in Schule und Unterricht angestrebt 
werden. Eine solche Zusammenarbeit legt sich nahe durch Berück-
sichtigung paralleler Elemente in den konfessionellen Lehrplänen, 
wechselseitige Verwendung von Schulbüchern und Unterrichtsma-
terialien für bestimmte Unterrichtsvorhaben, partielle Zusammenar-
beit der Fachkonferenzen, Absprachen über gemeinsame, zeitlich 
begrenzte Unterrichtsphasen und -projekte, Planung und Durchfüh-
rung außerunterrichtlicher Veranstaltungen, bestimmte Angebote der 
Schulpastoral, projektbezogene Zusammenarbeit bei der Fortbildung 
der Lehrerinnen und Lehrer. Der Beschluß der Gemeinsamen Synode 
zum Religionsunterricht ist nach wie vor wegweisend: 

„Gelegentlich empfiehlt sich die Kooperation der Konfessionen 
im Religionsunterricht, z.B. bei gemeinsam interessierenden 
Themen und Aktionen. Darüber hinaus können Modellversuche, 
Sonderfälle und Ausnahmesituationen Modifikationen des Kon-
fessionalitätsprinzips erfordern. Im konkreten Fall soll man sich 
für Lösungen einsetzen, die den berechtigten Interessen der 
Schüler (bzw. den Wünschen der Erziehungsberechtigten) am 
besten entsprechen“. (2.7.5) 

 59



Damit ist der Weg zu einem begrenzten konfessionell-kooperativen 
Religionsunterricht unter Wahrung der konkreten kirchlichen Bin-
dung eröffnet. Näherhin sind darunter ein Austausch einzelner Un-
terrichtseinheiten, gemeinsame Projekte oder auch eine zeitlich be-
grenzte Teilnahme unter bestimmten Bedingungen am Unterricht der 
anderen Konfession zu verstehen. In einer Schule, die mehr und 
mehr fächerübergreifend arbeitet und über die einzelnen Schulfor-
men hinweg zur Zusammenarbeit führt, ist eine solche Form der Ko-
operation angemessen. Diese Öffnungsmöglichkeiten müssen aber 
nicht nur sorgfältig zwischen allen Beteiligten vereinbart werden, 
sondern sie dürfen auch nicht administrativ und aus Gründen bloßer 
„Unterrichtsorganisation“ bei entsprechenden Mehrheits- oder Min-
derheitsverhältnissen zur Steuerung des Verhaltens der Lehrenden 
und der Lernenden mißbraucht werden. Die freie Kooperation be-
zieht sich auf alle Partner, die am Unterricht und an der Schule teil-
haben. 

Lehrerinnen, Lehrer und Schulleitungen überfordern den Religions-
unterricht, wenn sie die noch ungelösten Probleme zwischen den 
Konfessionen auf ihrer Ebene einer Lösung zuführen wollen. Zwar 
ist es verständlich, daß „ein Fach weniger“ für die Schulleitungen  
die Organisation erheblich erleichtern könnte, aber zum Schutz der 
Lehrerinnen und Lehrer soll auch gesagt werden, daß die Schullei-
tungen verpflichtet sind, Verfassung, Gesetze und Verordnungen zu 
wahren und durchzusetzen. Inzwischen gehört Diversifizierung in-
nerhalb und zwischen Lerngruppen zum unverzichtbaren didakti-
schen Instrumentar eines jeden Faches an der Schule. Warum sollen 
die organisatorischen Probleme, die mit dem Religionsunterricht und 
mit der „gelegentlichen“ Kooperation zwischen dem evangelischen 
und katholischen Religionsunterricht gegeben sind, nicht lösbar 
sein? 

 60 



 

6. Das Bildungspotential des katholischen 
Religionsunterrichts 

Unerläßlich für Bildung ist, daß sich das persönliche Verhältnis der 
Lehrerin und des Lehrers zur Sache und ihre Beziehung zur Schüle-
rin bzw. zum Schüler verbinden. 

6.1 Konkrete Existenz 

Die pädagogische und religionsdidaktische Frage in einem lautet 
schlechthin: Wo nimmt die Lehrerin und der Lehrer selber die für ihr 
Leben unverzichtbare Wirklichkeitsbejahung her? Oder: Wie werden 
sie vor den jungen Menschen Rechenschaft geben können von ihrer 
Bejahung der Wirklichkeit? Wie können sie Auskunft geben von 
dem Grund, auf dem sie stehen, von dem sie sich gehalten wissen, 
der über alle Befürchtungen hinweg Zuversicht gibt, der zureicht für 
das Wagnis, andere Freiheit auch gegen sich aufkommen zu lassen, 
sie anzuerkennen, sich für sie verletzbar zu machen, sich ihr anzu-
vertrauen? Der Zugang zu diesem gar nicht abstrakten, sondern äu-
ßerst konkreten, nächsten, lebbaren und für ein gelungenes Leben 
unverzichtbaren Grund kann und muß auch in der Schule und im 
Religionsunterricht durch die Individualität überzeugender Lehrerin-
nen und Lehrer und durch den Verweis auf die konkrete Glaubens-
gemeinschaft der konfessionellen Kirche erschlossen werden. 

Universale Letztbestimmungen können auf begriffliche und argu-
mentative Weise allein nicht vertreten werden. Sie bedürfen im Streit 
widereinander der deutlichen, verständlichen, also der konkreten 
Existenz in ihrem Kontext. Sie bedürfen der Zeugen und des Ver-
weises auf den authentischen Zeugen, Jesus von Nazaret. Die kon-
fessionellen Kirchen sind kulturelle und institutionelle Gestalten, in 
denen der Verweis auf das universale Evangelium eine konkrete, Le-
ben formende, bildende, wenngleich eine dieses Evangelium immer 
nur eingeschränkt und bruchstückhaft darstellende Kraft geworden 
ist und heute noch wird (vgl. Kongregation für das Katholische Bil-
dungswesen: Der katholische Laie – Zeuge des Glaubens in der 
Schule – Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 42 sowie 

 61



Die deutschen Bischöfe – Kommission für Erziehung und Schule, 
Nr. 3: Zum Berufsbild und Selbstverständnis des Religionslehrers). 

6.2 Perspektivität 

Die Fähigkeit, seine eigene Perspektive als begrenzte zu erkennen 
und an den Perspektiven anderer teilzunehmen, ist in einer an Bil-
dung orientierten Didaktik von zentraler Bedeutung. Es gibt vielerlei 
Perspektiven, aber jede von ihnen hat ihren besonderen Standort. 
Deshalb umfaßt keine einzelne Perspektive alles, sie ist begrenzt. 
Diese Begrenzung gilt auch von der Perspektive des Glaubens und 
der Theologie, die anderen Disziplinen ihr eigenes Gesichtsfeld ein-
räumen müssen. Glauben und Theologie sind nicht für alles kompe-
tent. Vor allem begrenzen sie sich selbst durch den „eschatologi-
schen Vorbehalt“ und das unbegreifbare Geheimnis, das wir Gott 
nennen. Das heißt nun aber nicht, daß alles relativ und „nur eine 
Frage des Standpunktes“ ist. Perspektiven bekommen durchaus 
Wahrheit zu Gesicht. Sie müssen sich allerdings durch andere Per-
spektiven ergänzen lassen. Das Interessante am unterrichtlichen Ler-
nen ist die Möglichkeit, aus der Perspektive anderer sehen zu ler- 
nen und neue Perspektiven dazuzugewinnen. Der Unterricht läßt 
sich betrachten als ein Gefüge von Perspektiven, die die Beteiligten 
einander eröffnen und dabei einander auch die Begrenztheit dieser 
Perspektiven aufweisen. Darin vollzieht sich ein weiterführender, 
spontaner Lernprozeß, der die eigenen Standorte nicht relativiert, 
sondern besser verstehen läßt und begründet. Die Fähigkeit zu wech-
selseitiger „Perspektivenübernahme“ der jungen Menschen unterein-
ander sowie zwischen ihnen und den Lehrerinnen und Lehrern ist ein 
weittragendes Bildungsziel bis in die Einübung politischer Entschei-
dungsfähigkeit hinein. 

Der Unterricht, der sich vom kirchlichen Bekenntnis seinen Inhalt 
vorgeben läßt, bietet schon in der Binnenperspektive der katholi-
schen Schülerinnen und Schüler eine Vielzahl von Perspektiven und 
partikulären kirchlichen Kontexten an. Die Kirche ist also schon in 
sich ein nahezu universales Medium der Allgemeinbildung. Dazu 
kommen die Außenperspektiven der kirchlich nicht gebundenen 

 62 



 

Mitschülerinnen und Mitschüler, die zu einem reifen Selbstver-
ständnis der christlichen Klassenkameraden unerläßlich sind. Diese 
Außenperspektiven bei sich selber und im Unterricht zu verarbeiten, 
ist eine wichtige Aufgabe des Religionsunterrichts. Wie in keinem 
anderen Fach ist es gerade hier möglich, Perspektivenübernahmen 
einzuüben. Im Unterricht stehen die Schülerinnen und Schüler nicht 
unter unmittelbarem Handlungszwang, sondern können sich neugie-
rig entdeckend in die Sichtweise anderer einfühlen. 

6.3 Selbständigkeit 

Auch die frühe Selbständigkeit junger Menschen und die damit ver-
bundene Notwendigkeit, Verantwortung zu übernehmen, können ein 
Grund werden für ihr Interesse an Bildung. Die Erzählungen der Bi-
bel und Heiligenviten enthalten viele Beispiele von eigenwilligen 
Entscheidungen und Ausbrüchen aus den Verhältnissen der Geburt 
und der Sozialisation. Insbesondere werden Situationen der Bekeh-
rung – und welcher Schüler Jesu stand nicht in dieser Situation – er-
zählt, in der der Mensch allein unter einem absoluten Anspruch der 
Freiheit steht. Ein herausragender Text findet sich in Gal 4,1–11. 
Hier handelt es sich geradezu um eine christliche Mündigkeitserklä-
rung. Unter Bezugnahme auf hellenistische Rechtsverhältnisse deu-
tet Paulus das Erlösungshandeln Jesu Christi als Freispruch von 
Weltmächten, die den Menschen unmündig halten und versklaven. 
Er ist aus der Unmündigkeit des Sklaven losgekauft, besitzt den 
Geist der Kindschaft und ist als Erbe eingesetzt. Damit ist er für 
mündig erklärt und soll nun in dieser neuen Existenz leben. 

Kein Mensch, der ernsthaft selbständig werden will, wird erwarten, 
daß Selbständigkeit ohne Widerstand zu erreichen ist. Im Gegenteil, 
neben dem Zutrauen und Vertrauen in den Schüler und die Schülerin 
bei der freien Wahl eines eigenen Weges gehört zum Selbständig-
werden auch die Ermutigung zu kritischer Selbstdistanz. Eine un-
kritische Bestätigung des jungen Menschen fördert eher seine Un-
selbständigkeit. Selbständig wird niemand ohne eine Autorität, an 
der Selbstdistanz möglich wird. 

 63



Eine solche Selbstdistanz beim jungen Menschen und seinen Lehre-
rinnen und Lehrern wird auch ermöglicht durch die Bringschuld von 
Argumenten seitens der Lehrenden. Darin wird den jungen Men-
schen Respekt gezollt. Ihrer Urteilskraft wird getraut. Insbesondere 
bedürfen Normen der Begründung, wenn sie Gegenstand der Bil-
dung sein sollen. Dazu kommt die Notwendigkeit, Normen zu inter-
pretieren und anzuwenden, also einen sachgemäßen, reifen, verant-
wortlichen Umgang mit ihnen zu praktizieren. So wächst Gewissen 
und Verantwortlichkeit. 

Zu einem realistischen und distanzierenden Umgang mit den eigenen 
Bedürfnissen gehört Weisheit. Damit ist die wachsende Fähigkeit 
gemeint, an Perspektiven anderer teilzunehmen, umsichtig und 
weitsichtig eine Situation zu beurteilen, aus eigener und anderer Er-
fahrung zu lernen, die Einsicht in die unvermeidlichen Negativlasten 
jeder Entscheidung – die sogenannten Nebenfolgen – also die 
„Kosteneinschätzung“ für sich und für andere ins Urteil miteinzu-
beziehen. Auch hier kann der Erfahrungsschatz moraltheologisch 
Urteilsfähiger hilfreich sein. Ebenso kann der Erfahrungsschatz der 
älteren und neueren Kirchengeschichte sowie der katholischen Lehre 
und ihrer Hermeneutik einen wichtigen Beitrag leisten. 

Zur Wahrung der persönlichen Unabhängigkeit gehört die Begren-
zung des Lustprinzips durch Rücksicht und Askese. Rücksicht und 
Askese beinhalten Distanzierungsfähigkeit gegenüber den eigenen 
Bedürfnissen und gegenüber den gesellschaftlich geltenden Stan-
dards. Rücksicht meint die Fähigkeit, das eigene Handeln aus der 
Sicht und aus den Bedürfnissen anderer zu sehen und das eigene 
Handeln daraufhin abzustimmen. Askese meint die Leichtigkeit bei 
der Distanzierung von seinen vermeintlichen – z. B. durch Werbung 
zugedachten – oder auch wahren, aber verzichtbaren Bedürfnissen. 
In diesem Problemkreis des Selbständigwerdens scheint das spiri-
tuelle und narrative Erfahrungspotential der Kirche im Unterricht 
nach wie vor hilfreich zu sein. 

 64 



 

6.4 Verbürgter Lebenssinn 

In der pluralistischen Gesellschaft werden auf kurzatmige Weise eine 
Vielzahl von Sinnmustern angeboten. Aber es gibt sie für den jungen 
Menschen meist nur ohne persönliche Haftung, ohne biographische 
Bewährung, außerhalb wechselseitiger Verbindlichkeit. In der Kir-
che – so kann es immer noch täglich erfahren werden – schöpfen 
nach wie vor Menschen aus dem Evangelium und aus der kirchli-
chen Tradition einen Reichtum spiritueller Erfahrungen, weil ihnen 
dies in der Gemeinde durch das Leben anderer bezeugt und verbürgt 
wird. Viele solcher Zeugen, Frauen wie Männer, leben aus den 
kirchlichen Ressourcen in Zeitgenossenschaft zu uns, sei es in 
Afrika oder in Lateinamerika oder in unserer Nachbarschaft. Sie 
verbürgen sich bei uns mit ihrem Lebensstil. In der Kirche wird 
Bürgschaft geleistet für die Möglichkeit, ein gelungenes Leben zu 
finden. Aber auch institutionelle Elemente sind in Anschlag zu brin-
gen. In Krisensituationen – bei sozialen, psychischen, physischen 
Einbrüchen und Unübersichtlichkeiten – legt die Kirche mittels ihrer 
wirkmächtigen Symbole Lebenssinn nahe; sie bietet „Ordnungen“ 
für den Tag, die Woche, das Jahr an und gestaltet Lebensphasen. 

6.5 Für-andere-Sein 

Die heranwachsende Generation hat in der Welt der Konkurrenzen 
nicht ohne Grund den Eindruck, sich selbst behaupten zu müssen. 
Die Erfahrungen und das Wissen von gelebten und institutionalisier-
ten Solidaritäten, von Freundschaften, Gemeinschaften und Gemein-
den könnte die empfundene Not, sich ständig selber behaupten und 
durchsetzen zu müssen, lindern. Solche Erfahrungen sind aber selten 
geworden. Nirgendwo gibt es, trotz aller mehr oder weniger berech-
tigten Kritik, soviel deutlich gelebte Standfestigkeit, Zuversicht, 
Hingabe an andere und soviel Widerstandswillen wie in der Kirche. 
Hier wird dem Kältestrom des Eigeninteresses ein Wärmestrom des 
„Für – andere – Seins“ entgegengesetzt. Die Einsicht, in allem auf 
andere Freiheit, also auf Wohlwollen anderer angewiesen zu sein, 
aber auch mit diesem Wohlwollen rechnen zu können, zähmt das 

 65



grenzenlose Bedürfnis, sich immer durchsetzen zu müssen. Sie hält 
den Rücken frei und relativiert den Wert, unabhängig zu sein. 

6.6 Ich-Identität 

Der vielfältige und rigide Erwartungsdruck seitens der Mitmenschen 
und der Gruppen, der ein junger Mensch angehört, mindert seine Er-
fahrung von der eigenen lebensgeschichtlichen Kontinuität: Wenn 
jemand in der ihm jeweils entgegengebrachten Rollenerwartung als 
Schüler oder als Schülerin, als Kind seiner Eltern, als Mitglied einer 
„Gang“ distanzlos aufgeht und dabei seine anderen Rollen und seine 
Lebensgeschichte unbeachtet läßt, dann ist das ein humaner Verlust. 
Der Mensch verliert mit diesem Mangel an Kontinuität seine ent-
scheidungsfähige Mitte, die Verantwortungs- und Schuldfähigkeit, 
weil Erinnerung biographische Identität konstituiert. Die Kirche 
bietet mit den Stationen der einzelnen Sakramente deutliche biogra-
phische Strukturen. 

Andererseits macht eine Fixierung auf die eigene Lebensgeschichte 
starr, unbeweglich und kommunikationslos. Wer aus Angst, sich 
selber untreu zu werden, nicht in der Lage ist, auf die Erwartungen 
der anderen einzugehen, hat keine soziale Zugehörigkeit und deshalb 
keine soziale Identität. Er bleibt seiner Lebensgeschichte wie einem 
Schicksal anheimgegeben. So gesehen bedeuten Sündenvergebung 
und Versöhnung einen befreienden Ausbruch aus dem Gefängnis 
starrer biographischer Kontinuiät. Sündenvergebung entreißt dem 
individuellen Verhängnis. 

Aufgrund ihrer Erinnerungen, Erzählungen, Überlieferungen, ihrem 
Reichtum an metaphorischer, also analoger Sprache könnte die Bil-
dung im Medium kirchlicher Religion ein Gegengewicht zu den 
funktionalen Erwartungen und den rigiden Rollendefinitionen bil-
den, deren Vorherrschaft viele erleiden. Diese Bildung könnte eine 
Stärkung des Gedächtnisses, der Einbildungs- und Urteilskraft, der 
Lese- und Interpretationsfähigkeit, der Widerstandskraft und damit 
der Ich-Identität erbringen. Die für alle unsere Konflikte so bezeich-
nende „angestrengte Diesseitigkeit“ wird in der Bildungsperspektive 
der eschatologischen Bestimmung aller Wirklichkeit entspannt. 

 66 



 

7. Rechtliche Stellung des Religionsunterrichts 

Der Religionsunterricht ist integraler Bestandteil von Schule über-
haupt. Der dem Staat als Kulturstaat obliegende Bildungs- und Er-
ziehungsauftrag schließt die Verantwortung für den Religionsunter-
richt ein. Der Staat sorgt für Religionsunterricht auch aus Respekt 
vor dem durch die Kirchen und Religionsgemeinschaften vermittel-
ten Bildungsgut, das zu den Faktoren allgemeiner Bildung zählt, 
zugleich in Anerkennung der Aufgabe der Kirchen und Religionsge-
meinschaften, für die Bewahrung und Festigung der religiösen und 
sittlichen Grundlagen des menschlichen Lebens zu wirken. 

Bei allen Überlegungen zum Religionsunterricht ist seine verfas-
sungsrechtliche Grundlegung in Art. 7 Abs. 3 GG und in den ent-
sprechenden Verfassungen und Gesetzen der Länder zu beachten. 
Mit dem 03. Oktober 1990 wurden der Geltungsbereich des Grund-
gesetzes und viele andere Regelungen auf die durch Beitritt dazuge-
kommenen neuen Bundesländer ausgeweitet. Sie sind von  
Art. 141 GG (sog. „Bremer Klausel“) von seiner Entstehungsge-
schichte im Parlamentarischen Rat und von der Rechtslage in der 
ehemaligen DDR her nicht erfaßt. 

7.1 Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach 

Die zentrale Bestimmung für den Religionsunterricht ist in Art. 7 
Abs. 3 Satz 1 und 2 des Grundgesetzes enthalten: 

„Der Religionsunterricht ist in den öffentlichen Schulen, mit 
Ausnahme der bekenntnisfreien Schulen, ordentliches Lehrfach. 
Unbeschadet des staatlichen Aufsichtsrechts wird Religionsun-
terricht in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der Religi-
onsgemeinschaften erteilt.“ 

Art. 7 Abs. 2 und 3 GG haben den Religionsunterricht in Fortfüh-
rung der Regelungen der Weimarer Reichsverfassung zu einem Be-
standteil der Unterrichtsarbeit im Rahmen der staatlichen Schulor-
ganisation erhoben. Die Erklärung des Religionsunterrichts zum or-
dentlichen Lehrfach stellt klar, daß seine Erteilung staatliche Auf-

 67



gabe und Angelegenheit ist. Der Staat als Schulträger gewährleistet 
dieses Fach, damit die grundgesetzlich garantierte und zu verwirkli-
chende Freiheit des Glaubens und Gewissens sowie des religiösen 
Bekenntnisses (Art. 4 Abs. 1 GG) auch im Rahmen der öffentlichen 
Schule verwirklicht werden kann. Der Religionsunterricht ist staatli-
chem Schulrecht und staatlicher Schulaufsicht unterworfen. Seine 
Einrichtung als Pflichtfach ist für den Staat obligatorisch. Dieser 
muß gewährleisten, daß er ein Unterrichtsfach mit derselben Stel-
lung und Behandlung wie andere ordentliche Lehrfächer ist. Sein 
Pflichtfachcharakter entfällt nicht dadurch, daß Art. 7 Abs. 2 GG ein 
Recht zur Abmeldung einräumt. Diese Befreiungsmöglichkeit hebt 
ihn zwar aus den übrigen Pflichtfächern heraus, macht ihn aber nicht 
zu einem Wahlfach im Sinne der allgemeinen schulrechtlichen 
Terminologie (Bundesverfassungsgericht, Beschluß vom 25. Februar 
1987, BVerfGE Bd. 74, S. 244 f.). 

„Übereinstimmung mit den Grundsätzen der Religionsgemeinschaf-
ten“ meint, daß der Religionsunterricht in „konfessioneller Positivi-
tät und Gebundenheit“ zu erteilen ist. Diese schon zur Zeit der Wie-
marer Reichsverfassung entwickelte Definition hat das Bundesver-
fassungsgericht folgendermaßen beschrieben: 

„Er ist keine überkonfessionelle vergleichende Betrachtung re-
ligiöser Lehren, nicht bloße Morallehre, Sittenunterricht, histo-
risierende und relativierende Religionskunde, Religions- oder 
Bibelgeschichte. Sein Gegenstand ist vielmehr der Bekenntnis-
inhalt, nämlich die Glaubenssätze der jeweiligen Religionsge-
meinschaft. Diese als bestehende Wahrheiten zu vermitteln, ist 
seine Aufgabe. Dafür, wie dies zu geschehen hat, sind grund-
sätzlich die Vorstellungen der Kirchen über Inhalt und Ziel der 
Lehrveranstaltung maßgeblich. Ändert sich deren Verständnis 
vom Religionsunterricht, muß der religiös neutrale Staat dies 
hinnehmen. Er ist jedoch nicht verpflichtet, jede denkbare De-
finition der Religionsgemeinschaften als verbindlich anzuerken-
nen. Die Grenze ist durch den Verfassungsbegriff ,Religi-
onsunterricht‘ gezogen. Auch wenn dieser Begriff nicht in jeder 
Hinsicht festgestellt ist, sondern wie der übrige Inhalt der 
Verfassung ,in die Zeit hinein offen‘ bleiben muß, um die  

 68 



 

Lösung von zeitbezogenen und damit wandelbaren Problemen  
zu gewährleisten, verbietet sich eine Veränderung des Fachs in 
seiner besonderen Prägung, also in seinem verfassungsrechtlich 
bestimmten Kern.“ (ebd., S. 252) 

Nur innerhalb dieses Rahmens „konfessioneller Positivität und Ge-
bundenheit“ kann sich die Praxis des Religionsunterrichts bewegen. 
Damit ist – wie das Bundesverfassungsgericht entschieden hat – eine 
Gestaltung des Unterrichts als allgemeine Konfessionskunde vom 
Begriff des Religionsunterrichts nicht mehr gedeckt und fiele daher 
auch nicht unter die institutionelle Garantie des Art. 7 Abs. 3 Satz 
1 GG. 

Aus seiner Funktion, den Bekenntnisinhalt der jeweiligen Religions-
gemeinschaft zu vermitteln, ergibt sich, daß der Religionsunterricht 
als jeweils eigener, durch die Bekenntnisse bestimmter „Parallel-
unterricht“ eingerichtet werden muß. Würden die Kirchen hierauf 
verzichten, so verlören sie auch alle Mit- und Einwirkungsrechte auf 
den Religionsunterricht. Auch die konfessionell ausgeprägte Aus-
bildung der Religionslehrerinnen und -lehrer hätte kein rechtliches 
Fundament mehr. Erst wenn Lehren und Ordnungen der Kirchen 
keine kirchentrennenden Unterschiede mehr aufweisen, entfällt der 
tragende Grund für den eigenen, durch die Bekenntnisse bestimmten 
Religionsunterricht. Innerhalb dieses Rahmens kann sich Ökumene 
in der Schule entfalten. 

7.2 Teilnahme konfessionsfremder und konfessionsloser 
Schülerinnen und Schüler am Religionsunterricht 

Unter Geltung der Weimarer Reichsverfassung wurde wegen der 
konfessionellen Gebundenheit des Religionsunterrichts als selbst-
verständlich vorausgesetzt, daß nur Schülerinnen und Schüler der 
betreffenden Konfession am Religionsunterricht teilnehmen. Der 
Gedanke, daß sich ein Kind zum Unterricht eines fremden Be-
kenntnisses anmelden könnte, lag den Schöpfern dieser Verfassung – 
aber auch den Vätern des Grundgesetzes – fern. Verfassungsrechtlich 
unbedenklich ist nach der Entscheidung des Bundesverfassungsge-
richt „die geordnete Teilnahme von Schülern einer anderen Konfes-

 69



sion am Religionsunterricht, so lange der Unterricht dadurch nicht 
seine besondere Prägung als konfessionell gebundene Veranstaltung 
verliert“ (Bundesverfassungsgericht, a. a. O., S. 254). Dieser Verfas-
sungsgerichtsentscheidung lag im konkreten Fall eine Absprache 
zwischen den Kirchen zugrunde, die vom zuständigen Bundesland 
akzeptiert war. Danach müssen Schüler der Mainzer Studienstufe, 
die am Grundkursfach Religionslehre teilnehmen, mindestens vier 
der sechs zu besuchenden Halbjahreskurse im Religionsunterricht 
der eigenen Konfession belegen. Das Bundesverfassungsgericht hat 
offen gelassen, ob eine einseitige Öffnung des Religionsunterrichts 
ohne Zustimmung der Religionsgemeinschaft, der der Konfessions-
fremde angehört, möglich ist. Selbstverständlich wird auch dabei 
vorausgesetzt, daß der Religionsunterricht getrennt als Parallelun-
terricht, also als katholischer und evangelischer Religionsunterricht 
im Stundenplan enthalten ist. Zu unterscheiden ist zwischen der 
Aufnahme konfessionsfremder und konfessionsloser Kinder und Ju-
gendlicher. Im Falle der Aufnahme konfessionsfremder Schülerinnen 
und Schüler als Angehörige eines anderen Bekenntnisses ist eine be-
liebige Ummeldung einer Schülerin oder eines Schülers ebenso aus-
geschlossen wie ein erdrückendes Übergewicht von konfessions-
fremden Schülern. Formen wechselseitiger Öffnung des Religions-
unterrichts bedürfen in Anbetracht des Gewichtes und der Tragweite 
dieser Entscheidung eines Einvernehmens zwischen den Religions-
gemeinschaften als Voraussetzung für länderspezifische Regelungen. 

Bei der Zulassung konfessionsloser Schülerinnen und Schüler zum 
katholischen Religionsunterricht sind lediglich die Grundsätze und 
die Interessen der katholischen Kirche und der zuständigen Lehrkraft 
betroffen, so daß es keiner Absprache mit anderen Religionsgemein-
schaften bedarf (vgl. BVerwGE Bd. 68, S. 16 ff.). 

Probleme stellen sich in manchen Diasporagebieten dadurch ein, daß 
die Mitglieder einer Lerngruppe, die einer Konfession angehören, in 
der Minderheit sind. Das bisherige Verständnis von Religionsunter-
richt setzt voraus, daß die Mehrheit der Teilnehmer der betreffenden 
Konfession angehört. Es liegt auf der Hand, daß die Teilnahme kon-
fessionsfremder und konfessionsloser Kinder und Jugendlicher 
unmittelbare Rückwirkungen auf die Unterrichtsgestaltung hat. Da-

 70 



 

her stellt sich die Frage an die katholische Kirche, inwieweit ihre 
Grundsätze die Aufnahme einer Mehrzahl von konfessionslosen 
Schülerinnen und Schülern zulassen. Auch das staatliche Verständ-
nis sah bisher im Religionsunterricht eine Veranstaltung für die je-
weiligen Konfessionsangehörigen. Konfessionslose Eltern und deren 
Kinder haben jedoch nicht selten den Wunsch, das Christentum als 
eine Wurzel der kulturellen Überlieferung in der Darstellung einer 
ganz bestimmten Religionsgemeinschaft, ihre Aussagen in sittlichen 
Fragen und den Inhalt ihres Bekenntnisses kennenzulernen. Deren 
Elternrecht und Grundrecht der Glaubensfreiheit ist bei der Zusam-
mensetzung der Lerngruppe zu respektieren. 

Religionsunterricht für katholische Kinder nur einer Klasse oder ei-
ner Jahrgangsstufe ist nicht immer möglich. Dann wird es notwendig 
sein, Schüler aus verschiedenen Klassen, Jahrgängen oder Schulen 
zu Unterrichtsgruppen zusammenzufassen. Es kann auch, wo sich 
dies als zweckmäßig erweist, aufgrund einer Absprache zwischen 
Kirche und Schulverwaltung der Unterricht in kirchliche Räume 
verlagert werden; auch dann bleibt der Religionsunterricht ordentli-
ches Lehrfach. Diese schulorganisatorischen Maßnahmen dürfen ge-
setzliche Vorgaben nicht einfach außer Acht lassen und nicht letzt-
lich persönlich-privaten Neigungen örtlicher Schulleitungen und In-
stanzen entspringen. 

7.3 Konkordatäre Bestimmungen 

Gemäß Art. 21 Reichskonkordat „ist der katholische Religions-
unterricht in den Volksschulen, den Berufsschulen, Mittelschu- 
len und an höheren Lehranstalten ordentliches Lehrfach und  
wird in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der katholischen 
Kirche erteilt ... Lehrstoff und Auswahl der Lehrbücher für den 
Religionsunterricht werden im Einvernehmen mit der kirchli- 
chen Oberbehörde festgesetzt. Den kirchlichen Oberbehörden  
wird Gelegenheit gegeben werden, im Einvernehmen mit der 
Schulbehörde zu prüfen, ob die Schüler Religionsunterricht in 
Übereinstimmung mit den Lehren und Anforderungen der Kir- 
che erhalten.“ 

 71



Einseitige Veränderungen dieses konkordatären Standards wären als 
Vertragsverletzungen zu bewerten. Soll Veränderungen der Le-
benswirklichkeit Rechnung getragen werden, so ist der Lösungsweg 
in Art. 33 Abs. 2 Reichskonkordat vorgegeben: „Sollte sich in Zu-
kunft bei der Auslegung oder Anwendung einer Bestimmung dieses 
Konkordats irgendeine Meinungsverschiedenheit ergeben, so werden 
der Heilige Stuhl und das Deutsche Reich im gemeinsamen Einver-
nehmen eine freundschaftliche Lösung herbeiführen.“ Mit Rücksicht 
auf die im Grundgesetz begründete Kulturhoheit der Länder – die 
allerdings durch die Rahmenbestimmung des Art. 7 GG einge-
schränkt ist – müßten die Länder auf geeignete Weise an diesem 
Einvernehmen beteiligt werden. 

 72 



 

8. Ersatzfach zum Religionsunterricht 

Bereits die Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik 
Deutschland begrüßte in ihrem Beschluß zum Religionsunterricht 

„die Einführung eines Unterrichtsfaches, das die Schüler besu-
chen, die am Religionsunterricht nicht teilnehmen ... Durch ein 
solches Fach werden Unzuträglichkeiten gemildert, die sich aus 
der Sonderstellung eines Faches mit Abmelderecht ergeben. Die 
Einführung eines solchen Faches trägt wesentlich dazu bei, daß 
die Entscheidung für oder gegen die Teilnahme am Religionsun-
terricht Gewissensentscheidung ist und Kollektivdruck vermin-
dert. Sie erleichtert es auch, sachgerechte Anforderungen an die 
Leistungen der Schüler im Religionsunterricht zu stellen“ (3.8). 

Die meisten evangelischen Landeskirchen sowie die Mehrheit der 
katholischen und evangelischen Religionslehrerinnen und -lehrer 
haben sich für ein derartiges Fach in alleiniger staatlicher Verant-
wortung ausgesprochen. Es ist mittlerweile in fast allen Bundeslän-
dern und in vielen Schularten und -formen eingerichtet worden und 
auf dem Weg, sich von einer didaktischen Notlösung zu einem 
grundständigen Schulfach von Gewicht neben dem Religionsunter-
richt zu entwickeln. Diese Entwicklung wird durch die wachsende 
Zahl jener Kinder und Jugendlichen beschleunigt, die aus verschie-
denen Gründen nicht am Religionsunterricht teilnehmen: Schülerin-
nen und Schüler, die vom Religionsunterricht ihres Bekenntnisses 
abgemeldet sind, für die kein Religionsunterricht eingerichtet ist 
oder die keiner Religionsgemeinschaft angehören und nicht an ei-
nem konfessionellen Religionsunterrichts teilnehmen wollen. Die 
hohe Bedeutung von Sinn- und Wertfragen erfordert die verbindli-
che Teilnahme dieser jungen Menschen an einem qualifizierten Un-
terrichtsfach, in dem diese Fragen systematisch und zusammenhän-
gend thematisiert werden, damit der umfassende und allgemeine 
schulische Erziehungs- und Bildungsauftrag des Staates sicherge-
stellt werden kann. 

Die Inhalte des Ersatzfaches (für die vom Religionsunterricht abge-
meldeten Schülerinnen und Schüler und für die übrigen, nicht am 

 73



Religionsunterricht teilnehmenden Kinder und Jugendlichen) richten 
sich nach den Grundaussagen des Grundgesetzes. Von Belang sind 
ebenso die allgemein ethischen Grundsätze, wie sie im Erziehungs- 
und Bildungsauftrag der jeweiligen Verfassungen und Schulgesetze 
der Länder niedergelegt sind. Der konfessionelle Religionsunterricht 
deutet Mensch und Welt aus der Sicht eines bestimmten Glaubens-
bekenntnisses und unterbreitet durch die Religionslehrerinnen und 
-lehrer ein konkretes Identifikationsangebot einer Glaubensgemein-
schaft. Demgegenüber behandeln die je nach Land unterschiedlich 
bezeichneten und konzeptionell gestalteten Fächer („Ethik“, „Werte 
und Normen“, „Philosophie“, „Unterricht in allgemeiner Ethik“) 
anthropologisch-ethische Fragen auf religions- und lebenskundlicher 
Grundlage. Im Unterschied dazu besitzt der Religionsunterricht seine 
unveräußerliche Basis in der geschichtlichen Offenbarung und den 
Ausdrucksformen des kirchlichen Glaubens. 
Die grundlegende Differenz beider Fächer liegt in der Art und 
Weise, nach Gott zu fragen und die Welt zu deuten. Die Probleme 
des Ersatzfaches bestehen in einer Reihe nach wie vor ungelöster 
Fragen, z.B. nach seinem Verpflichtungscharakter, der Begründung 
seiner Inhalte, den Bezugswissenschaften, der Lehrerausbildung und 
der Verantwortlichkeit des weltanschaulich neutralen Staates und 
seiner Grenzen. Das Fach soll den Religionsunterricht in seiner 
weltdeutenden und sinnstiftenden Funktion ersetzen, ohne dabei eine 
bestimmte Weltanschauung verkünden zu dürfen. 

Trotz der genannten Unterschiede besitzen beide Fächer gemeinsame 
Grundlagen. Aus ihnen und aus der Unterrichtsorganisation resul-
tiert ihre bleibende innere und äußere Zuordnung. Dem kann und 
darf sich der Religionsunterricht wegen seiner gesamtschulischen 
Verantwortung nicht entziehen. Durch das Ersatzfach gewinnt er 
eine zusätzliche Möglichkeit zur eigenen Profilierung. 

Die kirchlichen Schulbehörden werden weiterhin ihre Hauptaufgabe 
in der Stützung des Religionsunterrichts sehen. Darüber hinaus sind 
sie bereit, im Rahmen der kirchlichen Mitverantwortung für das ge-
samte Schulwesen auch bei der Gestaltung des Ersatzfaches mitzu-
wirken, z.B. durch Hilfen bei der Lehrplanerstellung, bei Anhörun-

 74 



 

gen der staatlichen Kultusbehörden oder der Aus-, Fort- und Wie-
terbildung der Lehrkräfte für dieses Fach. 

 75



9. Zusammenfassung 

Im folgenden kann keine Zusammenfassung aller Ausführungen die-
ses Dokumentes gegeben werden, vielmehr wird eine Synthese der 
wichtigsten Grundaussagen und der vordringlichen Handlungsim-
pulse versucht. 

1. Der schulische Religionsunterricht, wie er im Verfassungs- und 
Schulrecht grundgelegt und im Beschluß der Gemeinsamen 
Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland „Der 
Religionsunterricht in der Schule“ (1974) dargestellt ist, leistet 
einen eigenständigen und unersetzlichen Beitrag zum Bildungs- 
und Erziehungsauftrag der Schule und zur Identitätsfindung und 
Lebensbewältigung junger Menschen. 

2. Der Begriff der Konfession darf nicht von einem Zerrbild kirch-
licher Enge her mit Tendenzen zur bloßen Abgrenzung und 
Ausgrenzung verstanden werden, sondern gründet in der Bot-
schaft der Heiligen Schrift, der Lehrüberlieferung und der Glau-
benspraxis der Kirche. Die Konfessionalität prägt aufgrund die-
ser Bestimmung alle Lebensäußerungen der Kirche. Zu ihnen 
gehören nach katholischem Verständnis auch eine grundlegende 
Öffnung zu den anderen christlichen Konfessionen und die hier-
für notwendige Dialogbereitschaft. In diesem Sinne muß jeder 
katholische Religionsunterricht, der sich konfessionell versteht,  
in ökumenischem Geist erteilt werden. Analoges gilt für das Ge-
spräch mit dem Judentum und den nichtchristlichen Religionen. 

3. Die konfessionelle Prägung des schulischen Religionsunterrich-
tes ist nicht nur nach dem Grundgesetz von den Grundsätzen der 
jeweiligen Glaubensgemeinschaft bestimmt, sondern ist auch  
ein konkreter Ausdruck für die Verwurzelung und Beheimatung 
des Glaubens in einer erfahrbaren und anschaulichen religiösen 
Lebenswelt, die gerade für Kinder und Jugendliche im Sinne  
einer Hinführung zum Glauben unaufgebbar ist. 

4. Kirche, in der das Evangelium seinen Ort konkreten Lebens hat, 
braucht das Bekenntnis; sie ist deshalb konfessionell. Eine 

 76 



 

christliche, über allen Konfessionen schwebende, ökumenische 
oder abstrakte Kirche kann es nicht geben. Nicht zuletzt darum 
bestehen die Kirchen auf dem konfessionellen Religionsunter-
richt, wie er auch in Art. 7, Abs. 3 unseres Grundgesetzes ge-
währleistet ist. 

Die so verstandene Konfessionalität ist auch und gerade unter  
den Bedingungen einer geringer werdenden Bindung an die Kir-
che und einer nachlassenden Glaubenserfahrung einschließlich 
des dazugehörigen Wissens eine fundamentale Voraussetzung  
für die religiöse Erziehung und den Religionsunterricht. Auch 
wenn er in der Schule bei der Vermittlung des Glaubens auf 
Grenzen stößt, so stellt er in unserer Situation einen unersetzli-
chen Ort dar, wo der junge Mensch den Umgang mit Werten 
lernen und eine Einsicht in den christlichen Glauben gewinnen 
kann. Der Glaube selbst wird gewiß auch durch andere Lernorte 
(Familie, Pfarrgemeinde, Kindergarten, Jugendarbeit usw.) mit-
getragen und gestützt. 

5. Die Bindung an das Bekenntnis hat zur Folge, daß der kirchli- 
che Religionsunterricht von drei Faktoren bestimmt wird: Leh- 
rer, Schüler, Lehrinhalt. Lehrer und Lehrerinnen haben den 
Auftrag, als Zeugen loyal zum Bekenntnis ihrer Kirche zu ste- 
hen und dieses glaubwürdig zu vermitteln; mit Schülern und 
Schülerinnen kann der Lehrer/die Lehrerin im Religionsun-
terricht, anknüpfend an Zeichen der Zugehörigkeit zur Kirche 
(z.B. Kirchenjahr, Sakramente usw.), über ein vom Bekenntnis 
geprägtes Leben ins Gespräch kommen; ein an das Bekenntnis  
der Kirche gebundener Inhalt gibt in einer pluralistischen, oft 
unübersichtlichen Gesellschaft dem Schüler und der Schülerin 
eine bestimmte, zuverlässige Orientierung. 

Gerade heute muß diese positive Sinnbestimmung der Konfes-
sionalität bewußt gemacht werden. Ein so verstandener konfes-
sioneller Religionsunterricht grenzt sich gegen alle Versuche ab, 
einen „interkonfessionellen“, „überkonfessionellen“ oder „öku-
menischen“ Religionsunterricht einzuführen. Ein solcher Reli-
gionsunterricht müßte gerade die konkret gelebten, an-

 77



schaulichen und lebensnahen Elemente vernachlässigen, sich auf 
eine wenig faßbare, allgemeine Religiosität beschränken, die 
Inhalte einebnen und könnte leichter in eine abstrakte Religions-
kunde abgleiten. 

Für die Identität des katholischen Religionsunterrichtes sind und 
bleiben die drei Bezugsgrößen Lehrer, Schüler und Lehrinhalt 
konstitutiv. Diese Trias bildet auch weiterhin die Grundlage für 
die kirchliche Prägung dieses Unterrichtsfaches. Dies gilt be-
sonders für Schulanfänger und die Grundschule. Gerade hier  
darf – entgegen mancher Behauptungen – beim Kind die Behei-
matung im konkreten Glauben einer erfahrbaren Gemeinschaft 
nicht preisgegeben werden. 

6. Wenn in diesem Sinne mit guten Gründen an der Konfessionali-
tät des schulischen Religionsunterrichtes festgehalten wird, so 
bedeutet dies keine Enge und Abschottung. Was zwischen den 
Kirchen an Kooperation möglich ist, kann auch für die beiden 
Fächer des evangelischen und des katholischen Religionsunter-
richtes nutzbar gemacht werden. 

Die schulpraktischen Gegebenheiten machen unter Umständen  
in bestimmten Regionen sowie in einzelnen Schularten bzw. 
-formen ein flexibles Eingehen auf die besonderen personellen 
und strukturellen Verhältnisse erforderlich. Die Lösung dieser 
Probleme kann jedoch nicht dem Belieben einzelner überlassen 
werden. Zuständig sind die Kultusministerien der Bundesländer 
und die Bistums- und Kirchenleitungen. Dabei muß gewährlei-
stet bleiben, daß solche Regelungen die grundsätzliche konfes-
sionelle Identität des Religionsunterrichtes auf der Basis der 
Einheit von Lehrer, Schülern und Lehrinhalt nicht faktisch au- 
ßer Kraft setzen. 

7. In diesem Rahmen und unter diesen Voraussetzungen empfiehlt 
sich die Kooperation der Kirchen im Religionsunterricht, z. B.  
bei gemeinsam interessierenden Themen und Aktionen. In die-
sem Sinne gibt es Modifikationen des Konfessionalitätsgrund-
satzes, z.B. bei Modellversuchen, Sonderfällen und Ausnahme-
situationen. Man denke hier auch an eine Berücksichtigung pa-

 78 



 

ralleler Elemente in den konfessionellen Lehrplänen, an eine 
wechselseitige Verwendung von Schulbüchern und Unter-
richtsmaterialen, an eine Zusammenarbeit der Fachkonferenzen, 
an Absprachen über gemeinsame Unterrichtsphasen und -pro-
jekte, an Planung und Durchführung von Veranstaltungen au-
ßerhalb des Unterrichts, an Angebote der Schulpastoral und an 
eine Zusammenarbeit bei der Fortbildung der Lehrerinnen und 
Lehrer. 

8. Konfessioneller Religionsunterricht im ökumenischen Geist er-
laubt in Ausnahmefällen den Gaststatus von Schülern und 
Schülerinnen einer anderen Konfession insbesondere dann,  
wenn der Religionsunterricht dieser Konfession nicht angeboten 
werden kann und das Profil des katholischen Religionsunter-
richtes nicht in Frage gestellt wird. 

9. Dem Wunsch konfessionsloser Eltern und Kinder mit dem An-
liegen, im Religionsunterricht das Christentum mit seinen Wer-
ten und seiner Kultur kennenzulernen, kann entsprochen wer- 
den, wenn der katholische Religionsunterricht als solcher ge-
währleistet bleibt. 

Analog gilt dies für die besondere Situation z.B. in den neuen 
Bundesländern, wenn Regelungen getroffen werden, die eine 
Aufnahme nichtgetaufter Schülerinnen und Schüler in größerer 
Zahl ermöglicht. 

10. Kirchliche Identität in ökumenischer Offenheit ist und bleibt das 
Kennzeichen eines Religionsunterrichtes, der nicht bloß den 
politischen und staatskirchenrechtlichen, sondern auch den päd-
agogischen und religiösen Erfordernissen in der pluralistischen 
Gesellschaft am besten gerecht wird. 

Die konfessionelle Zusammenarbeit ist unter diesen Vorausset-
zungen im Unterricht und in den sonstigen schulischen Berei-
chen zu begrüßen. 

Den verschiedenen Konzepten eines Religionsunterrichtes, die 
auf eine gemeinsame Gestaltung und Verantwortung der christ-
lichen Kirchen für den Religionsunterricht abzielen, kann des-

 79



halb ebensowenig zugestimmt werden wie den Modellen eines 
auf Religions- oder Lebenskunde reduzierten Unterrichtes. 

 80 



 

10. Unser Wunsch und unser Dank 

Liebe Religionslehrerinnen und Religionslehrer, 

dieses Wort soll nicht enden, ohne Sie persönlich anzusprechen. 
Wir, die Bischöfe, sind uns bewußt, daß Sie ihren Beruf als die Auf-
gabe verstehen, mündige Bürgerinnen und Bürger zu erziehen und 
den wachsenden Glauben junger Menschen zu begleiten. Sie üben 
diesen Beruf aus in einer Zeit, in der es schwerer geworden ist, zu 
erziehen und Christ zu sein – schwerer für die Kinder und Jugendli-
chen, schwerer auch für Sie, die Lehrerinnen und Lehrer. In einer 
solchen Zeit das Bekenntnis zu ermäßigen, seinen Anspruch herab-
zuschrauben, wäre der falsche Weg. Das Bekenntnis des Glaubens 
muß deutlicheres Profil gewinnen, gerade um das Vielverspre-
chende, das in diesem Bekenntnis liegt, zu entfalten und stark wer-
den zu lassen. Die Erkennbarkeit des Christen in der Öffentlichkeit 
und die Verständlichkeit seines Bekenntnisses sind gefragt. 

Dieses gemeinsame Wort der Bischöfe an Sie ist durchaus auch als 
eine Herausforderung und Ermutigung gemeint. Am meisten würde 
es uns aber freuen, wenn es Sie in Ihrer „ersten Liebe“ zu Ihrem Be-
ruf stärken würde. Die Motivation zu Ihrem Beruf war es sicher, das 
anderen mitzuteilen, was sich in Ihrem eigenen Leben als wichtig 
herausgestellt hat. Sie in dieser Liebe zu Ihrem Beruf zu stärken, war 
unsere Absicht. Vielleicht läßt sich dies etwa so beschreiben: Junge 
Menschen auf einen guten Weg bringen; sie eine wichtige Strecke 
begleiten, Mensch zu werden; das Wichtigste in ihnen kräftigen, 
damit sie ihr Leben bejahen können; das Vertrauen stärken, im Le-
ben stehen und bestehen zu können; die Zuversicht wecken, daß es 
für alle ein gutes Ende gibt; den Mut anregen, auf andere Menschen 
zuzugehen, sich ihnen zu öffnen, ja sich sogar für sie verletzbar zu 
machen. Dieses Wichtigste im Leben heißt in der Glaubenssprache: 
Glaube, Hoffnung und Liebe haben. Wir können diese Haltungen 
den Menschen nicht schenken oder anerziehen. Aber wir können sie 
fördern. Wenn Sie dieser Ihrer ersten Liebe folgen, dann leisten Sie 
den Beitrag zur Bildung und Erziehung junger Menschen, der uns 
Christen aufgetragen ist. 

 81



Dieses Wort an Sie macht es Ihnen nicht leicht. Es ist reich an Ar-
gumenten. Es will zu denken geben und überzeugen. Es will die 
Haltung der Bischöfe in der Frage der Konfessionalität des Religi-
onsunterrichts verständlich machen und Ihre Zustimmung dazu ge-
winnen. 

Dieses Wort an Sie argumentiert aus der Sicht des Ihnen anvertrau-
ten Bildungsauftrags. Aber es wirft auch das ganze Gewicht der 
Theologie in die Waagschale. Es geht dabei um nichts anderes als 
um Gottes nahendes Reich, um die sich durchsetzende Macht seiner 
Liebe. Aus der Sicht des Glaubens geht es deshalb auch um Ihren 
Beitrag zur Bildung junger Menschen. Das soll am Schluß nochmals 
hervorgehoben werden. In der Tätigkeit der Lehrerin und des Lehrers 
sind zwei Aufmerksamkeitsrichtungen erkennbar:  

– Der Lehrer und die Lehrerin suchen die Wirklichkeit für den jun-
gen Menschen zu erschließen. Hier richtet sich die Aufmerksam-
keit stärker auf die inhaltliche Seite des Bildungsvorganges.  

– Der Lehrer und die Lehrerin suchen den jungen Menschen zu öff-
nen für die Wirklichkeit. Hier richtet sich die Aufmerksamkeit 
stärker auf das Sich-Bilden der Kinder und Jugendlichen. 

Diese beiden untrennbaren Handlungsdimensionen machen noch 
einmal die Aufgaben des Religionslehrers und der Religionslehrerin 
sichtbar. 

Zur ersten Richtung: Der Religionslehrer und die Religionslehrerin 
erschließen die Wirklichkeit im Licht der Verheißung, also im Hori-
zont des kommenden Reiches, in der Perspektive ihrer eschatologi-
schen Bestimmung. Es geht um die Erschließung der Offenbarung in 
Bibel und kirchlicher Überlieferung für die Menschen heute. Worauf 
es aber ankommt, ist die Erschließung der heutigen Wirklichkeit im 
Licht von Gottes Verheißung, im Licht seiner Liebe. Die gegenwär-
tige Schwierigkeit im Religionsunterricht kann so gekennzeichnet 
werden, daß dieser Erschließungsvorgang auf Erfahrungen stößt, die 
ganz oder zum Teil schon von anderen, gesellschaftlich plausibel er-
scheinenden Interpretationen besetzt sind. Die Beziehung zu anderen 
Menschen werden von Psychologen gedeutet, Leben wird biologisch 

 82 



 

gedeutet, Wirklichkeit wird physikalisch oder als soziologisches 
Konstrukt gedeutet, Religion wird als Bedürfnis nach Trost und Ori-
entierung gedeutet. Die Religionslehrerin und der Religionslehrer 
fangen also nicht beim Nullpunkt an. Die Erfahrungen der Schüler 
und Schülerinnen sind schon anderweitig verarbeitet. Glaube kommt 
in unserer gesellschaftlichen Lage meist „zu spät“. Die Wirklichkeit 
ist schon in Besitz genommen. Ihre Neuinterpretation durch das 
Evangelium muß erst das sichtbar und erfahrbar machen, was in frü-
heren Interpretationen aus vielerlei Gründen nicht sichtbar wurde 
oder nicht gelang. Sie muß überzogene Wahrheitsansprüche der vor-
ausgehenden Interpretationen in Verdacht ziehen und begrenzen. Sie 
muß zeigen, wie weitreichend und zugleich konkret, situativ frucht-
bar für das Leben des jungen Menschen die Neuinterpretation des 
Erfahrenen durch das Evangelium ist. 

So verfährt auch Jesus in seinen Gleichniserzählungen. Ähnlich ver-
fuhren die frühen Christen und Gemeinden, wenn sie zum Beispiel 
die Geschichte vom Seesturm erzählten und ihre eigene Lebensge-
schichte oder die Geschichte ihrer Gemeinde darin entdecken konn-
ten (vgl. Abschnitt 3.2). Bei diesem Neuerschließungsvorgang han-
delt es sich nicht nur um ein theoretisches Überzeugen. Vielmehr 
wird bei dieser Neuinterpretation die Wirklichkeit als von Gott ge-
liebte und als mitliebend gewollte zu einer Lebensmöglichkeit. 
Wirklichkeit bleibt nicht Schicksal. Sie wird bejahbar. Sie wird ein 
Handlungsfeld. Dabei Hilfestellung zu geben, ist Sache des Religi-
onslehrers und der Religionslehrerin. Sie sind also Mitinterpreten der 
Wirklichkeit, Zeigende bei der Neuinterpretation der Erfahrungen 
des Schülers und der Schülerin. 

Zur zweiten Richtung: Das Licht der Verheißung, das Evangelium, 
ist nicht jedem Zugriff beliebig zugänglich. Es muß bezeugt und 
verbürgt werden. Bezeugt wird es von der „Wolke der Zeugen, die 
uns umgibt“ (vgl. Hebr 12,1). Zeugen des Evangeliums gibt es in der 
Bibel, in der Kirchengeschichte und in der Lebensgeschichte der 
jungen Menschen. Es gibt auch indirekte Zeugen und Zeugen wider 
Willen: in der Literatur, in der Kunst, in der Musik und in Lebens-
kontexten. Ähnlich zu sehen ist die Aufgabe des Bürgen. Im 
Rechtsleben verbürgt sich jemand, für die Schuld eines anderen mit 

 83



seinem Besitz einzustehen, falls dieser zahlungsunfähig ist. Ange-
schärft findet sich dieses Verhältnis in Schillers Bürgschaft: Jemand 
verbürgt sich mit seinem Leben für das Leben eines anderen. In der 
Erziehung gibt es dazu noch eine etwas andere Analogie: Jemand 
verbürgt sich für einen noch nicht mündigen Menschen. Er tut es 
nicht mit Hab und Gut, er tut es mit seiner eigenen Lebensführung. 

So sehr sind Menschen aufeinander angewiesen und bedürfen einan-
der; nicht nur weil sie sich selber die Nahrung nicht beschaffen kön-
nen, nicht nur weil sie die Sprache lernen müssen, sondern auch ein-
fach deshalb, weil sie Zutrauen zum Leben fassen müssen. Dieses 
Zutrauen haben sie nicht aus sich selber. Es muß ihnen verbürgt 
werden. In dieser Bürgschaft stehen alle Erzieherinnen und Erzieher, 
auch die Lehrerinnen und Lehrer, und erst recht die Religionslehre-
rinnen und Religionslehrer. Sie haben ihren Schülern und Schülerin-
nen nicht nur das Versprechen Gottes zu überbringen, sondern die 
Annehmbarkeit dieses Versprechens in der eigenen Existenz zu ver-
bürgen: Es ist möglich, zu deinem Leben ja zu sagen, weil Gott es 
schenkt. Es ist möglich, Gottes Versprechen zu trauen. Jesus hat sich 
dafür verbürgt (vgl. Hebr 7,22). Es ist ein Wirklichkeitsgewinn, ein 
geradezu eschatologischer Wirklichkeitsgewinn, die Bürgschaft Jesu 
entgegenzunehmen. 

Liebe Religionslehrerinnen, liebe Religionslehrer, das Evangelium in 
unserer Zeit scheint eine leise Stimme geworden zu sein. Aber sie 
verlockt, wie es manchmal das Leise eher tut, zum Leben, und nicht, 
wie es oft das Laute und Lärmende tut, zu Herrschaft, Unterwerfung 
und Tod. Sie liegen mit dem, was Sie lehren und bezeugen, nicht 
unbedingt im Trend der Zeit. Sie sind eher wieder einmal 
„Abweichler“. Und doch leisten Sie etwas, das für alle unersetzlich 
ist. 

Da gibt es im Stundenplan der Schule ein Unterrichtsfach, das die 
Wirklichkeit noch einmal anders sieht. Obgleich es historische 
Kenntnisse vermittelt, läßt es die Geschichte als das System der Sie-
ger und Besiegten nicht abgeschlossen hinter sich, sondern es reißt 
alles noch einmal auf. Obgleich es zu technischem Handeln und wis-
senschaftlichem Forschen ermuntert, erwartet es davon nicht die Lö-

 84 



 

sung der Lebensprobleme. Obgleich es im Religionsunterricht als 
ordentlichem Schulfach Zensuren gibt, vermittelt er doch eine tiefe 
Erfahrung davon, daß Begabung und Fleiß zwar wichtig sind, aber 
die Menschen nicht klassifizieren dürfen. Religionsunterricht weckt 
schon einfach dadurch, daß er im Stundenplan einen Platz besetzt, 
das Bewußtsein, daß es neben den Regeln der Grammatik, der Alge-
bra, der Gesellschaft usw. das absolut Unkalkulierbare, das Unver-
fügbare, das Nichtmachbare, das Geheimnis im Leben der Menschen 
gibt. Dies wird schon einfach durch das Faktum dieses Faches be-
hauptet. 

Für alle erkennbar steht der Religionsunterricht auch für eine Insti-
tution außerhalb der Schule, die in der Zeit und mit allem, was sie 
mit den Weggenossen gemeinsam hat, doch unentwegt über die Ge-
schichte hinausweist; eine Institution, die zwar finanziert werden 
muß, aber doch nicht käuflich ist; die zwar in Zeichen und Riten 
handelt, aber das Geheimnis des Lebens doch nicht beschwören will 
und kann; die zwar von der moralischen Verpflichtung spricht, aber 
es doch unter der Voraussetzung der Sündenvergebung tut. Der Re-
ligionsunterricht verweist unvermeidbar auf diese Institution: die 
Kirche. Indem er das tut, betreibt er nicht Werbung, sondern er ist 
bei seiner Sache: Er verweist auf die Wolke der Zeugen (vgl. 
Hebr 12,1). Aus der Mitte seiner Sache ist er in den Kontext der ge-
sellschaftlichen Wirklichkeit eingebunden. So verstanden, kann der 
Religionsunterricht keine ideologische Sonderwelt bilden. Er nimmt 
teil an der Zeugenschaft der Kirche vor, in und gegenüber der Öf-
fentlichkeit. 

Wie die Kirche, so leistet auch der Religionsunterricht etwas für alle. 
Schon dadurch, daß es ihn gibt, steht er auch bei denen, die nicht an 
ihm teilnehmen, für die Behauptung, daß „das, was es gibt, nicht al-
les sein kann“. Er steht auch für die Distanz von Diesseitigkeit. Er 
steht als Fragezeichen hinter überzogenen Geltungsansprüchen in 
Schule und Wissenschaft. Er sorgt bei den Schülerinnen und Schü-
lern für ein wenig „Halbherzigkeit“ in den Geschäften dieser Welt, 
für Distanz zu Konsumzwang, Konformität und den Selbstverständ-
lichkeiten unserer Lebenswelt. Er steht für die Grenzen von All-
machtsattitüden, verweist auf das Geheimnis als bewahrende Mitte 

 85



von Menschlichkeit, behauptet den Tod nicht als definitiv. Das ver-
bindet schon rein assoziativ auch ein Nichtchrist in der Schule mit 
dem Fach Religion. Insofern leisten Sie als Lehrerinnen und Lehrer 
dieses Faches etwas für alle Unersetzliches. 

Wir Bischöfe danken Ihnen für dieses Unersetzliche und für das, was 
Sie auf vielfältige Weise für die jungen Menschen tun. Damit leisten 
Sie nicht nur der heranwachsenden Generation einen unverzichtba-
ren Dienst, sondern auch unserer Kirche und unserer Gesellschaft. 
Wir ermuntern Sie, Ihrem Auftrag treu zu bleiben. 

 86 



 

Anhang 

Erklärungen zum katholischen Religionsunterricht 

In dieser Schrift zitierte Erklärungen 
Der Religionsunterricht in der Schule, in: Gemeinsame Synode der 
Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. Beschlüsse der Voll-
versammlung. Offizielle Gesamtausgabe I, Freiburg i. Br. 1976, 
S. 123–152. 
Zum Berufsbild und Selbstverständnis des Religionslehrers, 
22.06.1983 (Die deutschen Bischöfe – Kommission für Erziehung 
und Schule, Nr. 3). 
Zur Spiritualität des Religionslehrers, 01.09.1987 (Die deutschen 
Bischöfe – Kommission für Erziehung und Schule, Nr. 6). 
Christen und Muslime in Deutschland, 04.03.1993 (Arbeitshilfen, 
Nr. 106, S. 68–76). 
Bildung in Freiheit und Verantwortung, 21.09.1993 (Die deutschen 
Bischöfe – Kommission für Erziehung und Schule, Nr. 13, S. 30–31). 
Weitere Erklärungen der deutschen Bischöfe zum Religionsun-
terricht 
Rahmenrichtlinien für die Erteilung der Missio canonica für staatli-
che Lehrkräfte mit der Fakultas Katholische Religionslehre, 
15.03.1973 (veröffentlicht in den Amtsblättern der Diözesen). 
Kirchliche Anforderungen an die Studiengänge für das Lehramt in 
Katholischer Religion an Hauptschulen, Realschulen, Gymnasien 
und Beruflichen Schulen beziehungsweise in der Sekundarstufe I 
und Sekundarstufe II, 22.09.1986 (Die deutschen Bischöfe, Nr. 33, 
S. 3–14). 
Zum Religionsunterricht an berufsbildenden Schulen, 12.06.1991 
(Die deutschen Bischöfe – Kommission für Erziehung und Schule, 
Nr. 2). 
Zum Religionsunterricht an Sonderschulen, 16.01.1992 (Die deut-
schen Bischöfe – Kommission für Erziehung und Schule, Nr. 11). 
Schulpastoral – der Dienst der Kirche an den Menschen im Hand-
lungsfeld Schule, 22.01.1996 (Die deutschen Bischöfe – Kommis-
sion für Erziehung und Schule, Nr. 16). 

 87


	Die bildende Kraft des Religionsunterrichts
	INHALT
	Vorwort
	Eine Einladung
	1. Viele Orte und Kräfte im Bildungsprozeß
	1.1 Zur bildenden Kraft der Familie
	1.2 Einfluß der modernen Medien
	1.3 Zur bildenden Kraft der Schule
	1.4 Ungebundene Religiosität

	2. Bildung, eine Aufgabe der Gegenwart
	2.1 Eine Aufgabe nicht nur des Staates
	2.2 Erziehung als Bildung

	3. Die bildende Kraft im Evangelium
	3.1 Die Mitte des Religionsunterrichtes
	3.2 Zwei biblische Beispiele

	4. Die bildende Kraft kirchlicher Religion
	4.1 Angefochtenes Christsein
	4.2 Institutionen
	4.3 Institution eschatologischer Haltungen
	4.4 Kirche und Allgemeinbildung

	5. Konfessionell und ökumenisch
	5.1 Konfession und Konfessionalismus
	5.2 Konfession und Ökumene
	5.3 Lehrer, Schüler und Lehre im Religionsunterricht
	5.3.1 Konfessionalität der Religionslehrerin und des Religionslehrers
	5.3.2 Konfessionalität der Schülerin und des Schülers
	5.3.3 Konfessionalität der Lehre
	5.3.4 Konfessionell in ökumenischem Geist
	5.3.5 Kooperationen und Organisation


	6. Das Bildungspotential des katholischen Religionsunterrichts
	6.1 Konkrete Existenz
	6.2 Perspektivität
	6.3 Selbständigkeit
	6.4 Verbürgter Lebenssinn
	6.5 Für-andere-Sein
	6.6 Ich-Identität

	7. Rechtliche Stellung des Religionsunterrichts
	7.1 Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach
	7.2 Teilnahme konfessionsfremder und konfessionsloser Schülerinnen und Schüler am Religionsunterricht
	7.3 Konkordatäre Bestimmungen

	8. Ersatzfach zum Religionsunterricht
	9. Zusammenfassung
	10. Unser Wunsch und unser Dank
	Anhang
	Erklärungen zum katholischen Religionsunterricht





