Predigt in der Dominikanerkirche am 27. April 2008 (6. So. der Osterzeit)

»Gebt Zeugnis von der Hoffnung, die in euch ist!*“ (1 Petr 3,15-18)

Rechenschaft geben

,Gebt freimitig Rechenschaft, von der Hoffnung, die in euch ist!“ Vielleicht tibersetzt
man die Aufforderung des 1. Petrusbriefs so am besten: als Aufmunterung. Warum
schlief3t ihr in euch ein, was euch beseelt und im Innersten trigt? Zeigt es doch! Zeigt es,
wenn man euch misstraut und Ubles nachredet! Zeigt es, wenn Menschen sich iiber euch
irgern oder auch nur verstindnislos den Kopf schiitteln. Thr werdet sie vielleicht nicht
gleich iberzeugen, wenn ihr ithnen die Hoffnung zeigt, die in euch ist. Aber sie werden in
Staunen und ins Nachdenken geraten. Uber eure Christen-Hoffnung werden sie nicht
mehr herziehen und Schlechtes sagen kénnen.

So redet man Menschen gut zu, die sich nicht mehr heraustrauen aus den gesellschaftli-
chen Nischen, in denen sie vor Verfolgung oder auch nur gegen aggressive ,,0ffentliche
Meinung* Schutz gesucht haben. Kénnen wir den 1. Petrusbrief noch so horen? Wir, die
Verzagten in den Sonntagsnischen — nicht verfolgt, aber doch deutlich in der Defensive,
mit immer weniger Riickhalt im gesellschaftlichen Umfeld?

Vermutlich trifft uns diese Aufforderung: ,,Gebt Rechenschaft! aber noch tiefer. Etwa
so: Schaut einmal genauer nach, wie viel Hoffnung noch in euch lebendig ist! Und gebt
euch zunichst selbst Rechenschaft, was das fiir eine Hoffnung ist. Von welcher Hoft-
nung — fur welche Hoffnung — lebt ihr wirklich? Es ist nicht leicht, diese Fragen an sich
heranzulassen. Sie gehen ,,ans Eingemachte®. Aber sie sollen ja nicht in Vorwirfe ein-

miunden, sondern zu mehr Klarheit und Wahrhaftigkeit helfen. Kénnen wir sie so horen?

Was gibt Hoffnung?

Rechenschaft iiber die Hoffnung, die in uns ist, die mich trdgt: Sie fihrt dahin, wo meine
Lebendigkeit entspringt, woher Spannung in mein Leben kommt. Und sie kann dariiber
aufkliren, was aus dieser Quelle in mein Leben einflie8t — ob das eine gute Spannung ist,
die von hier aus in mein Leben hineingreift. Da ist die Hoffnung #ach mebr: Es reicht hin-
ten und vorne nicht, jedenfalls nicht zum ,,gut leben®. Etwas mehr zum Leben haben —

und vom Leben haben: Wie viel Leben kommt mit dieser Hoffnung ins Leben, wie viel



Spannung, wie viel Durchhaltevermégen! Man sollte nicht schlecht von ihr reden. Sie ist
pure Lebenskraft. Vor allem die sollten nicht schlecht von dieser Hoffnung sprechen, die
genug haben und sich ,,edlere* Hoffnungen leisten kénnen.

Etwas mehr zum Leben und vom Leben; sich nicht damit abfinden, dass ich ,,zu kurz*
gekommen bin. Wo bin ich zu kurz gekommen? Weniger beim Einkommen vielleicht als
bei der mitmenschlichen Anerkennung oder bei den leibhaft-korperlichen Vorziigen, die
so viele Turen offnen. Manches kann sich andern, kann ich vielleicht andern oder kom-
pensieren; anderes nicht. Es musste sich etwas dndern, vielleicht gar nicht so viel — etwas
mehr vom Gleichen, von dem, was ich schon kenne, so dass ich mit gutem Grund und
aus Erfahrung sagen kann: Etwas mehr vom Gleichen, das erhoffe ich mir fir meine Zu-
kunft. Wenn man in die Jahre gekommen ist, mag man sich bei der Hoffnung bescheiden,
es mochte wenigstens so bleiben, oder so dhnlich. Es spricht viel dafiir, dass es nicht so
bleibt, dass sich noch vieles dndern wird in meinem Leben. Aber es fillt oft schwer, daran
zu glauben, dass es sich zum Guten dndert, dass da etwas kommt, worauf es sich zu hof-

fen lohnte. Ach, wenn’s doch nur so bliebe!

Hoffnung auf den Umsturz? — Verzweifelte Hoffnung?

Darauf hoffen, dass es méglichst so bleibt, in der Angst, dass es schlecht kommt, wenn es
anders kommt: auch davon sollte man nicht schlecht sprechen, von der ungetrésteten
Hoftnung, die sich von der Angst nicht l6sen kann. Es ist ja die reine Gnade, wenn sich
die Hoffnung héher hinaufschwingen, wenn sie mehr erhoffen kann als dies: dass nicht
eintrifft, was die Angst mir ausmalt.

Die Menschen, an die sich der 1. Petrusbrief urspringlich wendet, kennen gewiss auch
diese Hoffnung auf Mehr — oder darauf, dass es nicht weniger oder schlechter wird. Aber
die Hoffnung, die sie lebendig macht, ist gewiss nicht die auf Mehr vom Gleichen, son-
dern Hoffnung auf das ganz Andere. Wenn das Dasein in dieser Welt eine einzige Katast-
rophe ist, Unterdriickung und Verfolgung, ein Dasein ganz am Rande, ausgepresst, in
hochster Not und Gefahr, wie weit muss da die Hoffnung ausgreifen, wie hoch muss sie
greifen, um all dem gewachsen zu sein. Alles muss sich dndern; weniger als alles wire viel
zu wenig, wire des Hoffens nicht wert. Eine Hoffnung der Verzweiflung, verzweifelte

Hoffnung am Rande des Ertriglichen?



Wer wiirde gering denken wollen von einer Hoffnung, die immer wieder neu den Kampf
mit der Verzweiflung ausfechten muss und am Rand ihrer Krifte oft nicht mehr weil3, wie
sie ihr gewachsen sein kann. Aber die ersten Christinnen und Christen hofften noch ein-
mal anders; sonst hitte sie der 1. Petrusbrief nicht so ansprechen kénnen: Zeigt sie doch
her, die Hoffnung, die in euch ist. Die Hoffnung am Rand der Verzweiflung ist nicht vor-
zeigbar, mit-teilbar. Vielleicht reicht sie im Verborgenen ja gerade fir mich allein.

Die ersten Christinnen und Christen hofften tatsichlich voller Freude und mit anstecken-
der Zuversicht auf das, was noch kommt, auf den, der kommt und nichts lasst wie es war:
Thre Hoffnung ist voller Vorfreude auf das, was kommt; voller Ungeduld, bis es kommt.
Sie hat, wie es in der Lesung heil}t, ein gutes Gewissen. Ja, zu dieser Hoffnung kénnen
und wollen sich die Jesus-Glaubigen bekennen. Man miisste sie auch heute nicht als intel-
lektuell unredlich verstecken; oder den ,,klugen* Kritikern aus dem Weg gehen, die schon
wissen, dass sie nichts anderes ist als das Sich-nicht-abfinden-K6nnen mit dem Unver-
meidlichen. Es ist eine Hoffnung, die alles klein und mickrig aussehen ldsst, was man ge-
gen sie vorbringen kann; eine groBmiutige und gewagte Hoffnung, Auferstehungs-
Hoffnung, gréBer als alles, was sonst noch erhofft werden konnte. Eine Hoffnung, die

sich tber das Bekannte, tiber das Mehr vom Gleichen vertrauend hinauswagt.

Auferstehungs-Hoffnung

Auferstehung, das ist nicht Mehr, Besser und Lianger vom Gleichen oder das Gleiche nur
linger. Auferstehung bedeutet ganz anders, bedeutet die grofle Verwandlung. Wer sich ihr
glaubend anvertraut, weil3 nicht im Geringsten, was dabei ,,herauskommt®. Er weil} nur
dies: Es ist Hineinverwandeltwerden in Gott; es ist Mitgenommenwerden auf dem Weg
Jesu durch diese Welt und tber sie hinaus zum Vater. Daran diirfen glaubende Menschen
sich festhalten. Alles Andere mussen und diirfen sie lassen, dirfen sie Gottes gutem Wil-
len tberlassen, der nicht anders kann, als es — mich — gut zu machen; so gut, wie es Ihm
moglich ist — so anders gut, als ich es vielleicht jezz7 fur gut halte.

Gewagte Hoffnung und doch eine Hoffnung in Vorfreude: darauf, was Er aus mir ma-
chen wird. Dass sich fir uns Angst und bange Erwartung vor die Vorfreude geschoben
haben, wer wiirde das fir sich selbst bestreiten. So viel Leid des Abschiednehmens; zuviel
kreatiitlicher Schmerz. Zuviel Ungewissheit und Verzweiflung Gber das Hergeben- und

Verlassenmiissen, Nicht-mehr-dabei-sein-Diirfen. Wie wenig finden wir, wenn wir an den



Gribern nach der Hoffnung suchen, die in uns ist — nach der Hoffnung fiir den jetzt Be-
grabenen, fur uns, fir eine Welt, die unsere Hoffnungen so regelmifB3ig und aussichtslos
enttauscht.

Christinnen und Christen haben immerhin die Chance, sich der Hoffnung zu erinnern,
von der die Texte ihrer Bibel randvoll sind — und um diese Hoffnung immer wieder zu
bitten; um den Mut zu bitten, sich in sie hineinzuwagen, aus ihr zu leben. Irgendwo wird
sie doch noch in uns sein. Sie wird nur aus ihren Verstecken hervorkommen, wenn wir
von ihr alltaglich Gebrauch machen, sie als Lebensenergie, als Lebenspotential ,,abrufen®.

Wenn wit es nicht mit ihr versuchen, ist sie nicht da.

Gebrauchshoffnung

Vielleicht ist die Auferstehungshoffnung in mir ganz alltiglich da, als Gebrauchshoffnung
eben: wenn wir uns vom Unbekannten etwas erhoffen konnen und die Offenheit in uns
erahnen fiir Menschen, die unser Leben umkrempeln, so dass es keine andere Richtung
nimmt; wenn wir von diesem Tag mehr erwarten konnen als die blo3e Fortsetzung des-
sen, woran wir uns gewohnt haben. Dass wir nicht nur immer mehr vom Gleichen erhof-
fen, sondern auf das hoffen konnen, was uns verandert, was uns ,,neu machen® kann: das
ist doch die Auferstehungshoffnung im Kleinen. Klein, aber mit Potential: Sie kann he-
ranwachsen und im Glauben erwachsen werden, so dass sie mich vielleicht doch trigt,
wenn ich sie als die ganz grof3e, zuletzt gewagte Hoffnung brauche.

Dann wird es darauf ankommen, sich dem tiber mich Kommenden und mich zuinnerst
Verwandelnden anzuvertrauen: dass es, dass Er mich nicht zerstort, sondern ins Unge-
ahnte hineinfithrt. Ich werde mich fur das ganz anders, tur den gang Anderen freigeben mus-
sen und einen Rest von Hoffnung brauchen, dass es ganz gut mit mir wird, wenn es mit
mir ganz anders wird — wenn nichts mehr so sein wird wie jetzt und es doch so sein wird,
dass ich es mir jetzt gar nicht gréfler und vollendeter wiinschen kénnte. Es wird darauf
ankommen, dass wir Christenmenschen die Reste von Auferstehungshoffnung, die jeder
und jede in sich hat, zusammenlegen und uns mit ihnen stirken fiir den Weg, den wir alle
vor uns haben: guten Gewissens — und in der Hoffnung, dass es fiir alle reichen wird.

JURGEN WERBICK



