
 1 

7. Der Dreieine: der Eine nicht ohne die Anderen 

 

7.5 Christologische „Exposition“ 

 

Gottes Menschwerdung bedeutet christlich-christologisch: Gott identifiziert sich mit die-

sem einen Menschen in spezifischer Weise, also nicht allein in der Identifikation des end-

zeitlichen Weltenrichters: Was ihr diesem elenden, geringsten Menschenbruder getan 

habt, habt ihr mir getan; was ihr ihm nicht getan habt, habt ihr mir nicht getan! In der 

christologischen Identifikation geschieht „darüber hinaus“ die Selbstgabe Gottes in die 

Immanenz der Menschenwelt: Gott gibt sich in sie hinein, damit die Menschen mit ihm 

Gemeinschaft haben und in der Gemeinschaft mit ihm zu Gott-entsprechenden Men-

schen werden können. Gott gibt sich ganz hinein in sein Wort, das in Jesus, dem Christus, 

Fleisch wird: Menschenwirklichkeit. Er identifiziert sich in diesem Dasein in der Imma-

nenz – für die Menschen, in diesem Wort des Lebens, das den Menschen herausfordernd 

zugesagt ist, damit sie das Leben haben und es in Fülle haben (vgl. Joh 10,10). Gott gibt 

sich hier so in die Immanenz hinein, dass sein „Innerstes“ berührbar wird, dass es den 

Menschen zugänglich wird. Es ist ihm in keiner Hinsicht zufällig oder äußerlich, so da zu 

sein für die von ihm Erwählten, so sehr die welthaften Bedingungen zufällig sind, unter 

denen sein Christus dieses Dasein lebt. 

Gott identifiziert sich mit seinem Christus, das heißt also ursprünglich: Er identifiziert 

sich so in ihm, dass er in diesem Menschenleben gegenwärtig und zuinnerst erreichbar ist, 

auch am Kreuz und im Sterben des Christus. Gerade hier, in der Kapporet Gottes, für alle 

Welt öffentlich hingestellt: am Gnadenthron des Kreuzes, der nicht mehr nur im religiö-

sen „Sonderbereich“ des Tempel-Kultes – im abgeschlossenen Allerheiligsten – zugäng-

lich wird, sondern mitten in der mörderischen Verdrängungswirklichkeit dieser Welt.1 In 

der Welt, die das gute, erfüllte Leben so unzugänglich macht, weil sie es ausbeutet, sobald 

es keimen, blühen und fruchtbar werden will, öffnet sich Gott den Menschen am Kreuz 

seines Messias, dem Ort der Verdrängung, des Hinausgedrängtwerdens aus dieser Welt 

par excellence: nicht als „Notausstieg“ aus der Immanenz, sondern als das „Einfallstor“ 

                                                 
1 Vgl. dazu meine bibeltheologischen Überlegungen und Bezugnahmen in: Gott kann etwas mit uns an-
fangen, 151–170. 



 2 

seines Geistes2, der durch die Geist-Ergriffenen die Welt auf Gottes Herrschaft hin ver-

ändern will, damit sie endlich in Ihm Leben finde und dem Leben Raum gebe. 

Gott gibt sich ganz hinein in die Hingabe seines Christus. Er ist ganz in ihr da, in ihrer 

konkreten Greifbarkeit, in ihrer Missbrauchbarkeit. Mit ihm und in ihm geht Er bis ins 

Äußerste, damit auch noch das Äußerste der „Ort“ Seines Daseins für die Menschen und 

mit den Menschen sei. Der Skandal Seines Daseins ist diese Konkretheit: Dieses Leben der 

Hingabe lebt Gottes Dasein, ist Sein Dasein. Dieses Ist versteht sich aber nicht von selbst. 

Nichts versteht sich weniger von selbst als Sein Dasein und Seine Zugänglichkeit am 

Kreuz. 

Der Christus und mit ihm – in ihm – Gott selbst geben sich mit dieser Selbsthingabe in 

die Hände der Menschen, wehrlos dagegen, dass sie auf Ablehnung und Widerspruch 

trifft und dass ihr abgesprochen wird, was sie zuinnerst ist: Gottesgegenwart. Ihre Selbst-

hingabe unterstellt sich dem Urteil der Menschen, wehrlos dagegen, dass diese sich zum 

Herrn des Verfahrens machen und aus ihrer Welt hinausdrängen, wovon sie sich nicht 

berühren ließen. Die Konkretheit und damit auch die Kontingenz – die Nicht-

Notwendigkeit – der Gabe, in die Gott sich selbst hineingibt, appellieren an das Urteils-

vermögen derer, für die diese Gabe da sein soll, die durch sie zum Leben kommen sollen. 

Sie können nicht einfach zur Kenntnis nehmen, dass ihnen hier die Heilsgegenwart des 

Unbedingten widerfährt. Es ist ihnen keine selbstverständliche und allgemeingültige 

Wahrheit mitgeteilt worden, auf die man vernünftigerweise nur mit Zustimmung reagie-

ren kann. Der Anspruch, gerade hier – im Leben und in der Hingabe des Jesus von Naza-

ret – widerfahre ihnen Gottes Heilsgegenwart, fordert ihr Urteil. Sie haben es zu fällen in 

Würdigung der Indizien, die sein Leben „denkwürdig“ und herausfordernd machen; in 

Würdigung des Zeugnisses dieses „treuen Zeugen“ (Offb 1,5) für das endzeitliche, end-

gültige Geschehen Seines Heilswillens. Am Ende aber sind sie gefordert, sich dem Da-

Sein – der Präsenz – dessen auszusetzen, der sie hier angeht: Seiner „ständige(n), den 

Menschen fortwährenden herausfordernde(n), vor ihr Angesicht rufende(n) Gegenwart“3. 

Am Ende tritt ihnen der gegenüber, der sich durch das menschliche Urteil nicht aus Sei-

ner „Rechts-Stellung“ als Herr des Verfahrens verdrängen lässt. 

                                                 
2 Das ist in der Passionsgeschichte des Johannesevangeliums (Joh 19,34) ins Bild gebracht, wo aus der 
vom Lanzenstich geöffneten Seite des Gekreuzigten Blut und Wasser ausströmen: das Leben und der 
Geist Gottes. 
3 Vgl. Fridolin Stier, An der Wurzel der Berge, 96; vgl. Stiers „Versuch zur ‚Präsenz’“ (Eintragung vom 25. 
Oktober 1975), ebd., 87f. 



 3 

Es scheint aber damit zu enden, dass man dem „treuen Zeugen“ den Prozess macht und 

sein Zeugnis zurückweist. Jesu Hingabe an seine Sendung zum Heilwerden der Menschen 

in der Gottesherrschaft wird als Gottes-Usurpation verurteilt. Die, zu denen er gesandt 

ist, weigern sich, seine Sendung als das Geschenk der Gottesgegenwart zu „beurteilen“ 

und als solches anzuerkennen; sie weigern sich, aus der Position der Beurteilenden in die 

der Getroffenen zu wechseln und sich der in ihm widerfahrenden Gottes-Präsenz auszu-

setzen. Am Urteil der Menschen kann der Weg in die Gottesherrschaft, kann Gottes Ge-

genwärtigwerden jedoch nicht vorbeiführen. In ihm realisiert sich die Freiheit der Men-

schen auch Gott gegenüber, dem Geschenk gegenüber, in dem er sich selbst schenkt: Sie 

haben die Freiheit zu urteilen, sich ansprechen und in Anspruch nehmen zu lassen von 

der herausfordernden Güte, die ihnen hier widerfährt. Sie haben die Freiheit, sie als Got-

tes-Zeugnis, schließlich als das Gegenwärtigwerden Gottes zu würdigen und sich dem 

anzuvertrauen, was ihnen hier widerfährt – oder den Zeugen zurückzuweisen und seine 

Hingabe, seine Einladung, darin Gott selbst anzutreffen. 

Widerfährt der Unbedingte nicht nur als die unabdingbare Forderung im Antlitz des Not 

leidenden Anderen, sondern auch – primär? – als das schlechthin verheißungsvolle Ge-

schenk, in dem Gott sich öffnet und den Menschen den Weg in Seine Herrschaft er-

schließt, so sind die Menschen tatsächlich als Urteilende gefordert. Und so sind sie in der 

Versuchung, zu Herren des Verfahrens zu werden, es bleiben zu wollen. Emmanuel Lévinas 

hat sich mit seinem Denken genau dagegen gewandt: dass sich die Menschen zu Herren 

des Unbedingten machen. Im Antlitz des Not leidenden Anderen bleiben bzw. werden sie 

unwiderruflich Subjekte im Sinne des sub-iectum, das dem Anruf durch dieses Antlitz nur 

unterworfen sein kann und sich als Subjekt verfehlte, wollte es sich zu diesem Anspruch 

noch einmal souverän-urteilend verhalten. Gottes Selbstgabe, wie sie von der Trinitätsleh-

re bedacht wird, fordert das Urteilen heraus, provoziert die Verurteilung von Seiten derer, 

die die Gottes-Gabe – aus welchen Gründen auch immer – nicht als solche wahrnehmen, 

sie nicht annehmen (können?). Sie ermöglicht freilich auch die Aneignung und den Miss-

brauch dieser Selbstgabe durch die, die sich von ihr nicht zu Empfängern der Selbstgabe 

Gottes verwandeln lassen. 

Gottes Selbstgabe geschieht konkret: hier und nicht genau so gut anderwärts; im unendli-

chen Reichtum, in der Signifikanz und Performanz dieses Lebens, seiner Hingabe, die es 

zum Weg macht, dem Leben in Wahrheit auf der Spur zu bleiben. In seiner Konkretheit 



 4 

liegt der Reichtum, der immer wieder neu anrühren, herausfordern und verwandeln 

kann – und zuletzt doch nicht angeeignet werden kann, da er in keiner der Antworten 

aufgeht, die er hervorruft. Immer wieder neue Antwort-Versionen – Zeugnisse – ruft er 

hervor, da er immer wieder neu und unerschöpflich die Glaubens-Wege, an ihm teilzuha-

ben, anbahnt. Gottes Selbstgabe geschieht konkret, wie jeder Liebeserweis. Und sie 

kommt an ihr Ziel, wo Menschen sich ihr öffnen, sich geben lassen, was sie geben will. Sie 

geht bis zum Letzten und Äußersten, weil Gott sich auch in der Ausweglosigkeit der 

Verweigerung, der Selbstverfehlung und des Selbstverlustes in Unterdrückung und Tod 

noch als zugänglich erweisen will – weil die verwandelnde Kraft seiner Selbstgabe so weit 

und weiter noch reicht als die Macht der Ablehnung, weiter noch als die Macht des To-

des, alle Wege und jede Zukunft zu verschließen. So geschieht Gottes Selbstgabe als Teil-

nahme am Menschenleben bis zum Äußersten und Letzten. Sein Dasein kann die, denen 

es gilt, ja nur erreichen und zugute kommen, wenn Er tatsächlich mit ihnen ist. Sein Anteil-

nehmen ermöglicht das Anteilgeben. Das Sich-Hineingeben in die Mit-Menschlichkeit öffnet 

Gott für die Teilhabe, durch die „die Vielen“ in Ihm das Leben finden. Anteilnehmen und 

Anteilgeben bedingen sich, wie sie sich in der Liebe immer bedingen. 

Das theologisch Erste ist hier das Anteilnehmen, die Kenose des Mitmenschlichwerdens, 

der Selbst-Einsatz Gottes, den Sein Christus in letzter und äußerster Exponiert-

heit mitmenschlich zu leben hat. Mit der Exposition seines menschlichen Daseins im Le-

ben und Sterben für die Gottesherrschaft bezeugt er das Gegenwärtigwerden Gottes im 

Unheil und in der Zukunftslosigkeit dieser Welt, vollzieht er es am eigenen Leib. Gottes 

Selbst-Einsatz geschieht im Sich-Aussetzen Seines Christus, in „christologischer Exposi-

tion“: Den Menschen, ihrem Urteilen, der Tod bringenden Gewalt ihres Urteils, schließ-

lich dem Tod ausgesetzt, lässt er den Willen des Vaters geschehen, der nicht den Tod will, 

sondern die Umkehr zum Leben. Dieser Wille geschieht, da kein Ort mehr gottlos, kein 

Irrweg mehr ausweglos ist. Keine Ablehnung, sei sie noch so entschieden und verdrän-

gungsbereit, kann über Gottes Heilsgegenwart Macht gewinnen. Noch das Kreuz Seines 

Christus „beantwortet“ Er mit Seiner Selbst-Vergegenwärtigung im Auferstandenen. Die 

christologische Exposition geht bis zum Äußersten, da sie den Weg der Versöhnung mit 

den Unversöhnten bis zum Äußersten geht, da sie den Selbst-Einsatz des Versöhners ge-



 5 

gen die Unversöhnlichkeit bis zuletzt durchhält und so die Zukunft der Gottesherrschaft 

offen hält.4  

Kierkegaards Geschichte vom König und dem Bettelmädchen hat die „wunderbare“ Lo-

gik der christologischen Exposition zu erzählen und sie so verstehbar zu machen ver-

sucht. Aber am Ende hat sie doch den Verdacht genährt, mit dieser Exposition sei es 

nicht in letzter Konsequenz ernst. Muss die Geschichte nicht darauf hinauslaufen, dass 

der König das in Liebe gewonnene Bettelmädchen in seinen Palast heimholt? Was bedeu-

tet das dann für die christologische Exposition? Geht die Kenosis des gottgleichen Soh-

nes doch nicht bis in die äußerste Erniedrigung der Verzweifelten, in der die Menschen, 

die nicht Gott-Mensch sind, ihre Ausweglosigkeit und Gott-Losigkeit am abgründigsten 

erfahren? Wie kann die christologische Exposition bis ins Äußerste gehen, wenn sie doch 

zum Vater (zurück-)führt – und ja immer schon bei ihm ankommen sollte? 

Christologie wird ausweglos, wenn sie die Leiderfahrung des Christus im rhetorischen 

Überschwang zur menschlich tiefsten und äußersten stilisiert und so ihre äußerste Heil-

samkeit begründen will. Sie muss sich davor hüten, gleichsam „psychologisch“ nachvoll-

ziehen zu wollen, was im Abgrund des Leidens und Sterbens zwischen dem Gekreuzigten 

und seinem Vater geschah, wie der Christus das Ausgeliefertsein an Leiden und Sterben 

erlebt hat, ob er es gar im „Wissen“ um seine unzerstörbare Göttlichkeit menschlich zu 

relativieren vermochte. Nicht auf das äußerste und schlimmste menschliche Leiden be-

zieht sich die Rede von der christologische Exposition, sondern auf die vorbehaltlose 

Selbst-Hineingabe Gottes in die Immanenz der Menschenwelt und des Menschenlebens, 

damit sie zum Ort Seines Daseins würden; zum Ort Seiner Zugänglichkeit, der Zugäng-

lichkeit Seiner guten Herrschaft. Nichts und niemand soll von Seiner Heilsgegenwart aus-

geschlossen sein. An jedem Ort und für jeden Menschen sollte sie die Verwandlung des 

Lebens und der Welt in die Basileia initiieren. Dies konnte also gar nicht der Sinn der 

christologischen Exposition sein: sich – um in Kierkegaards Erzählrahmen zu bleiben –  

den Bettelleuten so zugesellen, dass der „König“ mit der von ihm Erwählten auf Dauer 

das elende Leben führt, das sie zuvor für sich allein geführt hat – nun in trauter Zweisam-

keit und gewiss mit den Kräften, die den Liebenden daraus erwachsen, aber unter den 

Bedingungen des Elends, die das Leben des Bettelmädchens zuvor schon auspressten. 

Die christologische Exposition intendiert die Verwandlung der Elends-Welt von Grund 
                                                 
4 Zur Erlösungsmetaphorik der Versöhnung vgl. meine Überlegungen in: Den Glauben verantworten, 
549–594. 



 6 

auf. Und sie ruft in diese Verwandlung hinein. Sie macht mit dieser Verwandlung einen 

Anfang, der nicht aufhören wird anzufangen; der nicht aufhören wird, alle in diesen An-

fang einzubeziehen, die sich ihm öffnen.5 Die christologische Exposition intendiert und 

initiiert die pneumatologische Inklusion. Genauer noch: Die pneumatologische Inklusion 

ist der Sinn der christologischen Exposition. Das Anteilnehmen geschieht um des Anteil-

gebens willen; es ist immer schon dieses Anteilgeben. 

 

 

7.6 Pneumatologische „Inklusion“ 

 

In seinem Christus setzt Gott sich den Menschen in ihrer Welt aus. In der bis zum Äu-

ßersten gehenden Entäußerung des Sohnes aber öffnet Er sich, damit die in dieser Welt 

Verlorenen und Obdachlosen zu Ihm kommen und in Ihm sein können. Das in die Welt 

hinaus- und in sie hineingesprochene Wort ist das Wort der Selbstzusage, das die Men-

schen in die Gottesherrschaft hineinruft, in eine Gottesgegenwart, die die mit Mühsal Be-

ladenen „erquickt“ und ihnen Gottes Gerechtigkeit widerfahren lässt. Gottes gute Herr-

schaft: der Herr dieser Herrschaft öffnet sich, damit die Menschen mit ihren Lasten und 

in ihrer Ausweglosigkeit den Ort finden, an dem sie da sein und leben können, den Ort, 

an den die Dynamiken des Missbrauchs und der Verdrängung, der Entwürdigung wie der 

Ausbeutung außer Kraft gesetzt sind, weil Gott dieser Dynamiken Herr wird. Gott gibt 

den Verfolgten und von Lasten Bedrückten in sich den Raum, in dem die Macht der Sün-

de nichts mehr vermag. Er ist dieses Sich-Öffnen und Hereinholen. Er ist Sein Geist, der 

die Menschen hereinholt, sie zuerst mit der Sehnsucht nach diesem In-Gott-Sein ansteckt, 

mit der Leidenschaft für Gottes Herrschaft, Gottes Gerechtigkeit und Zukunft.6 

                                                 
5 Gott exponiert sich in Jesus Christus: Er setzt sich bis zum Letzten aus, um denen, denen er sich aus-
setzt, zugänglich zu werden. Hans Urs von Balthasar sprach mit ähnlicher, aber auch in ganz eigener, m. E. 
problematischer Zuspitzung von „Gottes Selbstexposition in ungeschützter Freiheit“ (Glaubhaft ist nur 
Liebe, Einsiedeln 51985, 61). Die hier nicht genauer zu elaborierenden Differenzen zu von Balthasar liegen 
m. E. in seiner Forcierung der Kenosislehre begründet, die ihn den Sinn der kenotisch-christologischen 
Selbstexposition anders bestimmen lässt: Gott setzt sich der Macht der Nichtigkeit bis zuletzt aus, um 
alles ans Licht zu bringen. Ich möchte den Akzent etwas anders setzen: Die christologische Exposition ist 
der Weg des Sich-zugänglich-Machens Gottes, der dann auch dahin führt, dass der Fleisch gewordene 
Logos, in dem Gott sich selbst exponiert, sich in die gewalttätigen Hände der Menschen gibt. Letzteres 
aber ist ersterem geschuldet. Den Hinweis auf von Balthasars Verwendung des Begriffs Selbstexposition 
verdanke ich Stefan Walser. 
6 Das Miteinander und Ineinander von christologischer Exposition in äußerster, ja skandalöser Konkreti-
on und pneumatologischer Inklusion kommt – eher formal begrifflich – in der Rede vom Universale concre-



 7 

Wie die christologische Exposition in die äußerste Konkretheit hineinführt, schließlich in 

die Gottes-Konzentration des Kreuzes als „Gnadenthron“, so weitet sich Gottes Gegen-

wart in der pneumatologischen Inklusion, die alle in die Erhöhung des Gekreuzigten ein-

bezieht: Wenn er „über die Erde erhöht“ ist, wird er alle an sich ziehen (vgl. Joh 12,32), 

wird er alle – in dem Wirken des Geistes, der am Kreuz von ihm ausgeht – in das Verlan-

gen nach der größeren Lebens-Wirklichkeit der Gottesgemeinschaft hereinziehen. Der 

Geist erfüllt die Menschen aber nicht so, das er sie aus dieser Welt herausnimmt und in 

Gott – in den „Himmel“ hinein – entrückt (vgl. Joh 17,15). Das ist immer die gnostische 

Versuchung des Christentums gewesen: sich in gott-inniger Gnosis, der Welt, ihren Heraus-

forderungen und Ambivalenzen enthoben zu wissen. In der Abweisung dieser gnosti-

schen Versuchung kommt die originär trinitarische Einsicht zum Tragen: Gott öffnet sich 

in Seinem Geist, indem Er die Menschen zur Christusnachfolge ruft, ja in Christus einbe-

zieht7: in sein Sterben für die heilvolle Zukunft der Menschen, in seine Auferweckung, 

durch die er der „Wegöffner“ (der � ∆Π0(Η) wird und den Menschen auf dem Weg zum 

Leben und zum Vater vorangeht. So können sie in Christi Spur der nahe gekommenen 

Gottesherrschaft auf der Spur bleiben: damit sie suchen, was mitten in der Welt in Gottes 

Herrschaft hineinführt; damit sie die Anfänge der Basileia ergreifen, die ihnen jetzt schon 

eröffnet sind. 

Das heißt konkret: Wer sich vom Geist ergreifen und in Gott hereinholen lässt, der lässt 

sich selbst dafür in Anspruch und in die Verantwortung nehmen, dass sich diese Welt in 

Gottes Herrschaft hinein verwandelt, dass den in dieser Welt ins Abseits und in den Ab-

grund Gedrängten Gottes Gegenwärtigwerden zugute kommt, dass die hier um ihr Leben 

Betrogenen und von den Herren dieser Welt Ausgebeuteten Zugang zum Leben finden 
                                                                                                                                                         

tum zum Ausdruck: Die äußerste Konkretion – die Fleisch-Werdung des Logos – ist im Geist geöffnet auf 
die Universalität der Teilhabe an einem Weg, den das Pneuma die Glaubenden in der Christusnachfolge 
zum Vater führt (zum Begriff und zur theologischen Deutung des Universale concretum vgl. den Beitrag von 
Werner Löser, „Universale concretum“ als Grundgesetz der oeconomia revelationis, in: W. Kern – H. J. 
Pottmeyer – M. Seckler (Hg.), Handbuch der Fundamentaltheologie. Bd. 2: Traktat Offenbarung, Tübin-
gen – Basel 22000, 83–93). Es mag einem an Allgemeinheit orientierten Verständnis von Vernunft als 
zutiefst inadäquat erscheinen, dass Erwählung und Zeugnis immer konkret geschehen: dieses Volk, dieser 
Gottes-Offenbarer. Dass diese Konkretion gerade nicht Privilegierung, sondern Dienst bedeutet, den 
Dienst des Herzeigens, Zur-Umkehr-Rufens und Zur-Erfahrung-Bringens, damit allen aufgeht, wozu sie 
berufen sind, das ist schon in der deuterojesajanischen Überlieferung prägnant zur Sprache gebracht wor-
den (vgl. etwa Jes 49,1–6, besonders Vers 6; den Hinweis auf diese Stelle verdanke ich einer Homilie von 
Herbert Vorgrimler). 
7 Paulus spricht vielfach von diesem Einbezogenwerden in Christus (vgl. meinen Überblick in: Soteriolo-
gie, Düsseldorf 1990, 178ff.), besonders eindrücklich im Zusammenhang mit seiner Taufauslegung in 
Röm 6,1–14. Vgl. dazu den Kommentar von Ulrich Wilckens, Der Brief an die Römer, Bd. 2 (Evange-
lisch-Katholischer Kommentar VI/2), Zürich – Neukirchen-Vluyn 1980, 10–33. 



 8 

und sich dem verbunden wissen können, von dem es ausgeht und in den es hineinführt. 

Die vom Geist Ergriffenen und zum Glauben Geführten wissen sich in ihrer Identität 

dadurch bestimmt, dass sie zu Wegbereitern des Reiches Gottes berufen, damit aber auch 

seiner „größeren Gerechtigkeit“ verpflichtet sind. 

Christologische Exposition und pneumatologische Inklusion bringen also Gottes Da-

sein – seine Identität – in doppelter Hinsicht zur Geltung: 

• Gott identifiziert sich im Menschenleben und in der Selbsthingabe seines Messias 

Jesus. Er identifiziert sich in ihm, da er sich mit ihm identifiziert und ihn mit der 

Auferweckung im Heiligen Geist als Gottes-Wirklichkeit identifiziert. 

• Gott identifiziert sich in seinem Heiligen Geist als die Zukunft der Menschen. Der 

Heilige Geist schenkt den Menschen die Identität aus Glauben: ein in Gott grün-

dendes, zur Gemeinschaft mit ihm bestimmtes, zur Teilhabe an seinem guten Wil-

len bestimmtes Selbst, das für Gott da sein darf, so wie Gott „zuinnerst“ für dieses 

Selbst da sein will.  

Gott identifiziert sich „pneumatisch“: Er öffnet sich in seinem Geist, damit alle an ihm 

teilhaben, damit sie an seinem guten Willen teilhaben. Er öffnet sich, damit Er zum „Ort“ 

wird, in dem alle „wohnen“ und ihre Würde finden können. In der Welt ist dieser Ort u-

topisch; er kann nicht in ihr sein. Aber die Welt der Menschen soll in ihm, auf ihn hin sein 

und ihren Ort finden – in ihn eingehen, sodass in Gott seinen Ort findet, was jetzt noch 

keinen guten Ort hat: das bedrängte Menschsein in seinem elementaren Verlangen nach 

Leben und Würdigung.  

Dass der Mensch in seinem Verlangen nach Würdigung in dieser Welt keinen Ort hat, dass 

die Welt so rücksichtslos über dieses Verlangen hinweggeht, macht seine elementare Be-

drängnis aus. Sein Verlangen, seine Sehnsucht und das darin Ersehnte erscheinen in der 

Welt so ortlos, dass man es – in der religionskritischen Theorie wie in gesellschaftlicher 

Alltagspraxis – nahe liegend findet, sich diese „Illusionen“ aus dem Kopf zu schlagen und 

auf das „Naheliegende“ zu konzentrieren. Gottes Geist aber „atmet“ in dieser Sehnsucht, 

im „Seufzen“ der Schöpfung, die sich danach sehnt, „von der Sklaverei und Verlorenheit“ 

befreit zu werden. Er gibt dem Verlangen nach der neuen Schöpfung in den „Söhnen und 

Töchtern Gottes“ eine Stimme, die Stimme des Gebets, das den endgültigen Anbruch der 

Gottesherrschaft herbeiruft (vgl. Röm 8,18–27), das nach dem Ort ruft, an dem die in der 

Fremde einer entfremdeten Schöpfung Ausharrenden „zuhause“ sein werden. 



 9 

Die Immanenz ist in dieser eschatologisch-apokalyptischen Geist-Erfahrung der Ort der 

Bedrängnis und der Angst (vgl. auch Joh 16,33). Der Geist aber – der Paraklet – er-

schließt den Glaubenden ihre Situation in der Welt. Er ermutigt sie, sich von der Bedräng-

nis in der Welt nicht in dem Glauben irre machen zu lassen, dass der Menschen- und 

Gottessohn zum Vater geht, ihnen einen guten Ort für immer zu bereiten (vgl. Joh 

14,2f.). Die johanneische Perspektivierung dieser Geist-Erfahrung hat christentumsge-

schichtlich gewiss immer wieder die gnostische Versuchung eines gläubigen Welt-

Eskapismus provoziert: das Sich-Hinweghoffen und In-Sicherheit-Bringen in einer unbe-

drohten Jenseits-Heimat. So ist die johanneische mit der paulinischen Geist-Theologie 

zusammenzuhalten: Die vom Geist entzündete, ermutigte und ins Wort gebrachte Sehn-

sucht nach der neuen Schöpfung – dem Ort in Gott, an dem alle Bedrängnis geheilt sein 

wird – nimmt teil an den „Geburtswehen“ der neuen Schöpfung (vgl. Röm 8,22). Sie ist 

hineingezogen in die Transformation dieser Welt, in der bzw. an der sich das Hineinge-

nommen-Werden in Gott vollziehen soll. Sie ist hineingenommen in die Geist-Dynamik 

der Immanenz-Transzendenz, die der Welt und den Menschen als Heimgeholtwerden in 

Gott widerfährt. 

Friedrich-Wilhelm Marquardt hat auf einen rabbinischen Gottesnamen māqōm hingewiesen 

und ihn trinitätstheologisch rezipiert. JHWH ist māqōm, er ist der endzeitliche Ort und der 

schlechthin wohltuende Raum für sein bedrängtes, ortloses Volk.8 Im Anschluss an die 

Theo-Logie dieses Gottesnamens und deshalb in Solidarität mit der Sehnsucht des 

ersttestamentlichen Bundesvolkes formuliert Marquardt die christliche Hoffnung, „dass 

Gott doch der Welt in sich einen Raum erschließen möge, in dem sie Wohnung nehmen 

kann, nachdem er selbst keine Herberge in der Welt gefunden hat und die Welt ihm nicht 

zur Heimat geworden ist, nachdem er aus ihr verdrängt worden ist oder sich von ihr zu-

rückgezogen hat.“9 Gott kann einer (ihm) entfremdeten Welt nicht ungebrochen imma-

nent sein. Er kann ihr nur als der schlechthin Transzendente immanent werden. Im 

Midrasch Bereschit Rabba zu Gen 28,11 bzw. zu der im Anschluss daran aufgeworfenen 

Frage, warum Gott māqōm heiße, wird gesagt, „dass Gott der Ort der Welt, aber nicht 

                                                 
8 Vgl. etwa Friedrich-Wilhelm Marquardt, Was dürfen wir hoffen, wenn wir hoffen dürften. Eine Eschato-
logie, Bd. III, Gütersloh 1996, 424–446.  
9 So die Deutung bei Magdalene L. Frettlöh, Der trinitarische Gott als Raum der Welt. Zur Bedeutung des 
rabbinischen Gottesnamens māqōm für eine topologische Lehre von der immanenten Trinität, in: R. 
Weth (Hg.), Der lebendige Gott. Auf den Spuren neueren trinitarischen Denkens, Neukichen-Vluyn 2005, 
197–232, hier 203. 



 10 

die Welt sein Ort“ sei.10 So könnte auch das Reden von diesem Gott ihm keinen Raum in 

einer weltabbildenden Sprache geben. Diese Sprache würde ihn welt-konform machen. 

Vielmehr gibt Gott mit seiner Offenbarung dem Sprechen von und in der Welt in seinem 

Wort Raum. Er gibt den Menschen einen Ort in sich, an dem sie erst wirklich bei sich 

selbst sein und die Sprache finden können, die Ihm wirklich entspräche: den Lobpreis, 

der annähernd ermessen könnte, wem er gilt. 

Christlich ist das Ineinander und Miteinander der Transzendenz und der Immanenz Got-

tes in der genauen Entsprechung von Christologie und Pneumatologie zur Sprache zu 

bringen: Der Geist, der die nach den „ewigen Wohnungen“ sich Sehnenden beseelt und 

zu ihrer Sehnsucht und ihrer Gottes-Utopie, zur Welt-Transzendenz ermutigt, ist der 

Geist, der vom Vater im Gekreuzigten ausgeht: der Geist, der die Immanenz Gottes in 

seinem Christus beseelte und ihn zum Geschehen der Selbstvergegenwärtigung Gottes in 

der Todes-Welt der Menschen machte. Er ist deshalb der Geist, der die Transzendenz in 

der Immanenz vergegenwärtigt und gerade so den Abstand bis zur Kaum-Erträglichkeit 

aufreißt, der jetzt noch zwischen Gott und der Welt aufklafft. Er entführt die Glaubenden 

nicht aus dieser Welt. Er überspringt nicht die „Abstände“ und Widersprüche zwischen 

Gott und Welt, die die Bedrängnis der Menschen in der Welt ausmachen. Wer die Geist-

Theologie und Geist-Erfahrung einseitig „enthusiastisch“ auslegen wollte – als aus der 

Welt im seligen Jetzt herausreißende Gottes-Intimität –, riskierte mit dieser (mystischen?) 

Vorstellung einer „abstandslosen“ Gottes-Immanenz des Menschen im Hier und Jetzt 

gerade einen durchgreifenden Transzendenzverlust: 

 

„Die ganze Welt, ja Himmel und Erde sind (nach dieser Vorstellung; J. W.) in Gott-als-māqōm aufgehoben, 

die Zukunft eines Reiches Gottes auf Erden ist in der Gegenwart der Gottesnähe vorweggenommen … 

Geborgen im Innern Gottes und in der Gleichzeitigkeit mit Gott, droht der Verlust des Außen wie der 

von Vergangenheit und Zukunft. Wer sich in Gott als dem bergenden māqōm seiner Lebenswelt einrichtet, 

muss seine Anstrengungen nicht mehr darauf lenken, auf Erden menschenwürdige Wohnverhältnisse und 

einen māqōm, in dem Gott zu Hause ist, einzurichten. Wer in Gott wie im Paradies lebt, kann vergessen, 

dass es für die meisten immer noch ein Leben im Elend gibt. Wem der geräumige Binnenraum Gottes 

zum neuen Jerusalem geworden ist, (der) investiert kaum noch seine ganze Kreativität und Zeit, seine 

Talente und Energien in den Lebensraum von Altstädten.“11 

 
                                                 
10 Zitiert nach Magdalene L. Frettlöh, a.a.O., 207 (hier zitiert im Anschluss an: Der Midrasch Bereschit 
Rabba, ins Deutsche übertragen von A. Wünsche, Leipzig 1881 /Reprint Hildesheim 1967, 329). 
11 M. L. Frettlöh, a.a.O., 221f. mit Verweis auf F.-W. Marquardt, op. cit., 215. 



 11 

Die – von der Welt her gesehen – ganz und gar utopische Verortung der Welt in Gott ist 

Eschatologie, die christlich-„pneumatisch“ nicht für sich allein stehen und enthusiastisch 

vorweggenommen werden könnte. Der Weg zum Eschaton ist der Weg durch die unend-

lichen Abstände zwischen Gott und Welt, der Weg eines vom Parakleten, dem Glaubens-

Ermutiger ermöglichten Zusammenhaltens – der Weg der Christus-Nachfolge, der auch 

die christologische Exposition abbildet: die Gottes-Verortung mitten in dieser Welt, nicht 

auf den Thronen, sondern unter den Leidenden und um ihre Würde Gebrachten. Es 

kommt also christlich  

 

„alles darauf an, der Verortung in Gott immer wieder auch die Gegenbewegung folgen zu lassen: das Zu-

rückkommen aus der Herberge in Gott auf die Welt – um der Zukunft der Welt, aber auch um der Zu-

kunft Gottes willen, dringt doch die innere Lebendigkeit Gottes auf die Mitteilung nach außen, auf Be-

heimatung Gottes in der Welt.“12 

 

Auch um der Zukunft Gottes willen? Gott ist der Eine, Lebendige, der sich hinein gibt in 

die unendlichen Abstände und Entfernungen, in denen die der Sünde, dem Tod und jeder 

denkbaren, kaum noch denkbaren Unterdrückung Ausgelieferten leben müssen. Er ist der 

Eine und Lebendige, der die ihm Entfremdeten in die Einheit und Lebendigkeit seines 

Gottseins, seines Daseins, „heimholen“ will. Sein Dasein wendet ihn nach außen, bringt 

Ihn gleichsam in Spannung zu Seinem Sein „in sich“. Diese Spannung ist in Seiner Ein-

heit gehalten. Aber Seine Einheit wird sich erweisen und endgültig wahr sein, wenn Gott 

mit den Menschen, ohne die Er nicht sein will, endgültig „zu sich gefunden“ hat, mit ih-

nen „in sich ruht“13: wenn Er in Seinem Christus und durch Seinen Geist „alles in allem“ 

ist (Kol 3,11), wenn er sich endgültig als der zugängliche Gott, der er immer schon ist, er-

wiesen und den bedrängten Menschen in sich „ewige“ Zuflucht gegeben hat. 

 

                                                 
12 M. L. Frettlöh, a.a.O., 222. In diesem Sinne ist Gott als māqōm keine Utopie, sondern – um mit Hans- 
Joachim Sander (und im Anschluss an Michel Foucault) zu sprechen „Heterotopie“. Sander macht geltend, 
dass sich das Sprechen von Gott generell  auf Heterotopien einzulassen hat, in denen Gott sich vergegen-
wärtigt, um die Ausschließungsgewalt menschlich-gesellschaftlich-politischer Selbstverortungen und 
Selbstdefinitionen aufzudecken und ihnen machtlos-machtvoll zu widerstehen bzw. um an diesen Orten 
den Widerspruch gegen sie zu initiieren (vgl. Einführung in die Gotteslehre, 34ff.). 
13 Friedrich-Wilhelm Marquardt sprach in diesem Sinne – vielleicht noch radikaler, als es die oben gebrauch-
ten hilflosen Bilder vorstellbar machen – „von der Geschichte des Jichud, des Sich-Einigens Gottes mit 
dem Menschengeschlecht und aller Menschen mit Gott“, in der die „Ur- und Grundgeschichte des Jichud, 
des Sich-Einigens des Vaters mit dem Sohne in den Bewegungen ihres gemeinsamen Geistes: mit uns“ mit 
zu hören und mit zu erzählen sei (vgl. Was dürfen wir hoffen, wenn wir hoffen dürften, 217). 



 12 

 

7.7 Konkreter Monotheismus oder Hellenisierung der biblischen Gotteserfahrung 

 

Je bibel-näher das Bekenntnis zum Gott Jesu Christi wie auch die Reflexion über diesen 

Gott bleibt, der seinem Wesen nach ein zugänglicher Gott ist und sich den Seinen immer 

wieder neu öffnet, damit sie in Ihm sein können, desto „monotheistischer“ wird die Se-

mantik des Bekennens und des Gott-Denkens sein. Nötigen die im Neuen Testament 

bezeugten Erfahrungen eines in Jesus, dem Messias, in seinem Kreuz, im Pneuma der 

Auferstehung – der Auferweckung zur Nachfolge – zuinnerst zugänglichen Gottes tat-

sächlich zum trinitarischen Bekenntnis? Oder nötigt umgekehrt die gesamt-biblische 

Rückbindung der christlichen Theologie zur trinitätstheologischen Enthaltsamkeit? Erich 

Zenger hat in diesem Sinn erwogen, ob die Lehre von der Trinität heute nicht tatsächlich 

„zur Disposition stehe“. Wenn man sich zu den Anfängen des biblischen Gott-

Verstehens zurückführen lässt, dann kommt es – so Zenger – entscheidend „darauf an, 

dem Ersten Testament zu seinem Recht zu verhelfen … Der Gott des Ersten Testaments 

aber sei nicht trinitarisch. Eine trinitarische Reflexion dürfe diesen Befund nicht vernach-

lässigen und müsse sich auch dem Ersten Testament und der damit gegebenen Problema-

tik unterordnen.“14 Kann es denn – so Zenger – nicht sein, dass die klassische Trinitäts-

lehre Gott entschieden zu nahe tritt, indem sie vorgibt, sich mit „Gottes Innenleben“ 

theologisch auszukennen?15 

Der zugängliche Gott ist wesentlich – zuinnerst – Beziehungswirklichkeit. Die frühkirchli-

che Trinitätslehre aber habe versucht – so die vielfach geäußerte Einschätzung –, über 

Gott an sich und in sich zu sprechen, über ihn „ontologisch“ zu sprechen. Und so müsse 

man „die klassische Rede von der Trinität so hinterfragen, dass auch die ontologischen 

Grundlagen einer solchen Gottrede kritisiert werden“16. Und so verdichtet sich der kriti-

sche Befund schnell zu der These, das christliche Trinitätsbekenntnis sei eine letztlich tief 

verfremdende, ja verzerrende Übersetzung des „einfachen“, entschieden monotheisti-

schen Gott-Vertrauens Jesu von Nazaret in die spekulative Begriffssprache der griechi-
                                                 
14 So wird ein Diskussionsbeitrag Erich Zengers referiert in: Dieter Henrich – Johann Baptist Metz – 
Bernd Jochen Hilberath – Zwi Werblowski, Die Gottrede von Juden und Christen unter den Herausfor-
derungen der säkularen Welt. Symposion des Gesprächskreises „Juden und Christen“ beim Zentralkom-
mitee der deutschen Katholiken 22./23. November 1995 in der Katholischen Akademie Berlin, Münster 
1997, 76. 
15 Vgl. ebd., 74. 
16 So Dagmar Mensink in der gleichen Diskussionsveranstaltung, ebd., 76. 



 13 

schen Philosophie. Es sei eine Kompromissbildung zwischen jüdischem Monotheismus 

und paganem Polytheismus im Geiste der Logos-Philosophie und im Ganzen das Produkt 

einer durchgreifenden, von den biblischen Grundlagen sich entfernenden Hellenisierung des 

Christentums. 

Die Hellenisierungsdebatte hat in der Theologie seit Adolf von Harnack17 mehrere „Aufla-

gen“ erlebt. Und die Hellenisierungsthese findet  gegenwärtig viel Zustimmung – nicht 

zuletzt aufgrund der Erfahrungen des jüdisch-christlichen Gesprächs und der in ihm ent-

schieden eingeforderten gleichen Würdigung von Altem (Erstem) und Neuem Testament: 

Die Hellenisierung der biblischen Gottrede sei wesentlich der kontingenten Tatsache ge-

schuldet, dass das Judenchristentum aufgrund der politischen Verhältnisse des ausgehen-

den ersten Jahrhunderts marginalisiert und weitgehend sprachlos wurde. Das „Heiden-

christentum“ habe fortan den Ton des Christusbekenntnisses angegeben und es in eine 

weitgehend hellenistisch geprägte Umwelt hinein „inkulturiert“.  So habe man auch die 

heilsgeschichtlichen Erfahrungen der Selbstvergegenwärtigung Gottes in Jesus von Naza-

ret und im Geist der endzeitlichen Heilsgemeinde metaphysisch „hypostasiert“ und eine 

der Bibel fremde „kosmozentrische“ Ontologie in den biblischen Gottesglauben eingetra-

gen. Es sei damit – so etwa Karl-Heinz Ohlig – zu einer „griechische(n) Komplizierung des 

jüdischen Monotheismus“ gekommen, die sich in ihrer bloß situativen Notwendigkeit und 

ihrer „kulturbedingten“ Motivation deutlich identifizieren lasse. Man dürfe deshalb 

durchaus damit rechnen, dass „die Treue zum ‚Gott der Väter’, zum ‚Vater Jesu’ und der 

frühen jüdischen Christen … in Zukunft Korrekturen notwendig“ machen wird. Solche 

Korrekturen am christlichen Trinitätsglauben würden nicht nur dem historischen Befund 

Gerechtigkeit widerfahren lassen, sondern womöglich auch in der gegenwärtigen Situation 

des christlichen Gottesglaubens als hilfreich, ja als unerlässlich erfahren werden können. 

Die zunehmenden Vermittlungsprobleme einer begriffsfixierten Glaubenssprache zeigten 

ja an, dass sich die hellenistische Inkulturationsgestalt des Christentums religiös erschöpft 

hat. Sie ließen offenkundig „eine größere Einfachheit des Gottdenkens und die theologi-

sche Selbstbeschränkung auf das unverzichtbare Minimum“ angeraten erscheinen.18 

                                                 
17 Bei Adolf von Harnack vgl. die gut in seine Position einführende Darstellung in: Das Wesen des Christen-
tums, Taschenbuchausgabe Gütersloh 1977, 120–145 (11. bis 13. Vorlesung).  
18 Vgl. Karl-Heinz Ohlig, Ein Gott in drei Personen, in: R. Laufen (Hg.), Gottes ewiger Sohn: die Präe-
xistenz Christi, Paderborn – München – Wien – Zürich 1997, 199–226, hier 204 bzw. 226. Vgl. auch sein 
Buch: Ein Gott in drei Personen? Vom Vater Jesu zum „Mysterium“ der Trinität, Mainz 1999. Bei Har-
nack findet sich bereits die These, die Hellenisierung sei mit einer durchgreifenden Intellektualisierung des 



 14 

Mit einer etwas anderen Intention wird die Hellenisierungsthese im Blick auf die kirchli-

che Trinitätslehre gegenwärtig von der „Pluralistischen Theologie der Religionen“ in An-

spruch genommen. Hier erblickt man in der Trinitätslehre und der mit ihr verbundenen 

Lehre von der Präexistenz bzw. der Ewigkeit des Logos, der in Jesus von Nazaret Fleisch 

angenommen hat, die äußerste Zuspitzung eines christologischen Exklusivismus, der alle 

anderen Heilswege als irreführend ansehen muss: Nur in Jesus Christus ist das Heil, denn 

nur er kommt von Gott und führt die Menschen durch den Geist, der vom Vater durch 

ihn ausgeht, in die heilsame Gemeinschaft mit Gott zurück.19 John Hick geht es darum zu 

zeigen, dass die kirchliche Trinitätslehre gar nicht begrifflich konsistent ausgelegt werden 

kann. Sie stellt ja ihrerseits – so seine These – eine Auslegung des biblischen Gotteszeug-

nisses dar, die diese durch Verbegrifflichung in ein ihm völlig fremdes, unangemessenes 

Sprachmilieu transponiert. Bei dieser Übersetzung seien Begriffskonstrukte entstanden, 

von denen „faktisch niemand behauptet hat, dass er sie verstünde – jeder Versuch, sie auf 

verstehbare Weise zu erklären, musst als Häresie verworfen werden“. Und so verehrte 

man sie durch die Jahrhunderte als göttliche Mysterien.20 Solche Begriffskonstrukte ha-

ben – so John Hick weiter – wenig mit der religiösen Erfahrung der Menschen zu tun und 

seien eher einem hypertrophen theologischen Differenzierungs- oder Selbstbehauptungs-

bedürfnis entsprungen. Bleibe man bei der lebendigen Erfahrung und versuche man, die 

theologischen Formeln der Tradition als Explikation der leitenden Implikationen christ-

lich-religiöser Erfahrung zu verstehen21, so könne es freilich gelingen, auch den Erfah-

rungs-Sinn der so unzugänglich-spekulativen Rede von dem einzigen göttlichen Mittler zu 

dechiffrieren.  

Diese auch anderwärts vertretene These begegnet bei Hick mit einer Prägnanz, die es viel-

leicht erlaubt, in der Auseinandersetzung mit ihm nach der Bedeutung jener christologi-

schen und dann auch der pneumatologischen Aussagen zu fragen, die John Hick mit vie-

                                                                                                                                                         

Christentums verbunden: sie transponiere die existentielle Unmittelbarkeit der „christlichen Religion“ in 
die Kompliziertheit einer religionsphilosophischen Lehre. Im Originaltext: „Wenn sie sich aber (sc. die 
christliche Religion) als ein ‚lang, breit ausgesteckt Ding’ darstellt, als eine schwierige und weitschichtige 
Lehre, so ist sie nicht nur belastet, sondern ihr Ernst droht auch zu schwinden“ (Das Wesen des Christen-
tums, 127). 
19 Vgl. John Hicks Konklusion: „Somit führt die Lehre, dass Jesus kein anderer als Gott selbst, oder, präzi-
ser, die menschgewordene zweite Person der göttlichen Trinität ist, mit zwingender Logik zum christli-
chen Absolutismus – eine Logik, die sich denn auch historisch in der Entstehung des Dogmas Extra eccle-
siam nulla salus (außerhalb der Kirche kein Heil) niedergeschlagen hat“ (Gott und seine vielen Namen, dt. 
Frankfurt a. M. 2001, 159). 
20 Vgl. ebd. 157f. 
21 Vgl. ebd., 160.  



 15 

len anderen für bloß spekulativ und deshalb bedeutungslos hält – sofern es nicht gelinge, 

sie in Erfahrungssprache zu übersetzen. Da ist also zunächst die absolutismus-verdächtige 

Rede von der Einzigkeit des Mittlers, dem „ein(-zig-)geborenen“ Sohn Gottes. Ist hier 

nicht einfach ein Missverständnis im Spiel oder jedenfalls eine inadäquate Übertragung, 

mit der „sich hebräische Poesie zu lateinischer Prosa verhärtet“ hat? In der christlichen 

Vorstellung sei auf diesem Irrweg „aus dem einst metaphorisch verstandenen ‚Sohn Got-

tes’ der wörtlich verstandene ‚Gott der Sohn’ (geworden), das heißt die ewige, präexisten-

te zweite Person, die mit Gott, dem Vater, von einer Substanz ist“22? Wurde hier nicht die 

metaphorische Bedeutung der Sohnes-Metapher – die Erwählung von Menschen, etwa 

der Könige Israels, zur besonderen Gottesnähe und Gottes-Repräsentanz – „vereinzigt“ 

und damit in einem Menschen verabsolutiert? Man kann diese Tendenz zur „Vereinzi-

gung“ mit Paul Knitter der Sprache der Liebe zurechnen: In ihr ist ja die Geliebte die Einzi-

ge, der ich mich ganz und gar hingebe – die einzige für mich, sodass es weder logisch noch 

existentiell ins Gewicht fällt, dass andere anderen Bezugspersonen ihrer Liebe das Prädi-

kat „einzig“ zuerkennen.23  

Wo das Prädikat „einzig“ erfahrungssprachlich gebraucht wird, da ist es Merkmal eines 

doxologischen Sprachgebrauchs und deshalb – so John Hick – gerade nicht metaphysisch 

wörtlich zu nehmen. Ist aber erst einmal die spekulativ-metaphysische „Vereinzigung“ des 

göttlichen Mittlers beiseite geräumt, so öffnet sich – nach Hicks Einschätzung – der 

Raum für eine erfahrungsbezogene Auslegung der christologischen Formelsprache. Dann 

meint die Rede von der hypostatischen Union – davon also, dass Jesus Christus „unver-

mischt und ungetrennt“ wahrer Mensch und wahrer Gott sei (DH 302) – nichts anderes 

als die „Vereinigung von göttlichem und menschlichem Handeln, die immer dann ge-

schieht, wenn Gottes Gnade im Leben eines Mannes oder einer Frau wirksam wird“. Sie 

behauptet dies freilich für Jesus von Nazaret „auf vollkommene Weise“. So könnte man 

durchaus sagen, „das Leben Jesu sei sowohl ein göttliches als auch ein menschliches Er-

eignis gewesen“24, Ereignis des Göttlichen im wahrhaft Menschlichen. Dieses Zugäng-

lichwerden des Göttlichen im Menschlichen ließe sich als Inspirationsereignis beschrei-

ben. Die Einheit Jesu Christi mit Gott ereignete sich dann also darin, „dass Gott den 

menschlichen Geist Jesu so erfüllte und motivierte, dass in ihm auf einzigartige Weise jene 

                                                 
22 Ebd., 156.  
23 Vgl. Paul Knitter, Ein Gott – viele Religionen, 123f.; vgl. John Hick, Gott und seine vielen Namen, 166.  
24 John Hick, Gott und seine vielen Namen, 162.  



 16 

Beziehung des Menschen zu Gott voll verwirklicht wurde, in der die geschöpfliche Be-

stimmung des Menschen liegt“.25 Und direkt bezogen auf das Dogma von Chalkedon von 

Jesus Christus, dem wahren Menschen und wahren Gott, schlägt Hick mit Geoffrey W. H. 

Lampe die Deutung vor: „... bei der Vereinigung einer personalen Gottheit mit einer 

menschlichen Persönlichkeit kann es sich nur um eine vollkommene Form der Inspiration 

handeln“26, um eine geschichtliche Wirklichkeit, die mehr oder weniger darin aufging, 

diese Inspiration zu leben.  

Bei genauerer Prüfung des Wortlauts bei Lampe gibt Hick freilich zu bedenken, ob sich 

die Behauptung einer vollkommenen Form der Inspiration, die zu einer einzigartigen Bezie-

hung Jesu zum göttlichen Vater geführt habe, im Sinne einer Überlegenheit über alle an-

deren Inspirationsereignisse verstanden werden könne und so zugespitzt geltend gemacht 

werden müsse. Er bezweifelt, dass „unser Wissen über den historischen Jesus ausreicht, 

um solche absoluten Aussagen über ihn zu machen, wie die, dass sein ganzes Leben eine 

vollkommene Verkörperung des Paradoxons der Gnade oder der göttlichen Inspiration 

war.“ 27  Letztlich bezeugten alle Behauptungen über eine Höchstgeltung oder Einzigkeit 

der Glaubensbezugsperson Jesu Christi, „dass Jesu Leben und Lehre mich weiterhin her-

ausfordern und inspirieren und dass die Gemeinschaft seiner Jünger für mich eine spiritu-

elle Heimat bildet.“ Und dies schließt – so Hick – „weder aus, dass es andere Menschen 

gibt, die auf anderen Wegen innerhalb anderer religiöser Traditionen von Gott erreicht 

wurden und werden, noch schließt es aus, dass mich das Licht aus jenen anderen Strömen 

des religiösen Lebens ebenfalls erleuchten kann.“28 Verschiedene Inspirationen müssen 

einander nicht notwendigerweise negieren. Und sie müssen sich dann auch nicht gegen-

einander als exklusiv behaupten. 

So steht als Fazit für die von John Hick versuchte erfahrungsnahe Reformulierung der 

altkirchlichen Christologie ein Christuszeugnis, das nach seiner Auffassung den ersten 

Zeugen historisch zugetraut werden darf und auch den Zeitgenossen des 20. und 21. 

Jahrhunderts durchaus nachvollziehbar sein kann: Die Urzeugen hielten „Jesus nicht 

selbst für Gott, doch wurde Gott für sie durch Jesus auf herausfordernde und verwan-

delnde Weise wirklich, weil Jesus völlig offen für Gott und ganz Gottes Diener und Stell-

                                                 
25 Geoffrey W. H. Lampe, God as Spirit, Oxford 1977, 11; zitiert bei John Hick, Gott und seine vielen 
Namen, 163.  
26 Geoffrey W. H. Lampe, God as Spirit , 12 ; John Hick, Gott und seine vielen Namen, 163f.  
27 Ebd., 165.  
28 Ebd., 166.  



 17 

vertreter (und somit, im hebräischen Sinn, Sohn Gottes) war“29; weil er die vollkommene 

Inkarnation und so auch das inspirierte Instrument des Geistesgeistes war. 

John Hicks so einleuchtende These hat ihren Preis: Sie entzieht sich der Frage – ja sie 

macht diese Frage geradezu unsichtbar –, ob christlich behauptet werden darf (und be-

hauptet werden muss), dass Gott durch seinen Geist die Existenz Jesu Christi ganz und 

gar bestimmte und ihn zu Gottes erlösendem Dasein in der Welt der Menschen machte. 

Hick würde diese Behauptung vielleicht für überflüssig halten, da sie „mehr behauptet“ 

als erfahren werden kann. Aber sie antwortet eben doch auf die Frage, ob Gott skanda-

löserweise genau so in der Welt der Menschen gegenwärtig sein will – und was das für Gott 

selbst bedeutet. Diese Frage scheint keineswegs sinnlos zu sein, denn sie fragt nach der 

entscheidenden Bestimmung christlichen Gottesverständnisses. Auf sie kann man aber 

nicht wieder in der Erfahrungssprache antworten, denn sie fragt danach, wofür die Erfah-

rungen mit Jesus, dem Christus, sprechen, was sie theologisch bedeuten. 

Wenn die Theologie mehr als das zu sagen versucht, was Erfahrungssprache sagen kann 

und sagen will, so ist das keineswegs nur und in jedem Fall „erfahrungsferne Spekulation“ 

im Medium hellenistischen Geistes oder religionsphilosophisch-hellenisierende Kompli-

zierung des einfachen biblischen Glaubens. Theologie fragt weiter, weil Erfahrungen mit 

dem Gottes-Menschen Jesus Christus und sein Lebens- wie sein Sterbens-Zeugnis zu 

denken geben und Fragen aufwerfen. Die Erfahrungen mit Jesus von Nazaret, die das 

Christus-Zeugnis hervorriefen, er sei in Person und bis zum Kreuz der „Immanuel“ (der 

„Gott mit uns“; Mt 1,23), werfen etwa die Frage auf, wie Gott in einem sterblichen und 

sterbenden Menschen da sein und wie ein Mensch Gottes Gegenwart sein kann, ohne 

aufzuhören, ein Mensch zu sein. Diese Frage wird in der kulturell-religiösen Umwelt des 

Hellenismus, in der man sich von Göttern in Menschengestalt und ihren Kapriolen zu 

erzählen wusste, besonders dringlich gewesen sein. Aber sie verlangte vor allem deshalb 

nach einer Antwort, weil die frühen Christen ihren jüdischen Mitglaubenden gegenüber 

Jesus als Bezugsperson ihres Glaubens kennzeichnen mussten, ohne den strengen Mono-

theismus Israels zu verletzten. Die Bekenntnisformulierungen, zu denen man in den ers-

ten Jahrhunderten der Christentumsgeschichte gefunden hat, nahmen damalige Denk-

möglichkeiten und Vorstellungsmodelle in Anspruch. Aber das heißt nicht, dass sie in 

ihrer Glaubensbedeutung auf den damaligen Vorstellungshorizont beschränkt sind oder 

                                                 
29 Ebd., 157.  



 18 

nur noch da von Bedeutung sind, wo sie in die „Erfahrungssprache“ unserer Zeitgenos-

sen „übersetzt“ werden können.  

Die trinitätstheologisch-christologischen Antwortversuche dachten in zwei Richtungen. 

Zunächst gewissermaßen von oben, von Gott her: Ein Gott, der sich in einem sterblichen 

und sterbenden Menschen selbst vergegenwärtigen kann, ist so selbst-mächtig und bezie-

hungswillig, dass er sich nichts damit vergibt, in einer menschlich-endlichen Wirklichkeit 

da zu sein und ganz er selbst zu sein. Ein reicher und mächtiger Herrscher vergäbe sich 

etwas, wenn er – nicht nur zum Schein, sondern bis zur letzten Konsequenz – mit Armen 

und Machtlosen zusammen lebte. Er verlöre seinen Reichtum und seine Macht; er verlö-

re, was ihn reich und mächtig macht. Kierkegaards Parabel vom reichen König und dem 

Bettelmädchen vergegenwärtigt ja genau diesen Frageimpuls. Bei Gott muss es also an-

ders sein als bei den Mächtigen dieser Welt. Er sucht die Gemeinschaft mit den Armen 

und Sterblichen. Er will mit ihnen sein, damit sie mit ihm sein, den guten, lebensschaffen-

den Geist empfangen und so wahrhaft leben können. Das Mit-den-Menschen-Sein, ja 

Ein-Mensch-unter-Menschen-Sein bedeutet hier nicht Selbstaufgabe. Es bedeutet für 

Gott nach dem Glauben der Christen Teilnahme (am menschlichen Leben), damit die 

Menschen am göttlichen Leben teilhaben können. So wird die „Bewegung“ Gottes selbst, 

die Bewegung, die Gott so sehr entspricht, dass sie gleichsam sein Innerstes ausmacht – 

sein „Herz“ offenbart – als Sendung seines Sohnes in die Menschenwelt vorgestellt, damit 

die Menschenwelt nicht länger rettungslos gottlos sei, nicht länger gott-verlassen: Christus 

Jesus „war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein, sondern entäußerte 

sich und wurde ein Sklave und den Menschen gleich. Sein Leben war das eines Menschen; 

er erniedrigte sich und war gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz. Darum hat 

Gott ihn über alle erhöht ...“ (Phil 2,6–9). Er, der „in seiner Schwachheit gekreuzigt“ 

wurde, „lebt aus Gottes Kraft“. So werden alle, die mit ihm Gemeinschaft haben, „zu-

sammen mit ihm ... aus Gottes Kraft leben“ (2 Kor 13,4; vgl. Röm 5,10.17; 6,23). Der 1. 

Johannesbrief zieht die Konsequenz, die das Christusbekenntnis fortan bestimmte: „Er 

(der Sohn Jesus Christus) ist der wahre Gott und das ewige Leben“ (4,20) – „wer den 

Sohn hat, hat das Leben ...“ (4,12a). Der „wahre Gott“ aber ist so Gott, dass er zuinnerst 

von der Liebe bewegt wird, sie in sich selbst lebt und sie in der Gemeinschaft mit denen 

leben will, die seine Liebe erwidern können. Das ist der Ursprung der Trinitätslehre in der 

Alten Kirche – und zugleich damit die Absage an einen Gott, der von der Endlichkeit und 



 19 

dem Bösen unberührt bei sich selbst bleiben will und die ihm eigene Vollkommenheit 

immer schon in „splendid isolation“ lebt. 

Die Fragen, die das Christus-Bekenntnis aufgab, gingen aber auch in die entgegengesetzte 

Richtung, also gewissermaßen von unten nach oben: Was bedeutet es für einen Menschen – 

sein Menschsein –, Gottes Weltgegenwart zu sein? Muss er sich als Mensch zurückneh-

men und sein Menschsein auslöschen lassen, damit er für seine Mitmenschen Ort der 

Gottbegegnung, der Gotteserfahrung sein kann? In einer langen Geschichte christologi-

scher Lehrstreitigkeiten wurde immer deutlicher herausgearbeitet, dass Gottes Selbstver-

gegenwärtigung das Menschsein Jesu von Nazaret nicht geschmälert, sondern ganz und 

gar in Anspruch genommen, es heraus-gefordert hat. Es ist seine „Speise“, den Willen des 

Vaters zu tun und ihn so selbst greifbar zu machen (Joh 4,34). Jesus findet – modern ge-

sprochen – seine personale Identität darin, Gottes Willen als den eigenen mitzuwollen 

und dafür da zu sein, dass dieser gute Wille geschehen kann. Er wird ganz Mensch, da er 

ganz Gottes Wirklichkeit in dieser Welt wird. Und deshalb wäre es falsch zu sagen, nur 

„etwas“ an ihm – sein Inneres, seine „Seele“, oder was auch immer – sei „göttlicher Na-

tur“ und alles andere – etwa der Leib oder sein eigener Wille – hätte dem aufgeopfert 

werden müssen, sie hätten demnach keine menschliche Eigenwirklichkeit sein dürfen. Die 

Person-Identität eines Menschen gewinnt ihre Bestimmtheit ja generell aus der Heraus-

forderung, der ein Mensch folgen, in die er sein Leben „investieren“ will. Sie ist seine 

Antwort auf das Wort – wenn es gut geht: auf das Versprechen –, dem er glauben und 

Folge leisten will. Wenn es nicht gut geht, ist dieses Wort ein Fluch, gebrochenes Ver-

sprechen, bloße Forderung. Und der Mensch, dem es gilt, muss „daran glauben“ oder 

sich davor zu schützen versuchen. Jesu Leben, seine Lebensbotschaft, die in Verkündi-

gung und Lebenszeugnis „beredt“ wurde, war die Antwort auf die Sendung durch den 

göttlichen Vater. Und diese Sendung sollte der Beziehungswilligkeit und Beziehungs-

mächtigkeit Gottes Geltung verschaffen, sollte sie bezeugen und die Menschen dafür ge-

winnen, sich von ihr ergreifen zu lassen. Jesu Lebensbotschaft bezeugte seinen Men-

schengeschwistern das Wort – Gottes Sich-den-Menschen-Versprechen –, auf das sie die 

Antwort war, so genau und authentisch, dass man mit  Hans Urs von Balthasar sagen kann: 

An seiner „Antwort haben wir das Wort“30, jenes Wort, in dem Gott sich rückhaltlos 

selbst mitteilte. 

                                                 
30 Hans Urs von Balthasar, Verbum caro, Einsiedeln 1960, 98. 



 20 

In der kirchlichen Lehr- und Bekenntnisentwicklung führten die beiden Fragerichtungen 

„von oben nach unten“ und „von unten nach oben“ zu einem Artikulationsversuch des 

Christusbekenntnisses, der – in einer damals erreichbaren, z. T. auch ad hoc neu gepräg-

ten Begrifflichkeit – die Identität der Menschheit und Menschlichkeit Jesu von Nazaret als 

die personale Identität des ewigen Gotteswortes aussagten. Es macht sein Menschsein 

aus, das Wesens-Wort Gottes zu sein: als die menschliche Antwort, die selbst identisch ist 

mit dem Wort; in unverkürztem Menschsein, aber auch als die unverkürzte „wesensglei-

che“ Welt-Wirklichkeit und Gotteswirklichkeit des Wortes.  

Das heilige Pneuma aber ist die „Macht“ der beziehungsmächtigen Selbstvergegenwärtigung 

Gottes, die ihn selbst bewegt, mitten in Leiden und Tod erlösend gegenwärtig zu werden. 

Der heilige Geist ist die Macht der Inspiration, die es vermag, Gott in einem Menschen so 

zu vergegenwärtigen, dass sein Menschsein nicht geschmälert wird, sondern zur Vollen-

dung kommt: in Gott selbst „Platz hat“, sodass der aus dem Geist „Gezeugte“ und mit 

ihm „Gesalbte“ vorausgeht, den ihm Nachfolgenden hier eine Bleibe zu bereiten. Der 

Geist, der im Menschensohn Jesus Christus Gott ganz vergegenwärtigte, ohne sein 

Menschsein zu beschneiden, will auf alle Menschen übergreifen. Dieses Ergreifen enteig-

net die Gott-Ergriffenen indes nicht ihrer Menschen-Wirklichkeit. Er macht sie vielmehr 

zu Menschen, denen Gott im tiefsten und vollkommensten Sinn zugute kommt, sodass 

sie Menschen werden können, die in der Gottes-Gemeinschaft wahrhaft menschlich wer-

den. Mit dieser Einsicht öffnete sich die Christologie in der Alten Kirche zur expliziten 

Trinitätslehre. 

Die Trinitätslehre expliziert die Christus-Erfahrung und die Pneuma-Erfahrung der Chris-

ten. Beide sind konstitutiv für ihr Gottesverhältnis, für ihr Verständnis des Daseins Got-

tes in der Welt der Menschen. Weil dieses Dasein dem Sein Gottes in und aus sich selbst 

nicht äußerlich ist – Gott ist ja in seinem Dasein ganz er selbst und als er selbst gegenwär-

tig –, sind der Christus und der Geist Gottes eigene Wirklichkeiten. Sie sind nicht nur 

Vermittlungsgestalten, in denen Gott sich eines ihm äußerlichen Kommunikations-

Mediums bedienen würde. Damit ergibt sich aber eine Spannung zum strengen Mono-

theismus des Alten Testaments, die theologisch auszutragen ist – und zu einer begrifflich 

zunehmend ausdifferenzierten Theologie nötigte. Unverständlich und spekulativ-

verstiegen erscheint die Trinitätslehre indes nur, wenn sie nicht mehr aus dieser Spannung 

heraus artikuliert, sondern gewissermaßen als theologische Rekonstruktion des göttlichen 



 21 

Innenlebens durchgeführt wird. Ich will nun versuchen, diese Spannung noch genauer zu 

beschreiben und so das „nervöse Zentrum“ des christlichen Trinitätsglaubens zu identifi-

zieren.  

 

 

7.8 Das nervöse Zentrum des christlich-trinitarischen Gottesglaubens 

 

Dieses „nervöse Zentrum“ des Trinitätsglaubens, das die so spannungsreichen, mitunter 

so zwiespältigen Lehrauseinandersetzungen der ersten fünf Jahrhunderte zentriert und in 

der „Sache“ nachvollziehbar macht, liegt in der herausfordernden Unausweichlichkeit, mit 

der sich den Christen die Erfahrungen der Gottesnähe in Jesus Christus und im heiligen 

Pneuma als Erfahrungen der Gottes-Gegenwart erschloss: In ihnen identifizierte sich den 

Christen Gott selbst; in ihnen machte er den Glaubenden die schlechthin heilsame Got-

tes- und Mensch-Zukunft zugänglich. Aber wie kann sich der „all-mächtige“ Gott in der 

abgründigen Ohnmacht des Gekreuzigten und der oft so „schwachen“ Einladung des 

Pneumas in die Reich-Gottes-Praxis Jesu identifizieren? Wie kann sich seine Zukunfts-

Macht erschließen mitten in den Abgründen des Scheiterns: des Scheiterns an menschli-

cher Bosheit, an der Unausweichlichkeit des Todes, am Gefangensein menschlicher Frei-

heit in den Leidenschaften der Selbstbehauptung? Wie kann es Gott definieren, sich all dem 

auszusetzen? Würde es ihm in seiner vollkommenen Selbst-Mächtigkeit nicht unbegreif-

lich widersprechen, würde es ihn nicht unerträglich begrenzen, sich so zu definieren? Ist 

das nicht tatsächlich und unauflöslich allen denkenden und frommen Menschen – nicht 

nur den Heiden und den Juden – Ärgernis und Torheit (1 Kor 1,18-25)? Wie kann all das 

gewissermaßen in Gott selbst „hinein gehören“? Wie kann es sein Wesen ausmachen, so 

unter den Menschen und für sie da zu sein? Ist dieses Dasein in der Menschenwelt und 

ihren Abgründen nicht doch nur das Dasein von Gottesmenschen und Gotteskräften, die 

Gott zutiefst verbunden sind bzw. irgendwie aus ihm hervorgehen – die „etwas von Gott 

in sich haben“ –, aber nicht selbst Gott sind und ihn deshalb auch nicht mit letzter Ver-

bindlichkeit identifizieren? 

Die Erinnerung an das Gotteszeugnis Jesu Christi, an die Gottes-Erfahrung, die die aposto-

lischen Erst-Zeugen mit ihrem Meister Jesus Christus machten, die Erfahrung der Jünger 



 22 

und Jüngerinnen „zweiter Hand“ (Søren Kierkegaard31) mit dem heiligenden heiligen Geist, 

der sie an Gottes Heilswirklichkeit teilhaben ließ, indem er sie mit Jesus Christus dem 

Gekreuzigten und Auferweckten verband, ja in ihn und seinen Weg „einpflanzte“ (vgl. 

Röm 6,5), geriet in äußerste Spannung zu den Selbstverständlichkeiten eines rational ver-

antworteten Gottesglaubens. Sie geriet in Konflikt mit der Selbstverständlichkeit eines 

von höchster Macht und Vollkommenheit bestimmten Gottesgedankens, gewiss auch mit 

Traditionen biblischer Gottesrede und Gottes-Gedenkens. Diese Spannung ist in der frü-

hen Kirche seit dem zweiten Jahrhundert nicht allein, aber entscheidend angesichts eines 

hellenistisch geprägten Gott-Denkens wahrgenommen worden und so auch in der Ausei-

nandersetzung mit seinen Selbstverständlichkeiten, weithin auch im Denkmilieu seiner 

Begrifflichkeit durchgearbeitet worden. Diese Durcharbeitung war aber gerade nicht 

gleichbedeutend mit dem mehr oder weniger ungehinderten „Einströmen des Griechen-

tums, des griechischen Geistes“ in die christlichen Glaubensüberlieferungen.32 Sie vollzog 

sich vielmehr in einem langen Prozess, in dem man mühsam und mit manchen Fehlschlä-

gen versuchte, der biblisch-christlichen Glaubenserinnerung und Geisterfahrung im helle-

nistischen Kontext eine einigermaßen angemessene Sprache zu „erobern“. Der Komple-

xität dieses Prozesses sind Konformitätsthesen, nach denen sich das Christentum mit 

dem griechischen Geist mehr oder weniger organisch verbinden konnte33, ebenso unan-

gemessen wie plakative Kontrastthesen, denen zufolge der christliche Glaube durch Hel-

lenisierung um sein Wesen gekommen sei.34 Vom „nervösen Zentrum der Trinitätslehre“ 

                                                 
31 Vgl. das fünfte Kapitel der „Philosophischen Brocken“, in: Søren Kierkegaard, Gesammelte Werke, hg. 
von E. Hirsch und H. Gerdes, 10. Abteilung, Taschenbuchausgabe Gütersloh 31991, 85–107. 
32 So Adolf von Harnack, Das Wesen des Christentums, 120f. 
33 Joseph Ratzinger, der – eher harmonistisch – von einer „in Jesus Christus vermittelten Synthese zwi-
schen dem Glauben Israels und dem griechischen Geist“ sprechen kann, vertritt gleichwohl keine undiffe-
renzierte Konformitätsthese. Vgl. seinen Beitrag: Europa – verpflichtendes Erbe für die Christen, in: F. 
König – K. Rahner (Hg.), Europa – Horizonte der Hoffnung, Graz – Wien – Köln 1983, 61–74, hier 68.  
34 Solche Kontrastthesen haben indes eine wichtige Korrektivfunktion, insofern sie darauf verpflichten, 
den „Übersetzungsverlust“ nicht zu verdrängen, der mit der theologischen Verwendung nachbiblisch-
hellenistischer Begrifflichkeit und hellenistisch vorgeprägter Denkmodelle jeweils verbunden war. Antikes 
Musterbeispiel für die Kontrastthese ist Tertullians Entgegensetzung von Athen und Jerusalem: „Was also 
haben Athen und Jerusalem miteinander zu schaffen? Was die Akademie mit der Kirche? Die Häretiker 
mit den Christen? Unsere Unterweisung kommt aus der Säulenhalle Salomos, der ja selbst überliefert hat-
te, dass man den Herrn in der Einfalt des Herzens suchen müsse. Wir haben nach Jesus Christus keine 
Neugier nötig, und nach dem Evangelium keine Forschung“ (De praescriptione haereticorum, 7,9–12). 
Diese Entgegensetzung ist vielfach aufgegriffen und in verschiedene Richtungen zugespitzt worden. Be-
sonders aufschlussreich und radikal geschah dies vielleicht bei dem jüdisch-russischen Religionsphiloso-
phen Leo Schestow (vgl. dazu die vorzügliche Darstellung von Michaela Willeke, Lev Šestov: Unterwegs 
vom Nichts durch das Sein zur Fülle. Russisch-jüdische Wegmarken zu Philosophie und Religion, Berlin 
2006; von Schestow selbst vgl. Athen und Jerusalem. Versuch einer religiösen Philosophie, dt. München 
1994). Johann Baptist Metz hat sich ebenfalls auf diese Entgegensetzung bezogen, um gegen eine entspre-



 23 

gingen offenkundig Fragen und Artikulationsbedürfnisse aus, die zu einer Vergewisserung 

des Geglaubten im Gegenüber zu weitgehend hellenistisch geprägten Begrifflichkeiten 

und Vorstellungsmodellen nötigten und dabei zugleich von ihnen Gebrauch machten, 

nicht ohne sie dabei z. T. durchgreifend neu zu fassen. Lässt sich genauer sagen, zu wel-

chen Klärungen man sich im hellenistischen Umfeld herausgefordert sah, um in einer hel-

lenistisch geprägten Oikumene die Spezifität der neutestamentlichen Gottes-Zeugnisse zur 

Geltung zu bringen? 

Gegen den mittleren Platonismus war zur Geltung zu bringen, dass Gott in dieser Welt – in 

der Welt der Unvollkommenheit, des Leidens, der Sünde – gegenwärtig werden kann. 

Seine göttliche Vollkommenheit hindert ihn gerade nicht daran, sich mit dieser Welt ein-

zulassen, an ihr Anteil zu nehmen, um den Menschen an sich, an der Gottesherrschaft 

Anteil zu geben. So gehört Jesus, der Messias, nicht nur in die Reihe religiös vorbildhafter 

Menschen, die sich von Gott gehorsam in Dienst nehmen ließen und sich seiner Voll-

kommenheit soweit als möglich ethisch anzugleichen versuchten. Er war auch nicht „nur“ 

einer der Menschen, die in der Menschenwelt die Dimension Gottes zu repräsentieren 

beanspruchten; er gehörte nicht „nur“ in die Reihe menschlicher Vermittlergestalten, die 

den Weg der Menschen zum Göttlichen darstellten, ihn lehrten und zu ihm aufforderten. 

In ihm öffnet Gott den Menschen neu die Koinonia eines guten, heilvollen Zusammenle-

bens zwischen Gott und den Menschen. In ihm nimmt er das unglückliche, von der Sün-

de entfremdete und von der Macht des Todes beherrschte Menschsein in sich hinein, da-

mit es auf ihn hin und schließlich in ihm Heil fände. 

Das darf aber nicht heißen, dass Gottsein und Menschsein „vermischt“ würden – dass die 

Unvollkommenheit des Menschseins nun auch von Gott ausgesagt werden müsste, weil 

die Menschen sie in ihn „hineingetragen“ hätten. Gottes Vollkommenheit ist vielmehr so 

zu verstehen, dass Gott dem Anderen seiner selbst in vollkommener Weise an sich Anteil 

geben kann. Gott ist so vollkommen, dass er seines Anderen fähig ist, dass er es nicht von 

sich ausschließen muss – wenn dieses Anderssein nicht aus der bewussten und frei ge-

                                                                                                                                                         

chende Formulierung Joseph Ratzingers deutlich zu machen, dass die Bibel ein Denk- und Geistangebot 
bereithält, das christlich allzu schnell in den Hintergrund gedrängt wurde (und immer noch wird?), wenn 
man das Modell einer mehr oder weniger organischen Verbindung von biblischem Glauben und hellenisti-
schem Geist favorisiert (vgl. von Metz u.a.: Athen versus Jerusalem? Was das Christentum dem europäi-
schen Geist schuldig geblieben ist, in: E. Stegemann – M. Marcus (Hg.), „Das Leben leise wieder lernen“: 
jüdisches und christliches Selbstverständnis nach der Schoah, Stuttgart – Berlin – Köln 1997, 149–152 
bzw. Anamnetische  Vernunft. Anmerkungen eines Theologen zur Krise der Geisteswissenschaften, in: A. 
Honneth (Hg.), Zwischenbetrachtungen: Im Prozess der Aufklärung, Frankfurt a. M. 1989, 733–738). 



 24 

wollten Selbst-Abschließung der Menschen gegen ihn resultiert (gegen diese freie Ent-

scheidung setzt er sich nicht in göttlicher Souveränität durch). In Jesus, dem Christus, 

realisiert sich diese göttliche Vollkommenheit mit einzigartiger Konsequenz: Gott wird 

sein Anderes und bleibt er selbst. Sein Logos wird „Fleisch“. Gottes Selbst-Mitteilung 

wird mitmenschlich Person. Sie geschieht in einem Menschenleben, als dieses Menschen-

leben. Das Menschenleben des Messias Jesus ist nun Gottes Selbst-Mitteilung – und bleibt 

es. So ist das Menschenleben Gott nicht äußerlich; sein Anderes ist ihm selbst „zuinnerst“: 

Er nimmt – in räumlicher Metaphorik gesprochen – alle Abgründe des Menschseins in 

sich hinein, so dass die Menschen mit all ihrem Elend in ihm einen „utopischen“ (nicht 

mehr welthaft vorkommenden) Ort haben: Gott als māqōm. 

Im hellenistischen „Milieu“ zieht diese Aussageintention Begriffe an sich, die dem bibli-

schen – und so auch dem rabbinischen – Milieu fremd sind. Sie zieht diese Begriffe an, 

gibt ihnen einen neuen Zusammenhang, in dem sie nun anderes sagen, in dem sie über-

haupt erst zu den Begriffen werden, die dann eine über den Horizont des Hellenismus 

weit hinausreichende Wirkungsgeschichte entfalten; so etwa die Begriffe Person 

(Β∆ΦΤΒ≅<, ⇓ΒΦϑ∀Φ4Η), Natur oder Wesen (≅⇔Φ∴∀, ΝβΦ4Η). Die Theologie 

arbeitet diese Begrifflichkeit aus, um zum Ausdruck zu bringen, was die Begriffe vorher 

gar nicht sagen konnten – und ja auch gar nicht sagen mussten: Gott vermag es, im 

Menschsein Jesu, des Christus, als er selbst vollkommen da zu sein, in diesem Menschsein 

Er selbst zu sein. Gott ist im Menschsein Jesu, des Christus, er selbst und als er selbst ge-

genwärtig, ohne dass dieses Menschsein in seiner Menschen-Wirklichkeit aufgehoben um 

seine Menschlichkeit gebracht wird. Davon spricht das Dogma von der hypostatischen Uni-

on: Das Menschsein Jesu, des Christus ist dem Logos, dem Geschehen der Selbstmittei-

lung Gottes, so vollkommen geeint, dass es Menschenwirklichkeit bleibt, vollkommene 

Menschenwirklichkeit wird, und doch zugleich Gottes eigene Wirklichkeit ist. Der Per-

son-Sinn dieser menschlichen Wirklichkeit ist es, Gottes Wesenswort – seinen Logos – 

menschlich und dennoch zuverlässig zur Sprache zu bringen: in der Sprache menschlicher 

Gesten und Worte, in der Sprache eines wahrhaft Gott entsprechenden Lebens. Diese 

Einung des Menschen mit dem Göttlichen gibt allen Menschen einen Ort „in Gott“. Gott 

erweist sich – im rabbinischen Bild gesprochen – als der utopische und dennoch höchst 

reale Ort, an dem sie vollendet sein werden, wozu sie gerufen sind. 



 25 

In vergleichbarer Weise könnte man vielleicht sagen, das heilige Pneuma sei der Reich-

Gottes-Leidenschaft hypostatisch geeint, die die Menschen ergreift und mit dem guten 

Willen erfüllt, Gottes gutem Willen Raum zu geben, seinem Geschehen zu dienen, es her-

beizurufen. Die Reich-Gottes-Leidenschaft ist eine welthafte Wirklichkeit; menschlich 

gesprochen: jene „Motivation“, in der die Menschen die Möglichkeit ergreifen können, 

sich – in Freiheit – auf eine ihnen in höchstem Maße faszinierende und erstrebenswerte 

Zukunft ihres Daseins hin zu entwerfen. Dieser menschlich-welthaften Motivations-

Wirklichkeit eint sich Gott in seinem Heiligen Geist. Sie ist und bleibt dabei eine mensch-

lich-welthafte Wirklichkeit. So kann sie in und unter Menschen Wirklichkeit werden und 

ihr Menschsein erfüllen: als jene „Geist-Atmosphäre“, die den Menschen innerlicher ist 

als sie selbst sich in ihrem Innern nahe kommen können35; als der Geist-Atem, der sie 

von ihrem Innersten her aufatmen, aufleben lässt in jene Zukunft hinein, die sich ihnen 

hier als zutiefst erstrebenswert öffnet. 

Das Pneuma ist hier nicht hellenistisch das Andere Gottes, ein weiteres Göttliches wo-

möglich, aus dem dann hervorgeht, was den Kosmos beseelt und ordnet. Gott ist sein 

Pneuma und darin seines Anderen fähig. Das heißt pneumatologisch: Er ist in der welt-

haften Wirklichkeit eines „Motivationspotentials“ als er selbst gegenwärtig, aus der sich 

menschliches Motiviertsein – die menschliche Leidenschaft für Gottes Herrschaft – spei-

sen kann.  Und das schließt ein: Er ist so vollkommen, dass er es auf die Zustimmung der 

Menschen ankommen lässt. Er nimmt es auf sich, zurückgewiesen zu werden. Gott ist der 

Ort der Freiheit. Er selbst riskiert Freiheit und das Scheitern an der nicht gegebenen oder 

nicht aufrecht erhalten Zustimmung. Das Scheitern an der Freiheit der Menschen ist eben 

nicht nur endlichen Vermittlergestalten zuzurechnen. Gott selbst will in seinem Geist die 

Menschen anrühren und riskiert, dass sie sich nicht anrühren lassen. So darf in seinem 

Namen niemals Zwang ausgeübt werden. Das Frei-Lassen macht ja sein eigenes Dasein 

für die Menschen aus. 

Das bedeutet aber: Ohne dass die menschlich-welthafte Wirklichkeit dadurch geschmälert 

würde, ist dieses in der Welt der Menschen reale „Motivationspotential“ ganz Gottes 

Wirklichkeit, das Dasein seiner Geist-Leidenschaft. Er hat sich vollkommen in die Reich-

Gottes-Leidenschaft hineingegeben, die den Messias Jesus zuinnerst beseelte, da er ganz 

                                                 
35 Zur Geist- und Abergeister-Metaphorik der Atmosphäre und zu der grundlegenden Bedeutung einer Un-
terscheidung der die Atmosphären jeweils bestimmenden „Geister“ vgl. Martin Hailer, Gott und die Göt-
zen, 394f. 



 26 

aus diesem Pneuma lebte. Der Messias Jesus lebte die Reich-Gottes-Leidenschaft, und sie 

ging von ihm aus: Er teilte sie den Seinen mit, da er ihnen seinen Geist und den Geist des 

Vaters „zuhauchte“. Im heiligen Pneuma, in dieser der Reich-Gottes-Leidenschaft hy-

postatisch geeinten, wirksamen Gottes-Gegenwart öffnet sich Gott selbst den Menschen, 

damit sein Pneuma die Leidenschaften der Menschen, ihre Hoffnungen wie ihre Hoff-

nungslosigkeiten in sich aufnehme und ihrer Sehnsucht den Ort gebe, an dem sie lebendig 

werden und sich entfalten kann. 

Gott ist māqōm: der Ort der Menschen, des Menschlichen. Er nimmt die Menschen, ihr 

Menschlich-Allzumenschliches in sich hinein. Er ist selbst dieses Hineinnehmen. Und er 

ist alles, was er ist, ganz: das Dasein seines Logos in der Welt der Menschen, im Anderen 

seiner selbst – dem unendlich aufschlussreichen, ausgesetzten, hingemordeten Menschen-

leben Jesu, des Christus; das Dasein des heiligen Pneuma, aus dem er lebte, das er den 

Seinen hingegeben hat, damit auch sie in ihm und aus ihm leben. Das „nervöse Zentrum“ 

der kirchlichen Trinitätslehre wird von der doppelten Frage markiert: Wie kann in all dem 

Gott Er selbst sein? Wie kann das alles „in Gott hineingehören“? Es kann ihm ja nicht 

bloß äußerlich zugefügt sein. Das würde jedem denkbaren Begriff der göttlichen Voll-

kommenheit widersprechen. 

Die Dramatik der trinitätstheologischen Lehrentwicklung ist wesentlich davon bestimmt, 

dass man die vollkommene Präsenz Gottes in seinem welthaften Dasein – in Jesus, dem 

Christus; in der von seinem heiligen Pneuma inspirierten Reich-Gottes-Leidenschaft – 

gegen die Neigung zur Geltung bringen wollte, dieses Dasein nur als „halbgöttlich“ anzu-

sehen und so aus Gott „herauszuhalten“, was doch ganz in ihn hineingehörte. Dieser 

Neigung Widerstand zu leisten bedeutete, Gottes Gottsein – Gottes Vollkommenheit – 

neu zu bestimmen. Es verlangte, diese Neubestimmung auch begrifflich zu artikulieren, 

damit die Zweideutigkeit der Bilder, die Überschwänglichkeit der Zeugnis- und der Ge-

betssprache das Spezifikum dieses Gottesglaubens im hellenistischen Umfeld mit seinen 

unübersehbar vielfältigen Gottesvorstellungen und Gottes-Mythen nicht aus dem Blick 

geraten ließ. 

 

  

7.9 Von den Bildern zu den Begriffen 

 



 27 

Gott ist nicht Gott ohne all das, was nach dem Bekenntnis des Glaubens „in ihn hinein-

gehört“: ohne sein Dasein als der Fleisch gewordene Logos und als das heilige Pneuma, in 

dem er sich der Sehnsucht der Menschen öffnet und sie beseelt. Gott ist nicht Gott, er 

will nicht Gott sein, ohne die Liebe zu leben, die er ist; und das heißt konkret: ohne die 

Menschen als seine „Mitliebenden“ zu wollen, sie zu „ergreifen“, damit sie an dieser Liebe 

Anteil hätten. Er will sie mit sich „zusammenhalten“ und ihnen so den Freiheitsraum ge-

ben, sich von seiner Liebe ergreifen und beseelen zu lassen. So mag man in Bildern und 

einigen bildernahen Begriffen, die der Hilflosigkeit der Bilder zu Hilfe kommen sollen, 

auszusprechen versuchen, wer und wie dieser Gott ist. Bilder haben die Trinitätslehre 

immer bestimmt – und präzisierende Begriffe zu Hilfe gerufen. Sie sind dem Bilderreich-

tum der Bibel wie der hellenistischen Philosophien und Mythen entliehen. Und sie sollen 

der Vorstellung näher bringen, sie sollen schließlich begreiflich machen, dass es nicht un-

erträglich naiv oder elementar widersprüchlich ist, sich im Glauben diesem Gott verbunden 

zu wissen. Die Bilder aber rufen nach einer begrifflichen Präzisierung, die ihre Vieldeutig-

keit und Missverständlichkeit begrenzt. Das sei an einem für die frühe Kirche repräsenta-

tiven Bild exemplarisch deutlich gemacht. Irenäus von Lyon gebraucht in Adversus haereses 

immer wieder das Bild der beiden Hände Gottes; zunächst im schöpfungstheologischen 

Zusammenhang: Gott ist so groß, dass von ihm gesagt werden darf, dass allein „er es ist, 

der durch sich das All erschaffen, gemacht und ausgestattet hat und umfängt.“ Keine wei-

teren Mächte und Instanzen haben ihm dabei geholfen. Gott, der Schöpfer, „brauchte sie 

nicht, um zu machen, was er zuvor zum Dasein bestimmt hatte, gerade als ob er nicht 

seine eigenen Hände hätte. Denn Wort und Weisheit, Sohn und Geist sind ständig bei 

ihm, durch die und in denen er aus freiem Willen und Antrieb alles gemacht hat.“36 So hat 

er auch den Menschen gemacht: als eine „Mischung von Seele und Fleisch … nach dem 

Gleichnis Gottes gestaltet und durch seine Hände gebildet, das heißt durch den Sohn und 

den Geist, zu denen er gesagt hat: ‚Lasst uns den Menschen machen’ (Gen 1,26).“37 Aus 

dieser schöpfungstheologischen Perspektive aber ergibt sich bei Irenäus unmittelbar die 

                                                 
36 Adversus haereses IV, 20, 1. Das trinitätstheologische „Potential“ dieser Metaphorik ist vielfach gesehen 
und gewürdigt worden, so etwa von Hans Urs von Balthasar, Theologik III: Der Geist der Wahrheit, Ein-
siedeln 1987, 151–200 sowie von Josef Wohlmuth in seinem Beitrag: Trinität – Versuch eines Ansatzes, in: 
M. Striet (Hg.), Monotheismus Israels und christlicher Trinitätsglaube, Freiburg – Basel – Wien 2004, 33–
69, hierzu 42. 
37 Adversus haereses IV, Vorrede 4. 



 28 

heilsgeschichtlich-soteriologische und die Aufforderung an das Menschengeschöpf, sich 

in allem von den beiden Händen Gottes dem endzeitlichen Heil zuformen zu lassen:  

 

„… nicht du machst Gott, sondern Gott macht dich. Wenn du also ein Werk Gottes bist, dann warte auf 

die Hand deines Künstlers, die alles zum günstigen Zeitpunkt macht, zum günstigen Zeitpunkt von dir aus 

gesehen, um dessen Erschaffung es geht. Biete ihm dein Herz an, sensibel und nachgiebig, und bewahre 

die Gestalt, in der der Künstler dich gestaltet hat; hab Feuchtigkeit in dir, um nicht zu verhärten und die 

Spuren deiner Finger zu verlieren. Bewahre aber die Gestalt, dann steigst du zum Vollkommenen auf; 

denn durch Gottes Kunst wird der Lehm in dir verborgen. Seine Hand hat die Substanz in dir geschaffen; 

sie wird dich von innen und außen mit purem Gold und Silber überziehen … Etwas zu schaffen ist be-

zeichnend für die Güte Gottes, geschaffen zu werden aber bezeichnend für die menschliche Natur. Wenn 

du ihm also gibst, was du beiträgst, das heißt den Glauben an ihn und die Unterordnung, dann nimmst du 

seine Kunst an und bist ein vollkommenes Werk Gottes. 

Wenn du aber nicht an ihn glaubst und dich seinen Händen entziehst, dann liegt der Grund für deine 

Unvollkommenheit bei dir, weil du nicht Folge geleistet hast, aber nicht bei dem, der dich berufen hat.“38 

 

Das Bild der beiden Hände Gottes ist außerordentlich „plastisch“, ein Beziehungs-Bild. 

Es stellt den Menschen als Kunstwerk Gottes vor, als „work in progress“, dem sich der 

Mensch darbieten und so zu seiner Vollendung kommen darf; dem er sich nicht entziehen 

soll, da er ansonsten nicht nur ein Torso bleibt, sondern ein unnützer „Werkstoff“, ein 

totes, verhärtetes Material, mit dem Gott nichts mehr anfangen kann. Gottes Hände, der 

Logos und das Pneuma, sind von Anfang an – vor allem Anfang – seine Beziehungswirk-

lichkeiten: die Wirklichkeit seiner Unendlichkeit und Unermesslichkeit, in der er alles um-

greift.39 In ihnen formt er, was er ins Dasein ruft. Mit ihnen formt er die Menschen, die 

sich seinen Händen bereitwillig darbieten, zur Liebesgemeinschaft mit sich.40 Sind Logos 

und Pneuma „nur“ seine Instrumente? Keineswegs. Er ist ja gleichsam ganz in seinen 

Händen. Seine Sorgfalt, sein künstlerisches Ingenium, seine Allmacht, seine Berufung, 

sein vollendendes Handeln sind in seinen Händen.41 Aber sind sie ihm nicht letztlich 

doch – als die Glieder, in denen er handelt – untergeordnet? Stehen sie seinem künstleri-

schen, schöpferisch erlösenden Willen denn nicht doch als ausführende Organe zur Ver-

                                                 
38 Adversus haereses IV, 39, 2–3. 
39 Vgl. Adversus haereses IV, 19, 2, wo freilich nur von „seiner Hand“ die Rede ist. 
40 Eine kreuzestheologische Entfaltung des Motivs der beiden ausgestreckten Hände Gottes bietet in ein-
drucksvollen Formulierungen Cyrill von Jerusalem: Gott streckt am Kreuz die Hände aus, um die Welt von 
dieser Mitte aus heilsam zu umfassen (13. Katechese, Patrologia graeca 33, 805b). 
41 Vgl. Adversus haereses II, 13, 3–4. 



 29 

fügung? Sind sie nicht von seinem Beziehungswillen als die ihm vollkommen geeinten 

Organe in Dienst genommen, durch die er die von ihm Erwählten mit sich zusammen-

bringt und zusammenhält?42  

Der griechische Prinzipienmonismus scheint es regelrecht zu erzwingen, dass eben nur 

der Vater Prinzip sein kann. Seine beiden „Hände“ sind allenfalls „prinzipiiertes Prinzip“, 

dem Alleinprinzip ontologisch und theologisch untergeordnet. Sind diese drei denn tat-

sächlich in ihrer Göttlichkeit einander vollkommen gleich: der Anfangs- und Ursprunglo-

se, dessen � (,<<0Φ∴∀ für menschliches Denken und Sprechen unergründliches Myste-

rium ist, da es nicht hinter das Verursachte und Hervorgegangene zurückdenken kann43 – 

und der „eingeborene“ Sohn, mit ihm der Hervorgegangene, die den Ursprungslosen of-

fenbaren, die ihn „handeln“? Könnte das überhaupt noch gedacht werden? Die Meta-

phern sprechen immer wieder eine andere Sprache. Sie artikulieren ein ontologisches Ge-

fälle, weil sie der biblischen Sprache nahe bleiben: „Der Vater schickt, der Sohn dagegen 

wird geschickt und kommt.“44 Der Sohn offenbart den unerforschlichen Vater-Gott, den 

unergründlichen Ursprung. Die verschiedensten Spielarten der Logos-Spekulation, die 

einerseits auf die alttestamentliche (präexistierende?) Weisheit, andererseits auf hellenis-

tisch-philosophische Logoskonzepte zurückgreifen, scheinen den Offenbarer – den „E-

xegeten“ des Vaters – ganz in der Nähe des göttlichen Vater verorten zu können: Er ruh-

te im Schoß des Vaters (Joh 1,18). Und so kann er zuverlässig von ihm Kunde bringen; so 

kann er ihn gültig exegesieren. Die biblische Logos-Vorstellung, wie sie im Johannespro-

log prominent zum Ausdruck kommt, atmet gleichsam eine personale Intimität zwischen 

dem Vater und dem Einziggeborenen. Die hellenistischen – stoischen oder mittelplatoni-

schen Logoskonzeptionen – sehen im Logos eher das aus dem Unnennbaren, Jenseitig-

Vollkommenen hervorgegangene Schöpfungsprinzip. Es macht die durch es hervorge-

brachte Schöpfung – und den, aus dem sie ist – der Vernunft des Menschen erkennbar 

und kann die Menschen in ihrer Vernunft wieder im Göttlichen als dem Prinzip aller 

Prinzipien „verankern“ bzw. zu ihm zurückführen.45 

                                                 
42 Erst Basilius von Cäsarea wird diesem Verdacht endgültig den Boden entziehen; vgl. De spiritu sancti 
VIII, 17d: „Er (Christus) ist nicht Werkzeug, noch leistet er Sklavendienst, sondern er vollendet schöpfe-
risch den Willen des Vaters.“ 
43 Vgl. Josef Wohlmuth, Trinität – Versuch eines Ansatzes, a.a.O., 62ff. 
44 Adversus haereses IV, 6, 3. 
45 Exemplarisch ist hier die Logoskonzeption des Philon von Alexandrien (vgl. Giorgios D. Farandos, Kos-
mos und Logos nach Philon von Alexandrien, Würzburg 1976). Der mittlere Platonismus „braucht“ die 
Vermittlergestalt des Logos aufgrund des von ihm eingeschärften unendlichen „Abstands“ zwischen dem 



 30 

Für Justin ist der Logos vom „unnennbaren Gott“ gezeugt46, „ungetrennt“, aber ein ande-

rer. Er existiert vor aller Schöpfung und ist Schöpfungsmittler47, schenkt der menschli-

chen Vernunft Anteil an sich und damit an der Erkenntnis der Schöpfung und des Schöp-

fers und wird in Jesus Christus, dem vollkommenen Offenbarer, ein Mensch. Zwar ist der 

Logos nicht erst im Blick auf die Schöpfung hervorgebracht. Von Ewigkeit her ist er als 

der (gott-)innere Logos. Zur eigenen Wesenheit aber wird er erst – zur vollen Eigen-

Existenz des Sohnes wird er –, da er durch den Schöpfungswillen Gottes gezeugt wird.48 

In Jesus Christus gewinnt dieser ewige Logos seine vollkommene, wahrhaft offenbarende 

irdische Erscheinungsform. Der Logos – die göttliche Weisheit – gehört also wesentlich 

auf die Seite Gottes. Aber er ist dem Vater nachgeordnet, der „zweite Gott“ (∗,βϑ,∆≅Η 

2,Η).49 Die mittelplatonische Figur des „zweiten Gottes“ assoziierte eine Vermittlerge-

stalt, die man als den Hervorbringer der Schöpfung (den „Demiurgen“) und zugleich als 

den Mittler verstehen konnte, der die Rückkehr der von Gott entzweiten Schöpfung in 

Gott hinein vermittelte. 

Diese Mittlerfunktion schien es zu erfordern, dass im Blick auf die gleichwesentliche 

Göttlichkeit des Schöpfungs-Logos, der in Jesus Mensch geworden war, kein Zweifel 

blieb und keine Einschränkung gemacht wurde. Wie könnte der Logos die Schöpfung zu 

Gott zurückführen, wenn er nicht selbst Gott wäre, sondern letztlich doch nur ein gött-

lich-menschliches „Zwischenwesen“, das den unendlichen Abstand zwischen dem Göttli-

chen und Menschlichen ja nicht einmal in sich selbst hätte überbrücken können? Diese 

Frage verschärfte sich gerade mit der mittelplatonischen, „negativ-theologischen“ Zuspit-

zung der Jenseitigkeit Gottes, seiner Unzugänglichkeit, ja Unnennbarkeit. Und sie gewann 

zusätzliche Brisanz angesichts sehr unterschiedlicher gnostischer Modelle eines Gott-

Welt-Dramas, das den ontologischen Abfall und Abstieg vom göttlich Einen zum zer-

streut Vielen und dessen Rückwendung zum Einen durch Gnosis (logoshafte Einsicht) 

erzählte. Die Gnosis neigte zu einem Modell der absteigenden (bzw. aufsteigenden) Ver-

mittlung, in dem es nahe lag, die Hervorgänge des Logos (wie auch des Pneumas) als 

                                                                                                                                                         

Unendlich-Vollkommenen und dem Endlich-Vielen, der von den Vielen nicht aus Eigenem überwunden 
werden kann. Die Verwurzelung der frühchristlichen Theologie im Vorstellungshorizont des mittleren 
Platonismus arbeitete exemplarisch heraus: Carl Andresen, Justin und der mittlere Platonismus, in: Zeit-
schrift für die neutestamentliche Wissenschaft 44 (1952/53), 157–195. 
46 Justin, 1. Apologie, 61. 
47 Vgl. Justin, Dialogus cum Tryphone Iudaeo 128, 3; 56, 11; 62. 
48 Vgl. ebd., 61, 2f. 
49 Vgl. ebd., 56, 4 bzw. 128, 4. 



 31 

seinsmindere Emanationen aus dem göttlich Einen zu verstehen, die gleichwohl die Rück-

wendung zum Göttlichen vermitteln könnten.  

Die Emanationsvorstellung assoziierte einen natürlichen Prozess des „Ausfließens“: Das 

Eine fließt aus und wird zum Vielen. Dabei zersplittert es seine ontologische Potenz, 

vermindert sich jedenfalls seine Seins- und Einheitsmacht. Die ersten „Hypostasen“ – 

Logos und Pneuma – stehen gleichsam am Übergang vom Einen zum Vielen. Sie sind 

dieser Übergang. Aber wie sollten sie dann aus sich die Einsammlung des Vielen in das 

Eine ermöglichen können? Die antignostische Argumentation des Irenäus setzt genau hier 

an: Er versteht Emanation als Abtrennung vom ur-einen Ursprung, als e-missio. Wenn aber 

schon der menschliche Gedanke im Denken nicht von seinem lebendigen Grund ausge-

stoßen wird („non emittitur“), sondern in ihm bleibt, um wie viel mehr gilt für den göttli-

chen Logos (der göttliche Nous), dass er nicht aus dem göttlichen Grund ausgestoßen 

wird, sondern als der wahrhaft göttliche ganz und gar Gott zugehört, ganz und gar in ihm 

ist: „Wenn nämlich der Nous seine Emanation ist, dann ist derjenige, der nach ihrer Lehre 

(der Gnosis) den Nous emaniert hat, zusammengesetzt und körperlich gedacht; Gott, der 

emanierte, und der Nous, der emaniert wurde, sind ja getrennt je für sich“. Gott würde 

zerteilt.50 Wo aber in Gott selbst schon die Zerteilung – die e-missio – anfinge, da könne es 

keine Rückkehr zum Einen mehr geben. 

Dieses Argument trifft eine christologisch und dann auch pneumatologisch zentrale be-

griffliche Unterscheidung: missio (die Sendung des Sohnes51) ist nicht e-missio (Ausstoßung 

aus dem göttlichen Urgrund). Die Sendung und der Sendende gehören unauflöslich, ja 

wesentlich zusammen. Gott ist alles, was er ist, ganz und auf vollkommene Weise.52 So ist 

er auch der Sendende und der Gesandte (der Logos) ganz. Sendung bedeutet nicht einen 

„ontologischen Abstieg“ zur Menschenwelt, sondern die Präsenz Gottes in ihr, damit die 

Menschen der Gotteswirklichkeit neu teilhaftig werden können. Die Metapher des Aus-

fließens führt christologisch in die Irre. Sie bedeutet in Wahrheit Abtrennung (emissio). Sie 

wird trinitätstheologisch gleichsam überholt von der personalen Metapher des Sendens, 

die hier freilich so verstanden werden muss, dass der Sendende ganz im Gesandten ist – 

da der Gesandte am Sendenden Anteil zu geben vermag. 

                                                 
50 Vgl. Irenäus, Adversus haereses II, 13, 4. 
51 Vgl. noch einmal die Stelle Adversus haereses IV, 6, 3. 
52 Vgl. Adversus haereses II, 13, 3. 



 32 

Wenn aber der Sendende ganz in seinem Gesandten und damit in seinem Senden ist, so 

muss diese Sendung in Gott sein, ihn selbst bestimmen. Sie bestimmt ihn, da er immer 

schon der Vater ist: „Wie kann man … meinen oder glauben, dass Gott Vater jemals auch 

nur den geringsten Augenblick ohne die Zeugung dieser Weisheit existiert habe“. Und das 

bedeutet – so Origenes –, dass er „beständig Vater seines eingeborenen Sohnes ist, der 

zwar aus ihm geboren ist und, was er ist, von ihm erhält, doch ohne jeden Anfang“53. Der 

eingeborene Sohn ist ewig Gottes Weisheit, Gott selbst, weil diese Weisheit Gott voll-

kommen darstellt, vollkommenes „Prägebild des Wesens Gottes“54 ist. Weil die Weisheit, 

die der ewige Sohn ist, „in sich selbst darstellt, was sie den übrigen offenbaren will“, kann 

sie für „die anderen“ Gottes Selbstoffenbarung und Selbstmitteilung sein; und sie kann 

dies nur, weil sie in sich ist (bzw. darstellt), was sie offenbart. Nur deshalb kann der Sohn, 

der sich der Gestalt Gottes entäußerte, „gerade durch diese Entäußerung uns ‚die Fülle 

der Gottheit’ zeigen“55. Wie aber ist eine ewige Zeugung denkbar, eine Zeugung ohne 

Anfang, ohne ein Davor? Nur so, dass in dieser Zeugung immer schon die Mitteilung des 

göttlichen Wesens geschieht, damit der, dem es mitgeteilt wird, denen Anteil gebe, zu de-

nen er gesandt wird. Es ist eine rein geistige Zeugung, die eben nicht zu einer „Aussto-

ßung“ (emissio) führt, nicht zu einer Zerteilung, wohl aber zur Sendung des Logos in das 

„Fleisch“, zur offenbarenden Kenosis. 

Die Metapher der rein geistigen Zeugung des ewigen Logos geht offenkundig bis an die 

Grenze des semantisch Nachvollziehbaren. Sie will im gegebenen Kontext zum Ausdruck 

bringen, dass den anfangslos Gezeugten vom Zeugenden nur dies unterscheidet: dass je-

ner der Zeugende, dieser aber der Gezeugte ist; und dass die Zeugung – als rein geistige – 

den Gezeugten nicht aus der Vollkommenheit der einen Gottheit „ausstößt“, wohl aber 

seine Sendung in die Welt begründet. In der Welt der Menschen nimmt er „Fleisch“ an, 

das Menschenleben Jesu von Nazaret, so dass dieses Menschenleben Gottes Dasein unter 

den Menschen vollkommen bezeugt; ja noch mehr: es in bestimmter Hinsicht selbst ist. 

Das offenbarende, geschichtliche Dasein Gottes im Logos, der Fleisch angenommen hat 

und dem Menschen Jesus von Nazaret hypostatisch (personal) geeint ist, ist „nichts ande-

res“ – nicht weniger göttlich jedenfalls – als das Dasein Gottes im ewig gezeugten Logos. 

Es entspricht der ewigen Zeugung des Sohnes auch darin, dass das Menschsein Jesu von 

                                                 
53 Origenes, De principiis I 2, 2. 
54 So in De principiis I 2, 8 mit Bezugnahme auf Hebr 1,3. 
55 De principiis I 2, 8 mit Bezugnahme auf Phil 2,6f. und Kol 2,9. 



 33 

Nazaret ganz aus dem Heiligen Pneuma ist – vom Pneuma ganz und gar auf Gott hin 

geöffnet ist –, so dass der Logos in ihm Gottes Dasein auf zutiefst menschliche Weise 

offenbaren konnte.  

Man wird nicht sagen können, dass die Metapher „geistige Zeugung“ diese Zusammen-

hänge der menschlichen Vorstellung wirklich näher bringt. Sie fungiert eher als semanti-

sche Minimalgröße, die im gegebenen Zusammenhang die ewige Einheit der Zwei, die 

Wesensmitteilung an den Logos, dessen vollkommene Gleichheit zum zeugenden Vater 

und seine Zugehörigkeit zu ihm auch in der Kenose der Fleischwerdung zum Ausdruck 

bringen soll. Sie gewinnt diese Funktion durch den Gegensatz zur subordinatianischen 

Vorstellung einer Zeugung des Logos (oder des Sohnes) in der Zeit, wenn auch vor der 

Schöpfung: als ersterschaffener Mittler. Die Hervorbringung durch Zeugung gebührt dem 

Sohn. Er ist eben nicht geschaffen wie alles Außergöttliche. Und da Gott, der Vater, nicht 

daran gehindert sein konnte, schon „im Anfang“, vor aller Zeit, den hervorzubringen, der 

ihm vollkommen entsprach56, und ihn auf rein geistige Weise zu zeugen, da er ihm sonst 

nicht vollkommen entsprochen hätte, ist der Sohn-Logos ewig aus ihm gezeugt. Das 

Glaubensbekenntnis des Konzils von Nizäa (325) greift auf diese Vorstellungen zurück und 

definiert so die Gleich-Göttlichkeit des Sohnes, seine Gleich-Wesentlichkeit (Homousie) 

mit dem Vater: Der christliche Glaube bekennt sich zum Vater, dem Schöpfer alles Sei-

enden, sei es sichtbar oder unsichtbar, und dem 

 

„einen Herrn Jesus Christus, den Sohn Gottes, als Einziggeborener aus dem Vater gezeugt, das heißt aus 

dem Wesen des Vaters, Gott aus Gott, Licht aus Licht, wahrer Gott aus wahrem Gott, gezeugt, nicht 

geschaffen, wesensgleich dem Vater, durch den alles geworden ist, was im Himmel und was auf der Erde 

ist“ (DH 125, griechische Fassung). 

 

Auf die Inkarnationsaussage („wegen uns Menschen und um unseres Heiles willen“) und 

das Bekenntnis zur Auferweckung und zur Wiederkunft des Auferweckten als endzeitli-

cher Richter folgt der lapidare dritte Glaubensartikel: „und an den Heiligen Geist“. Die 

Pneumatologie stand noch nicht im Zentrum des Interesses; wohl aber der Versuch, der 

subordinatianischen Logos- und Sohneskonzeption jede denkbare Rückzugsmöglichkeit 

zu verlegen. So richtet sich das antiarianische Anathem in aller Ausführlichkeit gegen alle, 

die vom Sohn sagen: „‚Es gab einmal eine Zeit, als er nicht war’ und ‚Bevor er gezeugt 

                                                 
56 Vgl. Origenes, De principiis I 2, 2. 



 34 

wurde, war er nicht’, und ‚Er ist aus nichts geworden’ oder die sagen, der Sohn sei aus 

einer anderen Hypostase oder Wesenheit, oder er sei geschaffen oder wandelbar oder ver-

änderlich“ (DH 126). 

Das philosophisch geprägte Kunstwort gleichwesentlich (:≅≅βΦ4≅Η) soll den Durchbruch 

bringen.57 Und es gab dann auch die Linie der weiteren christologischen Explikationen 

vor. Dass es weitere Präzisierungen erforderlich machte, hat damit zu tun, dass seine Se-

mantik angesichts seiner Verwendung etwa in gnostischen Texten58 keineswegs so eindeu-

tig war, wie man es aus heutiger Perspektive annehmen würde. Es mag gerade auch mit 

seiner „Künstlichkeit“ zu tun haben, die sich der herkömmlichen Glaubenssprache nicht 

ohne weiteres einfügte. Schon im Bekenntnistext sucht man der Homousios-Formel Me-

taphern zu unterlegen, die sie in der Glaubenssprache verankern und darüber hinaus noch 

eindeutiger machen konnten, als es die Formel von sich aus vermocht hätte: Der wahre 

Gott ist aus dem wahren Gott gezeugt, Licht aus dem Licht.59 Die Licht-Metapher konnte 

und sollte „einleuchtend“ machen, dass die Wesensmitteilung an den Sohn nicht zu einer 

Zertrennung der göttlichen „Substanz“ führte, sondern zu einem vollkommenen Dasein 

des einen, ungeteilten göttlichen Wesens im Vater – dem Ausgang des Lichts – und im 

Sohn, in dem sich das Licht der wahren Göttlichkeit vollkommen sammelte, da er es voll-

kommen „reflektierte“. Diese Vorstellung einer Wesensmitteilung musste freilich noch 

von allen physischen Konnotationen gereinigt werden, die ja immer auf eine Zerteilung 

des einen Wesens Gottes hinausgeführt hätten.60 Das Theologoumenon der rein geistigen 

Zeugung des Sohnes aus dem Vater konnte diese Funktion übernehmen, war aber offen-

kundig noch nicht so selbstverständlich nachvollziehbar und in ihren Konsequenzen 

durchdacht, dass sie die weiteren Auseinandersetzungen mit Arianismus und Semiaria-

nismus hätte verhindern können. 

Mit Nizäa war dem subordinatianischen Konzept der absteigenden Vermittlung im Prin-

zip der Boden entzogen und eine Einheits-Kategorie – die der ≅⇔Φ∴∀ (des Wesens) – 

                                                 
57 In philosophischen Verwendungen (so bei Plotin, Enneaden 4, 7, 10) hatte das Wort :≅≅βΦ4≅Η eher 
Gattungscharakter. Es bezeichnete hier etwa die Gattungsverwandtschaft zwischen der entkörperlichten 
Seele und der göttlichen Natur; vgl. John Norman Davidson Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse. 
Geschichte und Theologie, dt. Göttingen 1972, 242. 
58 Vgl. ebd., 243. 
59 Diese Formulierung ist einer Auslegung des Glaubens bei Grigorios Thaumaturgos verwandt (Expositio 
fidei, Patrologia graeca 10, 983–988); vgl. Ignacio Ortiz de Urbina, Nizäa und Konstantinopel (Geschichte 
der ökumenischen Konzilien 1), dt. Mainz 1964, 83. Zu Geschichte und Auslegung des Glaubensbekennt-
nisses von Nizäa vgl. John Norman Davidson Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse, 205–259. 
60 Vgl. John Norman Davidson Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse, 243f. 



 35 

normativ gemacht, mit der jede Zerteilung oder „Abschwächung“ des göttlich-einen We-

sens bei der Zeugung des Sohnes ausgeschlossen werden konnte. Dass der Begriff das 

nicht schon aus sich heraus leistete, hing mit eher kollektiven oder gattungsorientierten 

Wesensvorstellungen zusammen, mit denen sich auch die Arianer noch hätten identifizie-

ren können. So verlangte die Abgrenzung gegen sie ausgerechnet den Rekurs auf meta-

phernnahe Vorstellungen, die das christologisch und trinitätstheologisch entscheidende 

Aus (der Sohn aus dem Vater – wahrer Gott aus dem wahren Gott) für das Glaubensbe-

kenntnis einigermaßen eindeutig machen konnten. Nachdem dieses Aus nicht mehr als 

ontologisch-theologischer Abstieg verstanden werden musste und verstanden werden 

konnte, war nun auch die Gleichwesentlichkeit des Heiligen Geistes zur Geltung zu bringen. 

Im Kontext subordinatianischer und dann auch gnosisnaher Trinitätsmodelle der abstei-

genden Vermittlung hatte es nahe gelegen, den Heiligen Geist auch noch dem Sohn-

Logos – dem eigentlichen Vermittler – unterzuordnen. So erschien der Heilige Geist hier 

mitunter als der Diener des Logos.61 Eine eigenständige Vermittlung durch den Heiligen 

Geist erschien in solchen Konzepten nicht notwendig, ja ontologisch eher ausgeschlos-

sen. Es hätte zumindest eine Vermittlung zwischen diesen Vermittlungen gedacht bzw. 

klargestellt werden müssen, warum es diese beiden Vermittlungen – und nur sie – geben 

muss. 

Das Bekenntnis zur Gleichwesentlichkeit des Heiligen Geistes im Symbolum des Konzils von 

Konstantinopel (381) unterläuft all diese Probleme, indem es nahe am metaphorisch gepräg-

ten Pneuma-Glauben der Kirche und an ihrer Verehrung des Heiligen Geistes bleibt; in-

dem es eine doxologische Sprache spricht – und so auch das :≅≅βΦ4≅Η gar nicht im 

Wortlaut aufnimmt. Das Heilige Pneuma wird als Herr und als Lebensspender mit der glei-

chen Ehre, die dem Vater und dem Sohn gebührt verherrlicht und entsprechend angebe-

tet. Ihm kommt der Gottestitel des Kyrios zu. Als der göttliche Lebenshauch – Β<,¬:∀ – 

haucht er der Schöpfung das Leben und den Glaubenden das neue göttliche Leben zu. 

Die Propheten hat er als der Gotteshauch ergriffen, sodass sie Gottes Botschaft und gu-

ten Willen verkünden konnten. Er ist nicht – wie der Sohn – gezeugt, er geht vielmehr aus 

dem Vater hervor (DH 150).62 Es ist deutlich, dass es sich hier eher um eine Verlegen-

heitsformulierung handelt, mit der man dem Einwand begegnen muss, es könne doch 

                                                 
61 So etwa bei Tatian, Orationes XIII, 6. 
62 Die westliche Einfügung „und aus dem Sohn“ ist vom Osten nie anerkannt worden. 



 36 

neben dem „eingeborenen“ Sohn nicht noch eine weitere gezeugte göttliche Hypostase 

geben. Gregor von Nazianz hatte das Aus-Gott-Sein des Heiligen Geistes gegen diesen 

Einwand und einen Bestreiter der Gottheit des Heiligen Geistes so erläutert: 

 

„Insofern er von dort (vom Vater) ausgeht, ist er kein Geschöpf. Insofern er nicht gezeugt ist, ist er nicht 

Sohn. Insofern er in der Mitte steht zwischen Ungezeugtem und Gezeugtem, ist er Gott … Was ist denn 

eigentlich der Hervorgang? Sage du mir, was das Ungezeugtsein für den Vater bedeutet, und ich werde dir 

sowohl die Natur der Zeugung des Sohnes als auch die des Hervorgangs des Geistes erklären. Dann wer-

den wir beide irre reden bei unserem Versuch, uns in die Geheimnisse Gottes hineinzuschleichen. Und 

was soll das alles?“63 

 

Dass der Heilige Geist „in der Mitte“ ist zwischen Vater und Sohn, wird die Theologie 

des Heiligen Geistes – vor allem des Westens – in der Folgezeit zu entsprechenden 

Denkmodellen der gottimanenten Trinitätslehre inspirieren. Im Kontext des Konzils von 

Konstantinopel, in den ja mit Gregor von Nazianz auch die weiteren kappadozischen 

Kirchenväter (Basilius und Gregor von Nyssa) gehören, will das zunächst einmal soviel 

sagen: Gegen die Neigung der „Pneumatomachen“ (der Geist-Bekämpfer), den Heiligen 

Geist im Sinne einer absteigenden Trinität dem Sohn unterzuordnen, wird dieser gleich-

sam zwischen Vater und Sohn gestellt. Diese „Ortsangabe“ wird noch dadurch untermau-

ert, dass der Geist unmittelbar vom Vater – und nicht etwa vom Sohn allein – ausgeht.64 

Sein Hervorgehen aber wird in der Folge – dem biblisch-metaphorischen Sinne von 

Β<,¬:∀ (Pneuma) nachempfunden – als Hauchung verstanden.65 

Die Pneumatologie des Bekenntnisses von Konstantinopel ist von Basilius von Cäsarea 

theologisch vorgedacht und vorbereitet worden. Sein Hauptargument für die Gleichwe-

sentlichkeit des Geistes mit dem Vater und dem Sohn ist – wie ja schon im Blick auf den 

gleichwesentlichen Sohn – die Vermittlung des Heils an die Menschen, die an der heil-

bringenden Gottesgemeinschaft eben nur durch Gott selbst Anteil gewinnen können: 

durch den Sohn, in dem das Heilswerk geschah, und durch den Geist, der es vollendet. 

                                                 
63 Gregor von Nazianz, Theologische Reden 5, 8. 
64 Vgl. John Norman Davidson Kelly, Altchristliche Glaubensbekenntnisse, 339. 
65 So schon bei Basilius von Cäsarea, De spiritu sancti XVIII, 38d, wo das „aus Gott“ des Heiligen Geistes 
so ausgelegt wird: „nicht wie alles aus Gott ist, sondern als aus Gott hervorgegangen, nicht wie der Sohn 
gezeugt, sondern als der Hauch seines Mundes. Weder ist hier ‚Mund’ ein körperliches Organ, nicht ist 
‚Hauch’ ein sich auflösender Atem; vielmehr ist ‚Mund’ in Gott geziemender Weise zu verstehen und 
‚Hauch’ als lebenspendende Wesenheit, als Herr der Heiligung, wobei die Vertrautheit mit Gott offenbar 
wird, die Weise seines Daseins aber unaussprechlich bleibt.“ 



 37 

Allein durch den Heiligen Geist geschieht „Verteilung der Gnadengaben, himmlisches 

Leben, der Reigen mit den Engeln, die Unendlichkeit der Freude, das Verbleiben in Gott, 

die Verähnlichung auf Gott hin“, wird es sogar möglich, „Gott zu werden“66. Weil der 

Heilige Geist „in keiner Weise von Vater und Sohn zu trennen ist“ und „in seinem gan-

zen Wirken mit dem Vater und dem Sohn untrennbar verbunden ist“67, deshalb kann er 

all dies in den von Gott durch die Sünde getrennten Menschen bewirken: „die Wiederein-

setzung ins Paradies, de(n) Aufstieg ins himmlische Königreich, die Rückkehr zur Sohn-

schaft; durch ihn können wir Gott ‚Vater’ nennen, können wir in die Gemeinschaft der 

Gnade Jesu Christi kommen, Kinder des Lichtes heißen, teilnehmen an der ewigen Herr-

lichkeit“68. Durch den Heiligen Geist kommt in den Menschen zur Vollendung, was der 

Sohn inmitten der Menschen als Gottes Heilswerk gewirkt hat. Das bedeutet aber keine 

absteigende Vermittlung des Heils. Der Geist ist dem Sohn gleichwesentlich, wie der 

Sohn dem Vater gleichwesentlich ist.69 Aber sie sind es nicht gleichsam „nebeneinander“, 

sondern ganz und gar ineinander: „Denn der Sohn ist im Vater, und der Vater ist ihm 

Sohn, da ja dieser so ist wie jener und jener wie dieser, darin liegt ihre Einheit.“ Der Geist 

aber hat vollkommen Anteil an dieser Einheit, in der „Gemeinschaft (6≅4<Τ<∴∀) der 

Göttlichkeit“, in der die Drei in der Einheit der „göttlichen und einfachen Natur“ leben.70 

Eins ist Gott im Blick auf seine Natur (≅⇔Φ∴∀). Drei Hypostasen oder Personen ist er, 

da Vater, Sohn und Heiliger Geist die eine Natur in der „Koinonia der Göttlichkeit“ le-

ben. Sohn und Geist aber haben ihr Gottsein aus dem Vater. Er ist deshalb der eine und 

ursprüngliche Grund der Göttlichkeit (:≅<-∀∆ΠΖ). Und in diesem Sinne kann Basilius 

sagen: „Wenn wir ‚Gott aus Gott’ verehren, bekennen wir sowohl die Eigentümlichkeit 

der Personen, als auch halten wir an der Monarchie fest, ohne die Theo-logie (Gottrede) 

in eine Vielheit einzelner Teile zu zerreißen“71. Die Gemeinschaft der Teilhabe am Göttli-

chen ist ursprünglich ermöglicht von der Anteilgabe des Vaters – deshalb und in diesem 

Sinne wird von Mon-archie gesprochen. Dieses Stichwort meint hier also nicht eine Unter-

ordnung des Sohnes und des Geistes unter den Vater. Davon kann theologisch gar nicht 

                                                 
66 Basilius von Cäsarea, De spiritu sancti IX, 20c. Die für heutiges Hören anstößige Formulierung ‚Gott 
werden’ ist im Sinne der θείωσις zu verstehen: der Gott ähnlich machenden Teilhabe an Gott, soweit sie 
einem Menschen möglich ist. 
67 Ebd., XVI, 30d bzw. 31a. 
68 Ebd., XV, 29e–30a. 
69 Vgl. ebd., XVII, 36e: „Wie also der Sohn sich zum Vater verhält, so zum Sohn der Geist“. 
70 Vgl. ebd., XVII 38b–38c. 
71 Ebd., XVIII, 38a. 



 38 

die Rede sein, da sich die drei „Personen“ ja nur durch ihre Ursprungsrelationen (die 

Selbstursprünglichkeit des Vaters, das Gezeugtsein des Sohnes und das Gehauchtsein des 

Geistes) voneinander unterscheiden, nicht jedoch im Blick auf die Vollkommenheit und 

Ungeteiltheit ihrer Teilhabe an der göttlichen Natur.72 

So sind von den Kappadoziern jene Begriffe und Lehrelemente geprägt worden, die die 

„Grammatik“ der Trinitätslehre fortan bestimmen sollten. Die Begriffe haben z. T. 

durchaus selbst Metapherncharakter, so die Rede von der Mon-archie, die noch auf die 

Vorstellung der einen Quelle zurückverweist73, das Sprechen von der Wesens-Koinonia der 

drei göttlichen Personen und schließlich – ja vor allem – die Vorstellung der Person selbst, 

die überhaupt erst hier ihr eigenes Profil gewinnt. Die jeweils in Anspruch genommenen 

Metaphern verlangen nach begrifflicher Durcharbeitung, da ihre Mehrdeutigkeit auch in-

adäquate trinitätstheologische bzw. christologische Positionen legitimieren könnte. Der 

Monarchiebegriff war also gegen alle Spielarten eines subordinatianischen Gebrauchs ab-

zugrenzen. Die kappadozische Vorstellung der vollkommenen Wesens-Koinonia hatte 

genau diese Funktion, brachte aber die Gefahr mit sich, dass man die göttliche Koinonia 

wie eine kollektive Gattungs-Einheit verstand74 und so einem Tritheismus Vorschub leiste-

te. Diese Tendenz wurde bei den Theologen des Ostens gerade durch den Monarchiebeg-

riff ausbalanciert, der freilich – trotz der Klärungen der Kappadozier – seinerseits die Fra-

ge aufwarf, ob die Allein-Ursprünglichkeit des Vaters nicht doch auf die höhere Voll-

kommenheit der Wesensgabe (im Vergleich zur „bloßen“ Wesensteilhabe) verwies. Die 

Vorstellung einer „koinonialen“ Dreiheit von Personen war geeignet, jeden Anflug von 

Subordinatianismus zu vermeiden. Aber sie war mit Zweideutigkeiten des Person-Begriffs 

belastet. Die semantische Klärung dieses Begriffs erwies sich – auch aufgrund der unter-

schiedlichen Sprachwelten des Griechischen und des Lateinischen – als mühsam und war 

ihrerseits mit Folgeproblemen verbunden, die hier nur kursorisch behandelt werden kön-

nen. 

Die griechischen Wurzeln der Person-Vorstellung liegen in der Welt des Theaters. Proso-

pon (Β∆ΦΤΒ≅<) war der Begriff für die Maske, mit der die Schauspieler sich den Mit-

                                                 
72 Vgl. Gregor von Nazianz, Orationes, 31.  
73 Dieser metaphorische Gehalt klingt noch im Lehrbekenntnis der 6. Synode von Toledo (638) nach, wo 
man den ungeborenen Vater „fontem et originem totius divinitatis“ nennt (DH 490). Der Sache nach ist 
die Terminologie bei Origenes vorgebildet, wenn dieser davon spricht, dass der Vater „unus deitatis fons“, 
also die Quelle ist, aus der der Sohn gezeugt und der Geist hervorgegangen ist (De principiis I 3, 7 bzw. I 
2, 13). 
74 So etwa bei Gregor von Nyssa, Adversus Graecos ex communibus notionibus III/I, 20–27. 



 39 

spielern und den Zuschauern zuwendeten (Β∆Η: zu jemand hin). Dieser Rollenbegriff 

von Person konvergierte in gewisser Hinsicht mit der lateinischen Wortverwendung von 

persona. Mit persona konnte etwa die grammatische Person genannt werden (1. Person, 2. 

Person usf.), jene Dialogrolle gewissermaßen, an der der jeweilige sprachliche Zusam-

menhang „festgemacht“ war (Ich, Du, Er, Sie usf.). Mit diesem Rollenverständnis von Per-

son war offenkundig eine gewisse Äußerlichkeit verbunden. Person oder Prosopon be-

zeichneten eine Kommunikations-Figur in einer bestimmten Kommunikations-Situation, 

nicht schon unmissverständlich genug die Eigenwirklichkeit des jeweils Kommunizieren-

den. Diese ontologische „Schwäche“ des Personbegriffs trat zutage, als Theologen des 3. 

undvierten Jahrhunderts mit einem theologisch und ontologisch „schwachen“ Prosopon-

Begriff in der Trinitätslehre zu experimentieren anfingen. Die Leitvorstellung dieser 

Theologen, die man später Modalisten oder Sabellianisten75 nannte, lässt sich etwa so kenn-

zeichnen:   „Hinter“ dem einen Prosopon Gottes, mit dem sich Gott in den nacheinander 

eingenommenen Dialogrollen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes den Men-

schen zuwendet, bleibt Gott jenseitig-unerkennbar. Prosopon ist hier die jeweils eine ge-

schichtliche Offenbarungsrealität, hinter die nicht zurückgegangen werden kann. Wie aber 

war gegen diese Schwächung des Offenbarungsverständnisses zur Geltung zu bringen, 

dass die drei göttlichen Offenbarungswirklichkeiten Gott selbst ausmachen und kenn-

zeichnen? Origenes hatte dafür den Begriff der Hypostase ins Spiel gebracht und von drei 

göttlichen Hypostasen gesprochen.76 Da der Begriff der Hypostase aber noch nicht klar 

genug von dem der ≅⇔Φ∴∀ unterschieden war, konnte der Eindruck entstehen, die 

Einheit Gottes selbst würde durch eine Drei-Wesentlichkeit aufgelöst.77 Und dieser Ein-

druck verstärkte sich noch im lateinischen Sprachgebrauch, da hier die Übersetzung von 

                                                 
75 Nach dem römischen Theologen Sabellius. 
76 Vgl. seinen Johanneskommentar: In Ioannem II, 10. 
77 Hier wirkte sich die schon bei Aristoteles gegebene Doppeldeutigkeit des Hypostase- (bzw. Substanz-
)Begriffs aus. Man sprach von erster und zweiter Hypostase (bzw. Substanz), wobei sich der Begriff „erste 
Substanz“ auf die konkret-individuelle Wirklichkeit, der Begriff „zweite Substanz“ aber auf die allgemeine 
Wirklichkeit bezog, der das Konkret-Individuelle zugehörte; vgl. Aristoteles, Categoriae 5,2a11 bzw. 2b7. 
Eine grundlegende trinitätstheologische Präzisierung im Blick auf diesen terminologisch unklaren Sach-
verhalt erreichte Basilius, indem er der dem Gemeinsamen, an dem Mehrere oder Viele teilhaben (der 
≅⇔Φ∴∀) die Hypostase als den Begriff für das als spezifisches Einzelnes Existierende entgegensetzte 
und die Hypostasen der Trinität danach unterschied, welche Merkmale ihnen allein (freilich in Relation zu 
den jeweils anderen) zukommen. Weil die spezifizierenden Merkmale (lateinisch: Proprietäten) aber gerade 
durch die Beziehung zu den anderen Hypostasen gegeben sind, deshalb kann keine der drei Hypostasen 
von den je anderen „abgetrennt“ werden. Sie müssen immer miteinander genannt werden (vgl. Basilius 
von Caesarea, Briefe, Bd. 1, eingeleitet, übersetzt und erläutert von W.-D. Hauschild, Stuttgart 1993, 83–
91). 



 40 

⇓ΒΦϑ∀Φ4Η mit substantia auf einen Begriff rekurrierte, der ebenfalls die Übersetzung 

von ≅⇔Φ∴∀ sein konnte. Erst die von Gregor von Nazianz ausdrücklich vollzogene 

Gleichsetzung von Hypostase und Prosopon78 bahnte jener Formel den Weg, die dann als 

Auslegung des Glaubensbekenntnisses des Konzils von Konstantinopel Anerkennung 

fand: :∴∀ ≅⇔Φ∴∀ – ϑ∆,℘Η ⇓Β≅ΦϑςΦ,4Η (ein Wesen, drei Hypostasen oder Perso-

nen). Der von einigen Konzilsvätern verfasste Synodalbrief von Konstantinopel (382) 

vollzieht mit dieser Terminologie einen klaren Trennungsstrich zu allen Formen des Sa-

bellianismus und des Subordinatianismus: Der wahre, der Taufformel entsprechende 

Glaube lehrt die Menschen zu glauben 

 

„an den Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes, so dass nämlich eine Gottheit, Macht 

und Wesenheit (≅⇔Φ∴∀) des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes geglaubt wird und ebenso 

gleiche Ehre und Würde und gleichewige Herrschaft in drei ganz vollkommenen Hypostasen oder drei 

vollkommenen Personen, so dass weder die Krankheit des Sabellius Platz findet, wonach die Hypostasen 

vermischt und die Eigentümlichkeiten derselben aufgehoben werden, noch auch die gotteslästerliche Leh-

re der Eunomianer, Arianer und Pneumatomachen Kraft gewinnt, derzufolge die Wesenheit oder Natur 

oder Gottheit geteilt und der ungeschaffenen, gleichwesentlichen und gleichewigen Dreifaltigkeit eine Art 

von nachgeborener, geschaffener und wesensverschiedener Natur hinzugefügt wird“79. 

 

Zu berücksichtigen ist nun, dass den trinitätstheologischen Leitbegriffen Person und Wesen 

auch in der Christologie eine zentrale Rolle bei der Klärung der vom Arianismus aufge-

worfenen Probleme zukam; hier allerdings mit einer gleichsam gegenläufigen Intention. 

Trinitätstheologisch steht der Begriff des Wesens für die Einheit Gottes. Christologisch war 

von den zwei Naturen Jesu Christi zu sprechen. Trinitätstheologisch bezeichnet der Person-

begriff die in der Wesenseinheit gehaltene personale Unterschiedenheit der Drei. In der 

Christologie ist Person das (göttliche) Einheitsprinzip, das die Menschennatur Jesu Christi 

                                                 
78 Vgl. Orationes 39, 11; 31, 9; 31, 16. 
79 Abgedruckt ist der Synodalbrief in: G. Alberigo u.a. (Hg.), Conciliorum Oecumenicorum Decreta 
(COD), Bologna 31972, 28. Vor diesem Hintergrund verändert sich dann auch die auf Tertullian zurückge-
hende lateinische Terminologie „una substantia – tres personae“, die Tertullian von der Trinität sagen ließ 
(Adversus Praxean 25, 1): „tres unum sunt (im Blick auf ihre „Substanz“; J. W.), non unus (im Blick auf 
die Unterschiedenheit der Personen; J. W.).“ Zu Tertullian wie zum trintätstheologischen Personbegriff 
überhaupt vgl. Bernd Jochen Hilberath, Der Personbegriff der Trinitätstheologie in Rückfrage von Karl 
Rahner zu Tertullians „Adversus Praxean“, Innsbruck – Wien 1986. An der Stelle von „substantia“ setzt 
sich „natura“ (oder „essentia“) durch; der Personbegriff wird dann seinerseits nicht mehr durch den Sub-
stanzbegriff erläutert, sondern durch den der „Subsistenz“; vgl. die Formulierung der Lateransynode von 
649: „unus deus in tribus subsistentiis consubstantialibus“ (DH 501), in der freilich der alte Gebrauch von 
Substanz in „consubstantialibus“ noch nachklingt. 



 41 

in der Einheit mit der göttlichen Natur80 des Logos hält; in diesem Sinne wird ja von der 

„hypostatischen Union“ gesprochen. Es dauerte allerdings noch Jahrzehnte, bis sich diese 

christologische Terminologie auf dem Konzil von Chalcedon (451) endgültig durchsetzte und 

dann auch auf die weitere Ausbildung der Trinitätslehre einwirkte. Das Konzil definiert 

als rechtgläubige Lehre über Jesus Christus: 

 

„ derselbe ist vollkommen in der Gottheit und derselbe ist vollkommen in der Menschheit, derselbe ist 

wahrhaft Gott und wahrhaft Mensch aus vernunftbegabter Seele und Leib; derselbe ist der Gottheit nach 

dem Vater wesensgleich und der Menschheit nach uns wesensgleich, in allem uns gleich außer der Sünde; 

derselbe wurde einerseits der Gottheit nach vor den Zeiten aus dem Vater gezeugt, andererseits der 

Menschheit nach in den letzten Tagen unsertwegen und um unseres Heiles willen aus Maria der Jungfrau 

(und) Gottesgebärerin, geboren; 

ein und derselbe ist Christus, der einzig geborene Sohn und Herr, der in zwei Naturen (ƒ< ∗β≅ 

ΝβΦ,Φ4<) unvermischt, unveränderlich, ungetrennt und unteilbar erkannt wird, wobei nirgends wegen 

der Einung der Unterschied der Naturen aufgehoben wird, vielmehr die Eigentümlichkeit jeder der beiden 

Naturen gewahrt bleibt und sich in einer Person und einer Hypostase vereinigt: der einziggeborene Sohn, 

Gott, das Wort, der Herr Jesus Christus, ist nicht in zwei Personen geteilt und getrennt, sondern ist ein 

und derselbe“ (DH 301–302).81 

 

Die Zwei-Naturen-Lehre des Konzils von Chalcedon hatte nach Lage der Dinge zur Mit-

te des 5. Jahrhunderts vor allem diese doppelte Intention:  

• Die unverkürzte Gegenwart des Göttlichen in Jesus Christus konnte nicht bedeu-

ten, dass dieses Göttliche nur „teilweise“ in ihm war. Er war vielmehr der ganzen, 

unteilbaren göttlichen Natur teilhaftig.  

• Die göttliche Natur ist in Jesus Christus nicht auf Kosten der menschlichen ge-

genwärtig. Göttliche und menschliche Natur kommen in ihm nicht auf gleicher 

ontologischer Ebene „nebeneinander“ vor. Und die göttliche Natur vergöttlicht 

die menschliche auch nicht in dem Sinne, dass diese aufhörte, eine ganz und gar 

und vollständig menschliche Natur zu sein.  

                                                 
80 Dabei ist zu notieren, dass sich christologisch hierfür der Begriff der ΝβΦ4Η (physis) statt des 
≅⇔Φ∴∀-Begriffs durchsetzt. 
81 Auf diese christologische Terminologie greift dann etwa das Symbolum „Quicumque“ (aus dem 5. Jahr-
hundert) seinerseits als trinitätstheologisch klärend zurück, wenn es formuliert: „Wir verehren den einen 
Gott in der Dreifaltigkeit und die Dreifaltigkeit in der Einheit ohne Vermengung der Personen und ohne Trennung 
der Wesenheit (DH 75; Hervorhebung von mir). 



 42 

Beide Intentionen stützen sich hier gegenseitig, auch wenn die Abwehr gegen die Verkür-

zung der menschlichen Natur Jesu Christi nach den Klarstellungen gegen die arianische 

Verkürzung der Gottesnatur im Vordergrund gestanden haben wird. Dieses vorrangige 

Interesse ist soteriologisch motiviert und kam schon knappe neunzig Jahre vor Chalcedon 

in der Auseinandersetzung mit den Apollinaristen82 prägnant zum Ausdruck. In einem 

Brief des Papstes Damasus I. (um 374 geschrieben) wird gegen die Behauptung, „unser 

Herr und Erlöser habe aus der Jungfrau Maria einen unvollkommenen, d.h. einen Men-

schen ohne Geistigkeit angenommen“, das Folgende geltend gemacht: 

 

„Wenn nun allerdings der Mensch unvollkommen angenommen wurde, ist das Geschenk Gottes unvoll-

kommen, weil nicht der ganze Mensch gerettet ist. Und wofür wird dann jenes Wort des Herrn gesagt 

sein: ‚Der Menschensohn kam, um zu retten, was zugrunde gegangen war’ (Mt 18,11)? Und zwar als gan-

zer, das heißt, in der Seele und im Leib, in der Geistigkeit und in der ganzen Natur seiner Substanz. Wenn 

also der ganze Mensch zugrunde gegangen war, so war es notwendig, dass das, was zugrunde gegangen 

war, gerettet würde“. Und so ergibt sich gegen die Irrlehre einer nur teilweisen oder unvollkommenen 

Annahme des Menschseins durch den Erlöser: „Wir aber, die wir wissen, dass wir vollständig und voll-

kommen gerettet wurden, bekennen gemäß dem Bekenntnis der katholischen Kirche, dass der vollkom-

mene Gott den vollkommenen Menschen angenommen hat“ (DH 146). 

 

Der altüberlieferte Grundsatz „Quod non assumptum non sanatum“83 erzwingt geradezu 

das Festhalten an der ganzen Menschennatur Jesu, so wie in der Auseinandersetzung mit 

Arius die wahre und unverkürzte Vermittlung und Versöhnung der in Sünde gefallenen 

Menschen die wahre und unverkürzte Teilhabe des Fleisch gewordenen Logos an der 

göttlichen Natur theologisch „erzwangen“. Das Chalcedonense formuliert dem entspre-

chend ein doppeltes homousios: Jesus Christus war den Menschen wesensgleich und Gott 

wesensgleich. Wie ist dann auszuschließen, dass Jesus Christus in zwei personale Wirk-

lichkeiten aufgespalten wird? Die Gotteshypostase muss die Möglichkeit haben, die göttli-

che und die menschliche Natur in sich („hypostatisch“) zu einigen. Damit ist der Person-

begriff (bzw. der Begriff der personalen Hypostase) nun aber aufs Äußerste strapaziert: 

                                                 
82 Benannt nach Apollinaris von Laodizäa. Apollinaris und die sein Anliegen weiterführenden Apollinaristen 
hatten den Versuch gemacht, die Inkarnation im Rahmen einer „Logos-Sarx-Christologie“ zu denken. Der 
göttliche Logos sollte danach der menschlichen Sarx (dem menschlichen Leib) einwohnen und die 
menschliche Seele (bzw. die Vernunft) ersetzen.   
83 Die Formel stammt in diesem Wortlaut von Gregor von Nyssa (Epistolae 101, 7). Sie wendet sich direkt 
gegen Apollinaris. Zur Vorgeschichte der Formel vgl. Tertullian, De ressurectione carnis 10 und Irenäus 
von Lyon, Adversus haereses V, 14, 1f. 



 43 

Wie könnte die Gotteshypostase die Einheit des einander Entgegengesetzten – der Got-

tes- und der Menschennatur – hervorbringen? Die Trinitätslehre hatte dem Personbegriff 

eine diesem christologischen Artikulationsbedürfnis fast entgegengesetzte Leistung abver-

langt: Hier sollte er eine Eigenwirklichkeit bezeichnen, die aber eben nicht bis zur Ge-

trenntheit von den anderen Personen forciert gedacht werden durfte: das in der voll-

kommenen Wesenseinheit Gottes gehaltene Zueinander und Miteinander des Vaters, des 

Sohnes und des Geistes. Einerseits – christologisch – wird demnach ein starker Personbeg-

riff in Anspruch genommen, der das scheinbar Unvereinbare zusammenzuhalten erlaubte. 

Andererseits – trinitätstheologisch – ist ein Personbegriff leitend, der ganz in der wechsel-

seitigen Hinordnung der Drei aufeinander und füreinander aufzugehen schien. Einerseits – 

christologisch – steht der Personbegriff für die Intention, einer Trennung und der beiden 

Naturen Jesu Christi und damit einer personalen „Dissoziation“ zu wehren. Andererseits – 

trinitätstheologisch – geht es um die Ausschaltung der Zertrennung, die mit dem Begriff 

der drei göttlichen Personen allein hätte verbunden sein müssen, durch den Begriff der 

einen göttlichen Natur. Konnte der Personbegriff so leistungsfähig und „plastisch“ 

zugleich sein, dass er beides zum Ausdruck bringen konnte?  

 

 

7.10 Gott – Person? 

 

Wie lässt sich die „Leistung“ des Personbegriffs in der Trinitätslehre wie in der Christolo-

gie der Alten Kirche in unserer Gegenwartsperspektive umreißen? Zunächst im Blick auf 

die Christologie und dann auch auf die Pneumatologie: Im Begriff der hypostatischen 

(personalen) Einheit leistet er eine Einheitsvorstellung, die Göttliches und Menschliches 

nicht vermischt und doch dem Vermögen Gottes theologisch Raum gibt, im Anderen 

seiner selbst er selbst zu sein. Gott wird die Fähigkeit zugesprochen, im Menschen Jesus 

von Nazaret so als er selbst gegenwärtig zu sein, dass diese Gottesgegenwart das 

Menschsein Jesu nicht schmälert oder in die göttliche Wirklichkeit hinein verwandelt. Es 

geschieht hier keine physische Vergöttlichung des Menschlichen, die das Menschsein in 

die Unendlichkeit der göttlichen Wirklichkeit auflösen müsste, die es deshalb erforderte, 

alles Menschliche dem Göttlichen „zum Opfer zu bringen“. Vielmehr kommt das 

Menschsein durch die Gegenwart des Göttlichen in ihm gerade zu seiner Vollendung – 



 44 

durch den Heiligen Geist, in dem Gott diesen Menschen zu einer Wirklichkeit seiner Ge-

genwart macht. Die Einheit wird nicht dadurch erreicht, dass das Eine (die menschliche 

Natur) in das Andere (die göttliche Natur) verwandelt wird. So haben es ja die Monophysi-

ten aller Jahrhunderte gedacht: aus der Vereinigung gehe die eine verwandelte Natur her-

vor.84 Die Einheit der hypostatischen Union wird überhaupt nicht in Naturkategorien, 

sondern in personalen Kategorien gedacht. Und das wird dann auch in Pneumatologie 

und Soteriologie die entsprechenden Konsequenzen nach sich ziehen. 

Es ist einzuräumen, dass diese Einsicht in der Alten Kirche nicht immer schon leitend 

war und dass sie gewiss nicht immer durchgehalten wurde. So unterstellt Adolf von Har-

nack nicht ohne Grund, die christologische Rezeption des Logos-Denkens sei dafür ver-

antwortlich, dass „der ganze Bau der kirchlichen Christologie … außerhalb der konkreten 

Persönlichkeit Jesu Christi“ zu stehen kam. Er sei nicht von der theologischen Würdigung 

dieser „Persönlichkeit“ motiviert, sondern von dem „heidnischen“ Bedürfnis nach Ver-

göttlichung: Weil der Logos die ganze Menschennatur angenommen und vergöttlicht hat, 

dürften sich die Glaubenden auch ihre in der Inkarnation gründende Erlösung als Teilha-

be an der göttlichen Natur und damit als die Erlangung der göttlichen Unsterblichkeit 

erhoffen. Diese „Vorstellung von der Erlösung als Vergottung der sterblichen Natur“ sei 

aber – so Harnacks Resümee – „unterchristlich, weil ihr sittliche Momente im besten Fall 

nur angefügt werden können“; und die ganze Lehre „sei unannehmbar, weil sie mit dem 

Jesus des Evangeliums kaum zusammenhängt“85. 

Die Zwei-Naturen-Lehre hat aber gerade nicht die Verwandlung der menschlichen Natur 

Jesu Christi gedacht86, sondern ihre menschliche Vollendung in der Beziehung zu seinem 

                                                 
84 Auch hier wäre als Hauptrepräsentant im 4. Jahrhundert Apollinaris von Laodizäa zu nennen, der von der 
„einen fleischgewordenen Natur des Gott-Logos“ sprach; vgl. Theresia Hainthaler, Art.: Monophysitis-
mus, Monophysiten, in: W. Kasper u.a. (Hg.), Lexikon für Theologie und Kirche, 3. Auflage, Bd. 7, Frei-
burg – Basel – Rom – Wien 1998, 418–421. Eine mehr oder weniger deutliche Tendenz zum Monophysi-
tismus kann man generell den Theologen der Alexandrinischen Schule zuschreiben. Cyrill von Alexandrien 
sprach von der :∴∀ ΝβΦ4Η (der einen Natur) des Fleisch gewordenen Logos; Eutyches arbeitete diese 
Formel zu einem expliziten Monophysitismus aus. 
85 Vgl. Adolf von Harnack, Das Wesen des Christentums, 137–140. 
86 Diese Konsequenz wird nicht immer gesehen bzw. im Gedanken einer Vergöttlichung durch Gnade 
undeutlich gemacht; Theodor von Mopsuestia ist dafür ein Musterbeispiel. Obwohl er als Hauptvertreter  der 
Antiochenischen Theologenschule eine stark akzentuierte, wenn nicht sogar über-akzentuierte (dyophysiti-
sche) Zweinaturenlehre vertrat, führte er in einer seiner Katechetischen Homilien aus, die Menschen 
könnten nicht an den himmlischen Dingen teilhaben, „solange wir von Natur aus (ΝβΦ,4) sterblich sind.“ 
Die Menschen können „es vielmehr erst, seit einer von uns angenommen wurde, um nach dem Gesetz der 
Menschennatur zu sterben und von den Toten auf hervorragende Weise aufzuerstehen und unsterblich 
und unwandelbar von Natur aus (ΝβΦ,4) zu sein und um in den Himmel aufzufahren und für die übrigen 
Hoherpriester zu sein, da er für sie Bürge der Himmelfahrt geworden ist“. In der Taufe erlangen die 



 45 

Abba, sodass sie als menschliche der geschichtliche Ort der Offenbarung des göttlichen 

Logos sein konnte. So ist auch im Blick auf die Christen nicht eine Vergöttlichung der 

Menschennatur durch die gnadenhafte Teilhabe an einer durch die Inkarnation des Logos 

vergöttlichten Menschennatur zu denken, sondern ihre Vollendung in der gehorsamen 

Nachfolge in der Spur des Gekreuzigte und Auferweckten, zu der sie durch den Heiligen 

Geist „auferweckt“ und inspiriert werden. Der soteriologische Leitsatz „quod non as-

sumptum non sanatum“ kann in diesem Zusammenhang nicht die Verwandlung der 

sterblichen menschlichen Natur zur Unsterblichkeit durch die Inkarnation meinen – die 

wesensverwandelnde Annahme der ganzen Menschennatur durch den Fleisch geworde-

nen Logos. Vielmehr bringt er hier zum Ausdruck, dass Gott im Menschlichen ganz und 

gar gegenwärtig wird. In Jesus Christus teilt er das Leben der Menschen, damit sie auf den 

Wegen der Christus-Nachfolge durch den Heiligen Geist, der ihnen diese Wege öffnet, 

Anteil erlangen können an der befreienden Zukunft, in der Gott selbst die Zukunft der 

Menschen sein will. Gott nimmt sich in Jesus Christus der unter dem Gesetz des Todes 

und der Macht der Sünde stehenden Menschheit an, er „nimmt sie an sich“, damit ihr – 

biblisch gesprochen – die Basileia Gottes geöffnet werde. Die Wege der Nachfolge führen 

in Gottes Zukunft hinein und sind zugleich die Wege, auf denen das Menschsein der 

Menschen zu seiner Vollendung kommt. Es ist also nicht so, dass das Menschliche hier 

dem Göttlichen Platz machen müsste. Vielmehr bedeutet das Gegenwärtigwerden der 

Gottes-Zukunft zugleich die höchste Steigerung des Menschlichen, da die Menschen hier 

das Geschenk annehmen, ihrer Vollendung in Gott entgegenzugehen – einer Vollendung, 

die sie freilich aus sich selbst nicht erwirken können. 

Die innerweltliche Gegenwart des Göttlichen schließt demnach das Menschliche nicht aus 

dem eigenen Da-Sein aus. Sie bezieht sich vielmehr so auf es bzw. sie bezieht es so in sich 

ein, dass Gott in und unter den Menschen ganz als er selbst da sein und dass die Men-

schen in seiner Gegenwart ganz sie selbst werden können. Ungetrennt und unvermischt: 

Keine menschliche Wirklichkeit wird als solche zu einer göttlichen, naturhaft vergöttlich-

ten Wirklichkeit. Das biblische „Vermischungsverbot“87 bleibt in Kraft. Menschliche 

Göttlichkeitsanmaßungen sind damit gänzlich unvereinbar. Aber wie kann dieses Mitein-

                                                                                                                                                         

Christen anfanghaft Anteil an „neuen und erhabenen Gütern“, „die erhabener als unsere Natur (ΝβΦ4Η) 
sind“ (vgl.  Katechetische Homilien 12, 4 bzw. 12, 10). 
87 Vgl. oben Kapitel 5.1. 



 46 

ander und Füreinander des Göttlichen und des Menschlichen, das im Theorem der hy-

postatischen Union entworfen ist, in personalen Kategorien konsistent gedacht werden? 

Die unvermischte und ungetrennte Einheit des Göttlichen und des Menschlichen besteht 

nach der Christologie des Chalcedonense in einer göttliche Wirklichkeit: in der Hypostase 

des ewig gezeugten Logos. Das ewige göttliche Wesenswort ruft die ihm vollkommen 

entsprechende Antwort im Menschlichen hervor. In der menschlichen Antwort findet der 

ewige Logos jene geschichtlich-welthafte Resonanz, die ihm ein menschliches Da-Sein in 

der Welt gibt: Der „treue Zeuge“ des Wortes – Jesus, der Christus – lebt ganz aus diesem 

Wort und für es. Es ist seine Sendung, seine menschliche Lebenswirklichkeit, Antwort auf 

den Logos zu sein; eine Antwort, in der der Logos selbst spricht, der diese Antwort her-

vorgerufen hat. So haben die Menschen das göttliche Wesenswort in der Antwort88, die 

das ganze Menschsein des Fleisch gewordenen Logos beansprucht – und menschlich 

macht. Das ist im Gedanke der Enhypostasie der menschlichen Natur in der Hypostase des 

Logos ausgesprochen. 

Dieser Gedanke ist von menschlicher Erfahrung her annäherungsweise nachvollziehbar. 

Menschliches Personsein bedeutet Hervorgerufensein89: Es ist ins Leben gerufen und auf 

die Spur eines Lebens in Fülle gerufen von einem Wort, auf das es Antwort sein will. – 

Oder es ist dazu verurteilt, mit einem Wort zu leben, das es ins falsche, zukunftslose Le-

ben „hinein-gesprochen“, gar hineingezwungen hat. Wer möglicherweise – unmöglicher-

weise – Antwort sein muss auf ein Wort, das ihm nicht die Verheißung eines erfüllten 

Lebens zuspricht, sondern das zwiespältige Wort des Misstrauens oder das Wort der Ver-

zweiflung an den Möglichkeiten eines menschlich fruchtbaren Lebens, der wird erfahren 

müssen, dass man von einem solchen Wort nicht leben kann. Es ruft in ein Leben hervor 

und zwingt zu einer Menschen-Existenz, die von der Not beherrscht sind, ein anderes 

gutes Wort zu finden – und es glauben zu können –, oder sich sonstwie gegen das dem 

Menschen hier auf seinen Lebensweg gegebene Wort behaupten zu können. Womöglich 

zwingt es einen Menschen sogar, diesem bösen Wort Recht zu geben und sich selbst zu 

zerstören – es an andere weiterzugeben und auch sie in das Werk der Selbstzerstörung 

                                                 
88 In diesem Sinne gilt als Leitsatz einer jeden christlichen Offenbarungstheologie, dass der Mensch „in 
der Offenbarung Gott zentral im Menschen“ hat; vgl. Hans Urs von Balthasar, Gott redet als Mensch, 
a.a.O., 85. 
89 Ich markiere hier – aus Gründen, die ich noch erläutern werde – die Unterscheidung von Person und 
Subjekt nicht in dem Sinne, wie sie Klaus Müller mit Dieter Henrich vertritt; vgl. von Müller: Streit um Gott, 
222ff. und von Henrich u.a.: Selbstbewusstsein und spekulatives Denken, in: ders., Fluchtlinien. Philoso-
phische Essays, Frankfurt a. M. 1982, 125–181. 



 47 

hereinzuziehen. Menschsein bedeutet jedenfalls, des Wortes nicht mächtig sein, das mich 

in mein personales Leben hervorruft.90 Es bedeutet, einem Ruf zu folgen, der sich mir 

erst erschließt, wenn ich ihn mit allem, was ich bin, zu hören und zu beantworten versu-

che. Dieser Ruf kann mir zum Schicksal werden, wenn er mich dazu verurteilt, ihn zu 

„widerlegen“ oder sein Zerstörungswerk zu vollstrecken. Er ruft mich in meine personale 

Freiheit hervor, wenn er mich auf die Spur meiner Gotteszukunft setzt.91 Woher kommt 

dieser Ruf? Ist er verlässlich? Wie erreicht er mich konkret? 

Wenn das Wort, das mich ins Leben hervorruft, Gottes Wort bezeugt und mir meine 

Gotteszukunft zuspricht, könnte ich mein Leben personal aneignen und frei auf seine 

Bestimmung hin entwerfen. Personales Dasein gründet sich ein in den ihm selbst unver-

fügbaren Grund seines Daseins. Es hört sich ein und spricht sich selbst hinein in das 

Wort, auf das hin es sich selbst ergreifen und leben kann. So erst wird es selbst ein „We-

sen der Gründe“, das sein Leben verantwortet, ein „Wesen der Worte“, die das Wort be-

antwortet und verantwortet, in das es sich hineingehört und in seiner Güte verstanden 

hat. So erst wird es, was ihm von Ethik und Recht von Anfang an zugesprochen wird, 

weil es dazu immer schon berufen ist: eine selbstverantwortliche Person. 

Personalität wird hier verstanden als jenes ursprüngliche „hörende“ Bezogensein, das die 

Menschen-Person dazu hervorruft – herausfordert –, sie selbst zu sein, indem sie sich auf 

ihr Bezogensein bezieht, auf es zu antworten und ihm zu entsprechen versucht. So erst kann 

sie sich auf sich selbst beziehen und sich entsprechen: kann sie sein, was sie ist. Die Per-

son kann in hörendem Bezogensein sich selbst entsprechen, wenn sie von einem guten 

Wort hervorgerufen ist, von dem sie sich gemeint und zu sich selbst hervorgerufen wissen 

oder zumindest erahnen könnte. Ihm entsprechend könnte sie Antwort und zugleich sie 

selbst sein.92 Widersprechen müsste sie den Worten, die sie selbst und die Mitmenschen, 

denen die Person in Interpersonalität zu entsprechen sucht, nicht meinen, sie nicht in ih-

                                                 
90 Diesen „anthropologischen“ Zugang habe ich im Blick auf das Gebet etwas ausführlicher zu entfalten 
versucht in dem Kapitel: Gebet als Gottsuche oder: Ein Versuch über die Schwierigkeit Ja zu sagen, in: 
Gebetsglaube und Gotteszweifel, 61–80. 
91 Vgl. oben Kapitel 6.4. 
92 Hans Urs von Balthasar hat den Personbegriff in vergleichbarer Weise in der Berufung des Menschen 
bzw. (im christologischen Zusammenhang) in der Sendung begründet gesehen (so unter Berufung auf 
einen Brief Denis de Rougemonts, zitiert bei Roger Benjamin, Notion de Personne et Personnalisme, Paris 
1971, 111). Von Balthasar folgert, dass das Personsein des Menschen als Personsein in Christus erst zu 
seiner Vollgestalt kommt: „Teilnahme an der Sendung Christi (oder das, was Paulus im Aufbau der Kirche 
‚charisma’ nennt und was dem Einzelnen als seine ewige Idee bei Gott und seine soziale Aufgabe geschenkt 
wird): das wäre das eigentliche Zentrum der Wirklichkeit von Person“ (ders., Zum Begriff der Person, in: 
ders., Homo creatus est. Skizzen zur Theologie V, Einsiedeln1986, 93–102, hier 100). 



 48 

rem Personsein würdigen. Im Widerspruch gegen solche Missbrauchsworte muss sie dem 

Wort treu bleiben, auf das sie Antwort sein will; muss sie denen treu bleiben, die dieses 

Wort ebenfalls meint und würdigt. Personsein hat seinen Sinn im Entsprechen. Es voll-

bringt seinen Selbstvollzug in dreifacher Entsprechung: Es bezieht sich auf sich selbst, wo es 

dem Wort entsprechen kann, dem es sich verdankt weiß, und wo es denen entspricht, die 

in diesem Wort mit gemeint sind.  Der reflexiv-reflektierende Selbstbezug, der um diese 

bezogene Selbst-Entzogenheit mehr oder weniger ausdrücklich weiß und die darin mög-

lich gewordene Selbst-Entsprechung mehr oder weniger „person-sinngemäß“ vollzieht, 

macht menschliche Subjektivität aus. Die Gestalt der Antwort, in der sich die Menschen-

Person auf ihr Hervorgerufensein bezieht und ihr zu entsprechen versucht, ist ihre Identi-

tät.  

Identität geschieht in Interaktion: Menschen geben dem Ruf Gehör, der sie zu sich selbst 

herausfordert – oder in die Weglosigkeit führt –, indem sie mitmenschlich kommunizie-

ren, kooperieren, rivalisieren, widersprechen, widerstehen, sich behaupten, sich einfühlen 

in die Welt des Anderen, die Einfühlung der Anderen als wohltuend oder als zudeckend 

erfahren. So bedeutet das Hervorgerufenwerden ins Personsein einerseits die Ausbildung 

einer Ich-Perspektive – also der Perspektive der ersten Person –, in der ich mich auf mei-

nen Weg gerufen weiß, zumindest erahne, worauf ich mit meinem Leben zu antworten 

versuche. Dieses Hervorgerufenwerden vermittelt sich mir aber andererseits in Begeg-

nungen mit anderen Menschen, die mich aus ihrer Ich-Perspektive wahrnehmen, in ihr 

vorkommen lassen, mich in ihr vielleicht vereinnahmen oder mir gerecht werden wollen. 

Personsein geschieht auf der Schnittstelle zwischen Ich-Perspektive und den Perspektiven 

der Anderen, mit denen ich als Person interagiere – die mich in ihre Ich-Perspektive ein-

beziehen so wie ich sie in meine Ich-Perspektive einbeziehe: in Einfühlung, Abgrenzung 

und Koordination der jeweiligen Perspektiven. Menschliches Personsein vollzieht sich 

deshalb in der Spannung zwischen Selbstbehauptung und mitmenschlicher Entsprechung: 

Die Selbstbehauptung ist angefordert, wo ich meine Ich-Perspektive in den mir auferleg-

ten Fremd-Perspektiven der anderen nicht gewürdigt erfahre. Mitmenschliche Entspre-

chung wird als personkonstituierend erfahren und als erfüllend erlebt, da und insofern mir 

in den anderen der Hervor-Ruf hörbar wird, in dem ich mich zu mir selbst hervorgerufen 

weiß.  In der Ich-Perspektive beziehe ich mich als Subjekt auf andere – und darin auch 

auf den Logos, der mich selbst in mein Personsein hervorruft. In der Perspektive der An-



 49 

deren komme ich als Objekt vor, auf das sie sich als Subjekte beziehen: wenn es gut geht 

als Objekt mit Subjekt-Qualität, gar als Mitsubjekt, von dem sie sich angehen und anspre-

chen lassen, indem sie sich auf mich beziehen. Wenn es nicht so gut geht, als missbrauch-

tes Objekt, das sich gegen seine Entwürdigung als Subjekt selbst behaupten muss. 

Versucht man von diesem anthropologischen Zugang her die christologische Problematik 

der hypostatischen Union zu formulieren, wird man so viel sagen können: Der Logos, der 

das Personsein Jesu Christi hervorruft und es in diesem Sinne ausmacht, ist das Wesens-

wort Gottes selbst, seine Selbstzusage und darin die Herausforderung, auf diese Selbstzu-

sage hin bzw. in ihr zu leben. Das Personsein Jesu, des Christus, ist gegründet, ja es ist 

gegeben in dem Hervorruf, aus dem er lebt. Und es ist ihm – als Mensch – geschenkt, sich 

mit diesem Hervorruf ganz und gar identifizieren zu können, also seine menschliche Iden-

tität ganz darin zu haben, diesen Hervorruf als Zeuge des Logos selbst mitzuverantwor-

ten. Die Person ist im Wort, im Gott-Logos. Die göttliche Person des Logos ist das Gesche-

hen des Gotteswortes. Die Personalität des Gotteswortes aber „trägt“ die ganz und gar 

menschliche Kommunikation des Wortes als Zeugnis, in die der Mensch Jesus von Nazaret 

sich ganz hineingibt – und genau so seine menschliche Freiheit wie sein Menschsein ü-

berhaupt realisiert.93 

Jesu Menschsein wird ganz von diesem Zeuge-Sein in Anspruch genommen. Als Zeuge 

reagiert er nicht nur auf das Wort, sondern stellt ihm sein ganzes Leben zur Verfügung, so 

dass es das ihm zugesprochene Wort selbst bewahrheitet. Er entspricht ihm, entspricht dar-

in dem Vater, der ihn sandte, wie dem göttlichen Wesenswort, auf das er menschliche 

Antwort ist. Als Zeuge bezieht er sich menschlich auf den Logos, um ihn selbst auf 

menschliche Weise zu leben. So ist er ein menschliches Subjekt. Und so ist er als Mensch 

die Antwort, „Wort und Sprache Gottes in Wort und Sprache des Menschen. Sterblicher 

                                                 
93 Es wäre mit dem Dogma von Chalcedon nicht vereinbar, dem Fleisch gewordenen Logos – der Gott-
Person Jesus Christus – den menschlichen Willen abzusprechen. Die Zeugenexistenz Jesu beruht ja 
menschlich gerade darauf, dass er ihr Hervorgerufensein durch den Logos zum Inhalt ihrer Freiheit 
macht. Diese Einsicht musste in der Nachgeschichte des Chalcedonense mühsam gegen monotheletische 
Konzepte (Ein-Willens-Konzepte) errungen und begrifflich durchdacht werden. Vgl. zum Überblick: The-
resia Hainthaler, Art. Monotheletismus, Monenergetismus, in: W. Kasper u.a. (Hg.), Lexikon für Theolo-
gie und Kirche, 3. Auflage, Bd. 7, Freiburg – Basel – Wien – Rom 1998, 430–431. Zu den hier angespro-
chenen Folgeproblemen des Dogmas von Chalcedon, mit denen man in der Perspektive neuzeitlichen 
Freiheitsdenkens verschärft konfrontiert ist, vgl. Georg Essen, Die Freiheit Jesu. Der neuchalkedonische 
Enhypostasiebegriff im Horizont neuzeitlicher Subjekt- und Personphilosophie, Regensburg 2001. Ich will 
nicht verschweigen, dass ich aufgrund eines anderen Freiheitsverständnisses zu einer von Essens Konzept 
in Einzelfragen abweichenden Einschätzung der christologischen Problemlagen komme. 



 50 

Mensch als Sprache des unsterblichen Gottes.“94 in ihm wird den Menschenschwestern 

und Menschenbrüdern vom Logos selbst das Wesenswort Gott zugesagt. Die Menschen-

natur ist dem Logos hypostatisch geeint, da sie aus ihm und für ihn lebt, so dass es die 

menschliche Identität Jesu von Nazaret ausmachte, die dem Logos ganz und gar entspre-

chende Antwort zu sein, an der die Menschen das Wort haben. 

In welchem Sinne aber ist der Mensch Jesus, der treue Zeuge des Logos, der göttlichen 

Natur hypostatisch geeint? Da ihm geschenkt ist, sich ganz mit dem ihm zugesagten Lo-

gos identifiziert zu wissen – was sonst keinem Menschen geschenkt ist –, wird er als 

Mensch zum Dasein Gottes in der Menschenwelt bzw. ist er dieses Dasein Gottes von 

Anfang an, da dieses Leben von seinen Anfängen an ganz aus dem Geist Gottes ist. In 

ihm ereignet sich Gottes Dasein für die Menschen. Das Gott – dem Vater und dem Lo-

gos, in dem Gott sich ausspricht – vollkommen entsprechende menschliche Leben des 

Messias Jesus ist ein ganz und gar mitmenschliches: Jesus ist Person unter menschlichen 

Personen. Aber der Person-Sinn seines mitmenschlich-interpersonalen Daseins aus dem 

heiligen Pneuma ist es, sein vollkommenes Gott-Entsprechen den Menschen zugute zu 

leben: Gott will den sünden- und todverfallenen Menschen zu ihrem Heil entsprechen. Er 

will ihnen schöpferisch-versöhnend gerecht werden, sodass sie ihrerseits von Neuem 

Gott entsprechende Menschen werden können. Gott aber entspricht sich selbst im Logos 

ewig darin, als die alles in sich einbergende Liebe gegenwärtig zu werden. Heilsgeschicht-

lich entspricht er sich deshalb konkret geschichtlich darin, den Menschen heilsam zu ent-

sprechen; ihnen so zu entsprechen, dass sie ihm entsprechen und an seiner Liebe Anteil 

haben können.  

So hat der Person-Sinn des menschlichen Daseins Jesu – die Menschen-entsprechende 

Präsenz in der Geschichte des Unheils und des Todes – in der ewigen göttlichen Selbst-

entsprechung des Logos seinen Grund: In Jesus, dem Christus, entspricht Gott sich 

selbst, da er als die sich entäußernde und schrankenlos gerecht werdende Macht der Liebe 

den Menschen entspricht. Jesu menschliches Personsein ist nichts Zweites neben dem 

göttlichen Personsein des ewigen Logos. Es transzendiert sich vielmehr in das Personsein 

                                                 
94 Hans Urs von Balthasar, Das Ganze im Fragment. Aspekte der Geschichtstheologie, Einsiedeln 21990, 
264. Von Balthasar setzt voraus, was oben in anthropologischer Annäherung „angedacht“ wurde (vgl. mit 
Bezug auf H. U. von Balthasar die Fußnote 141 dieses Kapitels): „der Mensch ist als geist-leibliche Krea-
tur schon Sprache Gottes, Anrede, die sich als solche vernimmt und damit zur Antwort begabt ist.“ Die-
ses Wort- bzw. Antwort-Sein des Menschen, sein Person-Sein, „redet entscheidend mit im Wort und Sein 
Christi.“ Im Fleisch gewordenen Menschen-Dasein des Logos ereignet sich aber – so von Balthasar – das 
vollkommene „Durchwortetwerden des Fleisches“ (ebd., 266f.).  



 51 

des Logos, da sein personal-menschlicher Entsprechungssinn der göttlichen Selbstent-

sprechung entspricht.95 Gott aber identifiziert sich – sein Gottsein – mit dem Zeugnis 

seines Messias von Anfang an und bis zu dessen geschichtlichem Ende am Kreuz. Er „ve-

rifiziert“ dieses menschliche Entsprechen, er lässt es wahr sein. So kann der treue Zeuge 

in der Welt der Menschen „Gott handeln“, Gottes Logos mit Autorität sagen und Gott an 

sich selbst zeigen – in der Lebens- und Glaubenspraxis des bis zum Kreuz „demütigen“ 

Messias. Man wird in trinitätstheologischer Perspektive die göttliche Hypostase des Lo-

gos, die das Personsein des Fleisch gewordenen Logos in seinem geschichtlich-

mitmenschlichen Dasein konstituiert, von der einen Gottesnatur darin unterscheiden, dass 

der Logos dieser Gottesnatur vollkommen teilhaftig ist, die Gottesnatur aber nicht konsti-

tutiv wird für das Menschsein – die menschliche Natur – Jesu Christi. Sonst käme es ja zu 

einer Vermischung zwischen göttlicher und menschlicher Natur. 

Diese subtilen Unterscheidungen mögen sich übertrieben spitzfindig anhören – als Aus-

geburt der hellenistischen Ontologisierung des biblischen Glaubens. Und man kommt 

nicht umhin zuzugeben, dass sie sich menschlicher Vorstellungskraft weitgehend entzie-

hen. Sie sind unanschaulich, weil sie sich auf Extrapolationen beziehen, auf die hin man 

im Ausgang von der menschlichen Selbsterfahrung nur erste und nicht sehr weit führende 

Schritte zu tun vermag. Es kann also keine Psychologie des menschlichen Bewusstseins 

Jesu geben, keinen ins Einzelne gehenden Nachvollzug des menschlichen Subjektseins 

Jesu, in dem er sich auf das ihm so unvergleichlich Geschenkte und Zugemutete bezogen 

hat. Der Versuch, von menschlich nachvollziehbaren Unterscheidungen her die vom 

Chalcedonense getroffenen Differenzierungen zu deuten, ist gleichwohl theologisch un-

verzichtbar, weil er zentrale Aspekte christlichen Gottesglaubens herausarbeitet: 

• Gottes Vollkommenheit – seine „Absolutheit“ – findet darin ihren höchsten Aus-

druck, dass er im Anderen seiner selbst als er selbst da sein kann. 

• Gottes Dasein in der Welt bedeutet keine naturhafte Vergöttlichung jener mensch-

lichen Wirklichkeit, in der er als er selbst da ist. 

• So realisiert sich Gottes Gegenwärtigwerden nicht in der Negierung des Menschli-

chen. Wo Gott gegenwärtig wird, ist Menschsein zu seiner Vollendung herausge-

                                                 
95 Vgl. meinen Aufsatz: Person, in: P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, Mün-
chen 2005, 351–361. 



 52 

fordert und ermächtigt. Gottes Dasein in der Welt hat die Qualität der personali-

sierenden Inspiration, dieser Herausforderung zu folgen. 

• Gottes Dasein in der Welt hat personale Qualität: die Qualität des Mitmenschli-

chen. Gott widerfährt und offenbart sich den Menschen in einem mitmenschli-

chen, geschichtlichen Gegenüber, in Jesus von Nazaret. 

• So kann Gott auch als er selbst – „in sich selbst“ – keine apersonale Wirklichkeit 

sein. 

Gerade die zuletzt eingeführte Feststellung hat indes seit dem von Fichte ungewollt ausge-

lösten Atheismusstreit die heftigsten Auseinandersetzungen ausgelöst. Bedeutet das mit-

menschliche Dasein Gottes in der Welt denn nicht eine Verendlichung des Göttlichen, 

die den Gottesgedanken rettungslos selbstwidersprüchlich macht? Und kann sich der in 

seiner freien Subjektivität selbst bestimmende Mensch auf einen Gott bezogen wissen, 

der ihm als „äußere“ Wirklichkeit, als sein Gegenüber widerfährt? Würde er damit nicht in 

heteronome Abhängigkeit verstrickt, statt sich – wie in monistischer Perspektive – auf 

den unverfügbaren Innengrund seiner Subjektivität oder auf das ihn unverfügbar durch-

waltende vernünftige Gesetz allen Daseins bezogen zu wissen? Personal bestimmter Theismus 

oder apersonaler oder überpersonaler Monismus, das scheint jene Demarkationslinie zu sein, an 

der bis in die Gegenwart hinein die ausschlaggebenden Fragen eines vernünftig verant-

wortbaren Gottesglaubens zur Entscheidung stehen.96 Was bewegte Fichte zu seiner anti-

personalistischen Intervention gegen einen „theistischen“ Gottesbegriff, die vielen Zeit-

genossen als Leugnung Gottes überhaupt vorkam? Lassen wir ihn selbst zu Wort kom-

men. Den Theisten, die Gott „persönlich“ und deshalb als Bewusstseinswesen denken, 

hält Fichte vor: 

 

„Was nennt ihr denn nun Persönlichkeit und Bewusstsein? doch wohl dasjenige, was ihr in euch selbst 

gefunden, an euch selbst kennen gelernt, und mit diesem Namen bezeichnet habt? Dass ihr aber dieses 

ohne Beschränkung und Endlichkeit schlechterdings nicht denkt, noch denken könnt, kann euch die ge-

ringste Aufmerksamkeit auf eure Construction dieses Begriffs lehren. Ihr macht sonach dieses Wesen 

durch die Beilegung jenes Prädicats zu einem endlichen, zu einem Wesen eures Gleichen, und ihr habt 

                                                 
96 Vgl. dazu die ausführliche Darstellung der „mystischen Option“ des Christentums im 3. Kapitel dieses 
Buches.  



 53 

nicht, wie ihr wolltet, Gott gedacht, sondern nur euch selbst im Denken vervielfältigt … Ihr seyd endlich; 

und wie könnte das Endliche die Unendlichkeit umfassen und begreifen?“97 

 

Allenfalls könnte sich der Mensch in seiner Endlichkeit als vom Unendlichen umgriffen 

begreifen. Und in diesem Sinne identifiziert Fichte Gott mit der die Menschen einbegrei-

fenden sittlichen Ordnung alles Wirklichen: 

 

„Jene lebendige und wirkende moralische Ordnung ist selbst Gott; wir bedürfen keines anderen Gottes, 

und können keinen anderen fassen. Es liegt kein Grund in der Vernunft, aus jener moralischen Weltord-

nung herauszugehen, und vermittelst eines Schlusses vom Begründeten auf den Grund noch ein besonde-

res Wesen, als die Ursache derselben, anzunehmen“98. 

 

 Die Vorstellung eines personalen Gottes wäre für Fichte mit der Unterstellung verbun-

den, Gott sei einer, er sei eine besondere Wirklichkeit neben anderen, und so wirke er gleich-

sam von außen auf anderes ein; er stehe also in diesem Sinne in einem äußerlichen Ver-

hältnis zu allem, was er nicht ist. Gegen diese Unterstellung aber muss – so Fichte in der 

Tradition Spinozas – klargestellt werden, „dass der Begriff von Gott, als einer besondern 

Substanz, unmöglich und widersprechend ist“99.  

                                                 
97 Johann Gottlieb Fichte, Ueber den Grund unseres Glaubens an eine göttliche Weltregierung, in: Fichtes 
Werke, hg. von I. H. Fichte, Bd. 5, Berlin 1971, 175–189, hier 187. 
98 Ebd., 186. 
99 Ebd., 188. In der Spur Fichtes und ebenfalls mit einer – allerdings anders argumentierenden – Bezug-
nahme auf Spinoza kritisiert Ludwig Feuerbach die Vorstellung eines „persönlichen“ Gottes als Projektion 
(wenn von Person statt von Persönlichkeit gesprochen wird, so meint dies den einen Gott statt der drei göttli-
chen Personen; damit sind freilich nicht alle Aspekte dieser Begriffsverschiebung schon abgedeckt). „Das 
Selbstbewusstsein einer wirklichen Persönlichkeit ist“ – so Feuerbach – „stets ein individuell-bestimmtes und 
beschränktes, es ist der Akt, wodurch es sich von einem andern unterscheidet, sich gegen ein anderes ab-
schließt und dadurch sich als sich selbst setzt. Das absolute Selbstbewusstsein ist ein non-ens; man kann 
sich nichts dabei denken; denn was man dabei denken könnte, das wäre die individuelle Bestimmtheit 
dieses Bewusstseins, die aber eben durch das Prädikat ‚absolut’ entfernt wird.“ Eine absolute existierende 
Persönlichkeit ließe sich – so Feuerbach – nur spinozistisch denken. Nur Gott wäre in diesem Falle Per-
son. Feuerbach weiter: „Da aber der Pantheismus durch die Persönlichkeit beseitigt werden soll, da die 
Persönlichkeit nur deswegen zur Gottheit erhoben wird, damit die Personen im Plural ihre Existenz als 
eine wahrhafte begründen und sichern können, die absolute Persönlichkeit nur eine Gluckhenne ist, unter 
deren Fittichen sich die lieben kleinen Personen von der Kälte der Natur- und Vernunftnotwendigkeit 
schützen, da überdem im Begriffe der Persönlichkeit die Vielheit enthalten ist: So ist notwendig der Begriff 
der Persönlichkeit der absoluten Substanz der Begriff einer einzelnen, atomistischen, für sich fixierten 
Persönlichkeit und folglich auch das Selbstbewusstsein derselben ein individuelles, wie das unsrige ist“ (ders., 
Zur Kritik der positiven Philosophie, in: ders., Werke in sechs Bänden, Bd. 2: Kritiken und Abhandlungen 
I, Frankfurt a. M. 1975, 179–205, hier 190). Feuerbach argumentiert also damit, dass die Persönlichkeit 
und ihr „Selbstbewusstsein“ durch individuelle Selbstbehauptung gegen andere Personen konstituiert sei, so 
dass der Begriff einer absoluten Persönlichkeit ein Widerspruch in sich wäre. Damit schließt er den trinita-
risch-relationalen Personbegriff von vornherein aus, der zuvor ja von Hegel ins Spiel gebracht worden war. 
Unendliche „Persönlichkeit“ bedeutet hier „unendliche Unterscheidung seiner von sich selbst“, das Im-
andern-bei-sich-selbst-sein-Dürfen der Liebe (vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Die absolute Religion, 



 54 

Personalität meint Gegenübersein, Äußerlichkeit, Besonderheit. Personen wirken aufein-

ander, bestimmen einander und müssen sich wechselseitig bestimmen lassen. All das 

scheint der Wirklichkeit Gottes gänzlich unangemessen. Von Gott kann – so etwa auch 

Johann Gottfried Herder mit Bezugnahme auf Spinoza – philosophisch nachvollziehbar nur 

als einer in allem das Unendliche auf unendliche Weise wirkenden göttlichen Wirklichkeit 

gesprochen werden: „… was soll Dir der Gott, wenn er nicht in dir ist und Du sein Da-

sein auf unendlich innige Art fühlest und schmeckest und er sich selbst auch in Dir als 

einem Organ seiner tausend Millionen Organe geniesset! … Du genießest also Gott nur 

immer nach deinem innersten Selbst, und so ist er als Quelle und Wurzel des geistigen, 

ewigen Daseins unveränderlich und unaustilgbar in Dir“100. Das Unendliche kann hier 

nicht als das geschichtlich-konkret Begegnende gedacht werden. Jede Konkretion ist ja 

Verendlichung und Begrenzung. Und sie ist dem vernünftigen Urteil des Menschen über 

die Bedeutung des ihm Widerfahrenden zu unterwerfen. Das Unendliche kann aber nicht 

das sein, worüber geurteilt wird, sondern allein das, woraus geurteilt wird: die wahre Unend-

lichkeit der Vernunft, an der der Mensch zuinnerst – in seiner Vernunft – Anteil hat. Gott 

kann nicht „draußen“ in der Welt vorkommen, sondern nur „drinnen“: als der unverfüg-

bare Grund allen Sich-beziehen-Könnens auf die Welt; als Ur-Grund der Vernunft, wor-

aus der Mensch die Möglichkeit empfängt, das ihm Widerfahrende vernünftig und ver-

antwortlich auf sich zu beziehen. 

Mit diesen Alternativen schien von vornherein ausgeschlossen, was oben christologische Ex-

position genannt wurde: die unendliche Intensivierung der Gottespräsenz in einem ge-

schichtlich Begegnenden, das Mitmenschlichwerden Gottes in der Person Jesu Christi, in 

der das menschliche Subjektsein Jesu von Nazaret der Gottesgegenwart des Logos hy-

                                                                                                                                                         

in: Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Bd. 2, hg. von G. Lasson, Nachdruck Hamburg 1966, 
57). „In der Freundschaft, in der Liebe gebe ich“ – so Hegel – „meine abstrakte Persönlichkeit auf und 
gewinne sie dadurch als konkrete. Das Wahre der Persönlichkeit ist eben dies, sie durch das Versenken, 
Versenktsein in das Andere zu gewinnen“ (ebd., 81). Person bzw. Persönlichkeit bedeutet gerade nicht 
„abstrakte“ Selbstbehauptung, sondern – zumal in Gott – „das Selbstablassen (Von-sich-selbst-Lassen; J. 
W.) eben auf seiner höchsten Spitze“ (ebd., 61). Auf Hegels im Kontext  der Dreieinigkeit entwickelte 
Bestimmungen wird unten zurückzukommen sein, auch wenn sein Konzept der absoluten Religion große 
Skepsis verdient. An Feuerbachs Überlegungen ist – wenn man sie „gegen den Strich“ liest – zumindest so 
viel von Bedeutung: Gottes Personalität ist der Hort menschlicher Personalität. Dass dies kein selbstwi-
dersprüchliches Konzept ist, kann einleuchten, wenn der Gedanke der „Persönlichkeit“ und der Person 
mit Hegel und anderen relational gefasst wird. Zum Problemkontext vgl. Josef Schmidt, Philosophische 
Theologie (Grundkurs Philosophie 5), Stuttgart 2003, 228–232.  
100 Vgl. Heinrich Düntzer – Ferdinand Gottfried von Herder, Aus Herders Nachlass, Bd. II, Frankfurt a. 
M. 1857, 263ff. Vgl. die Darstellung der Positionen Fichtes und Herders im „Atheismusstreit“ in: Klaus 
Müller, Streit um Gott, 97ff. und 105ff. 



 55 

postatisch geeint ist. Das wäre ja nach der Christologie des Chalcedonense festzuhalten: 

dass Jesus, der Christus, Gott-Person ist, die mitmenschlich personale, geschichtliche Wi-

derfahrnis Gottes. Ist der Christologie und der Gotteslehre damit tatsächlich Undenkba-

res zu denken aufgegeben und ein in sich widersprüchlicher Gottesgedanke auferlegt, ein 

Gottesgedanke jedenfalls, der die endliche menschliche Selbsterfahrung als Person in 

Gott hineinprojiziert? Ein Gottesgedanke zudem, der den Menschen in seiner vernünftig-

autonomen Selbstbestimmung von einer ihm „äußerlich“ widerfahrenden Gotteswirklich-

keit abhängig machen und damit zur Heteronomie verurteilen würde?  

Der trinitätstheologische Gedanke der christologischen Exposition unterstellt, dass das 

Mitmenschlichwerden Gottes nicht Verendlichung des Unendlichen bedeutet, sondern 

unendliche Intensivierung in konkret-geschichtlicher Gegenwart. Gottes unendliche, un-

erschöpfliche Beziehungswilligkeit und Beziehungsmächtigkeit findet ihren in höchstem 

Maße angemessenen, konkreten Ausdruck in der Geschichte der Erwählung seines Eigen-

tumsvolkes, schließlich in der Erwählung des gekreuzigten Messias Jesus von Nazaret zu 

seiner erlösenden Gottesgegenwart in einer von der Sünde pervertierten Welt. Erblickt 

man – wie es den Schriften des Alten wie des Neuen Testaments entspricht – Gottes 

Vollkommenheit in der Vollkommenheit seines Beziehungswillens und seiner Bezie-

hungsmacht, so wird man es nicht für unangemessen halten, dass Gott seinen Bezie-

hungswillen konkret mitmenschlich lebt und dass er sich in seinem Logos – seiner 

Selbstmitteilungswirklichkeit – ganz in eine geschichtlich-mitmenschliche Realität hinein 

gibt, die seinen Beziehungswillen zum Ausdruck bringt und geschehen lässt. Die Logik der 

Konkretion ist hier die Logik der Liebe: Liebende verwirklichen ihren Beziehungswillen, 

indem sie der Geliebten konkret zeigen, was ihre Liebe bedeutet und vermag, welcher 

Herausforderung sie sich aussetzt und gewachsen sein will.101 

                                                 
101 Zu den systematischen Voraussetzungen des Aufklärungsdenkens wie etwa auch des Historismus und 
deshalb auch zu den oft nicht weiter reflektierten Selbstverständlichkeiten historisch-kritischer Forschung 
steht diese Logik der Konkretion in deutlicher Spannung. Ernst Troeltsch, der in vielem immer noch Maß 
gebende Theoretiker der historisch-kritischen Forschung, hat diese Spannung genau markiert, wenn 
er gegen Hegel(?) mit großer Emphase feststellt: „Das Absolute in der Geschichte auf absolute Weise an 
einem einzelnen Punkt haben zu wollen, ist ein Wahn, der nicht bloß an seiner Undurchführbarkeit schei-
tert, sondern auch an seinem eigenen inneren Widerspruch gegen das Wesen aller historischen Religiosi-
tät“ (Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte, Taschenbuchausgabe München – 
Hamburg 1969, 96). Damit wären der Christologie wie der Trinitätslehre die Grundlagen entzogen. Wer 
von diesen Voraussetzungen aus denkt, wird – als Exeget oder als Historiker – im Bereich der christlichen 
Überlieferungen Religionsgeschichte betreiben, ob er das selbst so sieht oder nicht. Die sogenannte „Plu-
ralistische Theologie der Religionen“ belegt die lange Reihe der Selbsttäuschungen in dieser Frage nur be-
sonders eindrucksvoll, aber keineswegs allein. Man sollte sich deshalb zumindest mit der Frage auseinan-
dersetzen, ob man das Verständnis der biblischen Überlieferungen, die eine Selbstvergegenwärtigung Got-



 56 

Dass mir die Realität eines Beziehungswillens widerfährt, dass sie mich gleichsam von au-

ßen her, von einem Gegenüber her – im Antlitz des Anderen – ergreift, widerspricht nicht 

meiner Verpflichtung zu vernünftig-autonomer Selbstbestimmung: Wenn ich in der Be-

ziehung, die mir hier eröffnet ist und zu der ich hier herausgefordert werde, meine Auto-

nomie verleugnen müsste, so würde sie sich auf meiner Schwäche aufbauen und meine 

Möglichkeiten missachten, diese Beziehung von mir aus mit zu tragen. Es wäre eine durch 

und durch kranke Beziehung, zu der ich mich von meinem Gegenüber verführt sehen 

müsste. Die Logik der Beziehung erfordert und impliziert die Würdigung der Liebenden 

und Geliebten in dem, was sie sind und was sie einbringen können; erfordert die vernünf-

tige Selbstverantwortung der von der Liebe Ergriffenen und in der Liebe einander Zuge-

neigten. Sie erfordert, dass die Herausforderung der Liebe von denen, die sich ihr in die-

ser konkreten Beziehung öffnen, als Weg zu heilem Menschsein verstanden und ergriffen 

werden kann. Die äußerste Konkretheit und Konzentration will hier als das Vernünftig-

Verbindliche im Horizont unbedingter und entsprechend zu verantwortender Geltung 

wahrgenommen und gewürdigt werden. Das gilt in jeder verantwortlichen mitmenschli-

chen Beziehung. Und es gilt mit letztem, unendlich verheißungsvollem Ernst in der Be-

gegnung mit dem Mitmensch gewordenen Logos, mit der unendlich verheißungsvollen 

Herausforderung zur heilsamen Gottesbeziehung, die er als mitmenschliche Gott-Person 

gelebt hat.   

 

 

7.11 Die personalisierende Person-Wirklichkeit des Heiligen Geistes 

 

Das mitmenschliche Gegenübersein Gottes in der Person Jesus Christus bedeutet für die 

Glaubenden die äußerste Herausforderung, da ihnen hier Gott in der Konkretion eines 

sterblichen und der Macht der Sünde ausgelieferten Menschenlebens widerfährt. Das Äu-

ßerste ergreift sie indes zuinnerst. Es wird ihnen zur Faszination, zur Inspiration, zum Ge-

richt, zum Beweg-Grund ihrer Umkehr, zur Hoffnungskraft; mit einem Wort: zu jener 

Gottes-Energie in ihrem Leben, die ihnen innerlicher wird, als sie sich selbst innerlich sein 

                                                                                                                                                         

tes in der Geschichte bezeugen, mit so guten wissenschaftstheoretischen Gründen für naiv halten kann, 
wie man das offenkundig ganz selbstverständlich unterstellt. Dass diese Art von historischer Hermeneutik 
auf einem naiven Missverständnis der hermeneutischen Grundlagen des Christentums beruht, sollte nach 
dem oben Ausgeführten keine leichtfertige Behauptung mehr sein. 



 57 

könnten102, und sie zuinnerst in die Ankunft der Gottesherrschaft hier und jetzt einbe-

zieht. Diese Gott-Ergriffenheit wird theologisch als Wirken des Heiligen Geistes identifi-

ziert. In ihr geschieht die der christologischen Exposition korrespondierende pneumato-

logische Inklusion: Der Konkretheit des mitmenschlich-personalen Gegenübers korres-

pondiert die Universalität des Gottes-Horizonts der zukünftig-gegenwärtigen Gottesherr-

schaft, die von den einzelnen Menschen in der geistgewirkten Bekehrung zuinnerst Besitz 

ergreift und in ihrem Zeugnis das Angesicht der Menschenwelt auf Gottes Zukunft hin zu 

verändern anfängt. 

Gottbegegnung und Gottesgegenwart hat immer diese beiden Dimensionen: Gott widerfährt 

mir im konkreten Gegenüber der zu unserem Mitmenschen geworden Gott-Person des 

Logos. In dieser mitmenschlichen Face-to-face-Beziehung, die den Nachgeborenen frei-

lich durch Zeugnistexte vermittelt ist, ergreift uns zuinnerst, was dieses Gegenüber selbst 

beseelt und inspiriert hat, sodass wir das Wort vernehmen können, auf das sein Men-

schenleben die schlechthin authentische Zeugen-Antwort war: den Gott-Logos, den Jesu 

Menschenleben gültig kommunizieren konnte, weil es ein Leben ganz aus dem Heiligen 

Geist war. Gottes Selbst-Kommunikation realisiert sich im personalen Gegenübersein 

und in jenem Innerlichwerden, das die Menschen ihrerseits zu „Kommunizierenden“ 

macht: Sie gewinnen Anteil am Gottesgeist und kommunizieren ihn, da sie Zeugnis geben 

von seiner verwandelnden Kraft; da man ihnen nun ansieht, wie Gottes Herrschaft mitten 

in dieser Welt anfängt. Gegenüber und zuinnerst, die herausfordernde Konkretheit – die 

„Äußerlichkeit“ – des Anderen und die zuinnerst ergriffene Teilhabe: kennzeichnen diese 

beiden Kommunikationsdimensionen nicht jeden Vollzug von Kommunikation, der die-

sen Namen wirklich verdient? 

Mein Gegenüber fordert Aufmerksamkeit, Konzentration auf seine Präsenz: Ich sollte mich 

in ihn, in sie vertiefen, fast schon verlieren, die Botschaft seiner Augen, seiner Worte, des 

Leibes, eines ganzen Lebens hören und erspüren. Ich sollte ganz Ohr sein, ganz nach au-

ßen gewendet. Ich sollte mich seinem Antlitz – seinem Β∆ΦΤΒ≅< – aussetzen, mich 

ihm ausliefern. Ich sollte zulassen, dass es in meine Selbstbezogenheit einbricht und mich 

mit Leib und Seele, mit Fühlen und Denken und Handeln in Anspruch nimmt (Emmanuel 

Lévinas). Ich sollte würdigen, was er oder sie in sich und für sich selbst sind, sollte sie frei-

lassen in ihr Leben, ihr Dasein vor allem Für-mich-Sein. Ich sollte wahrnehmen, was sie 
                                                 
102 Vgl. Aurelius Augustinus, Confessiones III, 6, 11 (dort allerdings ohne ausdrücklichen pneumatologi-
schen Bezug). 



 58 

von sich aus bedeuten. Ich sollte Augen und Ohren haben für das Wort, das sie sagen, für 

die Botschaft ihres Lebens, für den Logos, den sie bezeugen. Nur so könnten sie mir Ge-

schenk sein, eine Gabe, in der sie sich selbst mir geben; eine Gabe, die mein Nehmen 

durchbricht, mir mehr und anderes gibt, als ich mir nehmen will. Je konkreter mir mein 

Gegenüber wird, desto mehr Selbstbestimmung und Freiheit kann ich ihm ansehen, desto 

artikulierter und bestimmter ist die Botschaft, die mich von ihm her erreicht. 

Diese Botschaft aber will mich erreichen. Sie will mein Innerstes erreichen und mich „für 

sich einnehmen“. Wenn diese Botschaft ein Geschenk an mich sein will, wenn sich mir in 

ihr gar ein Mensch selbst geben will, dann will sie nichts sehnlicher, als mich zu einer 

Antwort bewegen, in der ich (mich) zutiefst einstimme auf die Botschaft, die doch ganz 

und gar mir gilt. Wenn es gut geht, springt die Faszination über, in der mir die Botschaft 

zugesprochen ist; bewegt sie mich zur Antwort. Sie schenkt sich mir und schenkt mir 

auch dies noch: dass ich das Geschenk, das sie ist, annehmen kann. Die Gabe nimmt 

mich für sich ein. Sie nimmt mich mit. Wenn es gut geht, nimmt sie mich mit in die Frei-

heit: Ich gefunden habe, was ich will und soll, den Schatz im Acker, über den hinaus ich 

nichts suchen müsste; den ich nur so zu finden suchen müsste, dass ich mich von ihm 

ganz und gar einnehmen lasse. Dass es mich zuinnerst ergreift und mitnimmt: darauf zielt das 

mir von meinem Gegenüber gesagte Wort, wenn es von Herzen kommt. Und es darf 

mich ergreifen und mit sich nehmen, wenn es mich in die Freiheit führt – und nicht in die 

Zweideutigkeiten der halbherzig hergesagten Worte verstrickt, in die Eigeninteressen, die 

mich durch Lügen, Parolen und Schlagworte verführen.  

Mehr als ein Hinweis von Ferne auf Gottes Selbst-Kommunikation im Fleisch geworde-

nen Logos durch das Heilige Pneuma ist mit diesem Hinweis auf die zwei Dimensionen 

von Kommunikation nicht gegeben. Aber man möge diesen Hinweis theologisch nicht 

gering schätzen. Er lässt eine Logik der Selbstmitteilung erahnen, deren Spur sich auch 

der Trinitätstheologie einzeichnet und Wege gläubigen Verstehens bahnt. Gott sagt sein 

Wesenswort. Und dieser Gott-Logos ist seine Selbstzusage. Er ist sein Versprechen, im Ver-

nehmen und in der Annahme seiner Selbstzusage öffne sich den Menschen der Weg in 

die von Gerechtigkeit und Würdigung beherrschte Gottesherrschaft. Im Fleisch gewor-

denen Logos findet Gottes Selbstzusage die Konkretion eines Menschenlebens, das ganz 

aus dieser Selbstzusage lebt, sie nach dem Dogma von Chalcedon selbst lebt. Gott gibt sich 

den Menschen in diesem Menschen. Er gibt sich in ihre Hand, damit sein Logos in ihrem 



 59 

Leben konkreten Widerhall finden und die Zeugnisantworten der Glaubenden hervorru-

fen kann. Er ist ihr Gegenüber, Ruf, zugewandtes Antlitz, Β∆ΦΤΒ≅<. So können sie ihn 

zu ihrem Objekt machen, aus dem Blick und aus der Welt zu schaffen versuchen. Das 

Wesenswort Gottes ruft und fordert sie heraus, stiftet sie an, aus dieser Gottes-Gabe zu 

leben und zu bezeugen, wie es das Menschsein verwandelt, wenn man sich ihr öffnet. Es 

ruft in die Entscheidung, ihm zu glauben und sich von ihm auf den Weg der Nachfolge 

durch die Welt in die Gottesherrschaft senden zu lassen, Jesus-Nachfolge zu wagen. 

Das heilige Pneuma „haucht“ den Mut zu, dem Wort zu glauben und seine Herausforde-

rung anzunehmen: unmerklich wie ein Hauch eben, und bewegend zu jener Bewegung 

des Herzens, aus der ebenso unmerklich der Mut und die Hoffnung hervorkommen, sich 

in die Zukunft hineinzuwagen, die Gottes Selbstzusage öffnet. Gott gibt sein Wort. Er 

nimmt es nicht zurück, wenn die Menschen sich ihm verschließen, wenn sie es nicht in 

sich „hinein lassen“. Und er gibt seinen Geist, die Kraft der Bekehrung, die die Menschen 

für sein Wesenswort einnimmt, die sie mitnimmt zum Vater, dorthin, wo sie den Raum – 

die „Wohnung“ – haben, bei ihm, ja in ihm sie selbst zu sein (vgl. Joh 14,2–10). Der Geist 

geht aus von der Gott-Person des in Jesus Christus Fleisch gewordenen Logos. Von 

ihm – von seinem menschlichen Zeugnis für das Gotteswort – springt die Reich-Gottes-

Faszination über auf die Menschengeschwister, die bei ihm sind und mit ihm sein wollen. 

Ursprünglich aber geht der Geist vom Vater aus, um das Menschsein Jesu hervorzurufen 

und einzubergen in das so menschlich faszinierende und herausfordernde Zeugnis für 

Gottes Wesenswort. Jesus Christus hat sich ganz von diesem Geist durchdringen und 

vom Logos einnehmen lassen. Und so geht der Geist auch von ihm aus, die Menschen 

zur Jesus-Nachfolge zu bewegen.103 

                                                 
103 Der hier gewählte Zugang über den Gedanken der heilsgeschichtlichen Selbstmitteilung Gottes ent-
spricht in etwa Karl Rahners Skizze in seinem grundlegenden Mysterium Salutis-Beitrag zur Trinitätslehre. 
Rahner geht hier von der Annahme aus, „dass, wenn Gott überhaupt in Selbstmitteilung (…) aus sich frei 
heraustritt, es eben gerade der Sohn ist und sein muss, der geschichtlich im Fleisch als Mensch erscheint, 
und es gerade der Geist ist und sein muss, der die glaubende, hoffende und liebende Annahme dieser 
Selbstmitteilung durch die Welt (als Schöpfung) bewirkt. Insofern die eine, sich notwendig in diesen bei-
den komplementären Aspekten ereignende Selbstmitteilung Gottes frei ist, ist Inkarnation und Geistsen-
dung Gottes frei, auch wenn der Zusammenhang dieser Momente untereinander notwendig ist“ (Der 
dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, in: J. Feiner – M. Löhrer (Hg.), Mysteri-
um Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, Bd. 2, Einsiedeln – Zürich – Köln 1967, 317–401, 
hier 373). Klärungsbedürftig erscheint mir, wie genauer von Gottes Freiheit zu sprechen ist. Zu der für 
Rahners Beitrag grundlegenden These, die (heils-)ökonomische Trinität sei die immanente Trinität und 
umgekehrt (vgl. ebd., 329), wird noch Stellung zu nehmen sein; ebenso zu seinem Versuch, den trinitäts-
theologischen Personbegriff zu übersetzen. Josef Wohlmuth ist in seiner Relecture des Rahnerschen Ansat-
zes auf die „Deduktion“ der beiden Selbstmitteilungs-Dimensionen nicht weiter eingegangen. So erscheint 



 60 

Die Irenäus-Metapher der beiden Hände Gottes gewinnt hier neue trinitätstheologische 

Prägnanz: Gott gibt sich hinein in die Mitmenschlichkeit des Fleisch gewordenen Logos. 

Sein Logos nimmt Fleisch an; er nimmt – durch den Geist – ein Menschenleben für sich 

ein, sodass es die Konkretheit der Gottesgabe sein kann: im authentischen Zeugnis für 

das Wort. Gott nimmt die Menschen durch seinen Heiligen Geist für sich ein, um sie so in 

die Freiheit der Kinder Gottes einzuführen und der Gottesherrschaft entgegenzuführen. 

Er gibt und nimmt. Aber er nimmt, indem er gibt, alles gibt, was er geben kann. Und er 

nimmt, damit die Menschen wahrhaft Anteil haben an seiner Gabe, damit sie – durch die 

pneumatologische Inklusion – eingeholt werden in die eschatologische Heilswirklichkeit 

der Gottesherrschaft. 

Die christologische Exposition geschieht in der personal-mitmenschlichen Wirklichkeit 

Jesu Christi. Die Rede von der Gott-Person ist hier zwar im Blick auf die innere Konstitu-

tion dessen, was die Christologie nach Chalcedon „hypostatische Union“ nennt, in höchs-

tem Maße erläuterungsbedürftig. Aber sie ist zunächst einmal plausibel: Jesus Christus ist 

den Glaubenden das Antlitz Gottes, das ihnen zugewandte Β∆ΦΤΒ≅< Gottes, Gottes 

Zuwendung in Person. In welchem Sinne wäre vom Heiligen Geist als Person zu spre-

chen? Mobilisiert der Gedanke der pneumatologischen Inklusion nicht eher monistische 

Assoziationen, Vorstellungen des Einbeziehens und Einbezogenwerdens; Vorstellungen 

eines vor- oder überpersonalen Einheitsgrundes, in den die zu einer überpersonalen 

Vollendung gelangenden Menschen eingelassen wäre?  

Es ist ohne weiteres einzuräumen, dass die Vorstellungen, die in der Pneumatologie mit 

dem Personbegriff verbunden sind, sich von denen, die in der Christologie leitend sind, 

deutlich unterscheiden. Das Verständnis von Person ist hier nicht mit dem des Antlitzes 

assoziiert und mit der Erfahrung personalen Gegenüberseins verbunden, sondern mit 

dem des mich zuinnerst Ergreifenden, Verwandelnden und in Freiheit Setzenden. In mit-

menschlich-personaler Kommunikation sind diese beiden Dimensionen unmittelbar mit-

einander gegeben. Sie prägen beide die Beziehungswirklichkeit des Entsprechens (auch 

des Widersprechenmüssens), des Miteinander-, Füreinander- (auch Gegeneinander-) und 

Ineinanderseins. Sie kennzeichnen den interpersonalen Vorgang, in dem Menschen am 

                                                                                                                                                         

mir sein trinitätstheologischer Rekurs auf die beiden heilsgeschichtlichen „Offenbarungsorte“ bzw. „Of-
fenbarungsgestalten“ des Fleisch gewordenen Logos und des Geistes etwas additiv. Er kann deshalb auch 
nicht einsichtig machen, warum es nur diese beiden heilsgeschichtlichen „Offenbarungsgestalten“ gibt und 
geben kann; vgl. Trinität – Versuch eines Ansatzes, a.a.O., 37–43). 



 61 

und im Anderen sie selbst werden, zu dem werden, was sie sind: Personen. Der Glaube 

an Gottes Vollkommenheit, die größer ist als alle menschlich nachvollziehbare Vollkom-

menheit, und an Gottes vollkommene Selbstmitteilung provoziert die christliche Theolo-

gie, diesen Gedanken „weiter“ zu denken. Weiter wird sie nicht kommen als bis zur 

Schwelle des lobpreisenden Verstummens, der Doxologie, die solche Vollkommenheit als 

unbegreiflicherweise geschehen und geschehend vor Gott und den Mitmenschen zur 

Sprache bringt. Aber an die Schwelle führt sie der Gedanke, dass Gott vollkommen in 

diesen beiden Kommunikations-Dimensionen gegenwärtig ist, dass sie deshalb seine eige-

ne Wirklichkeit sind, nicht nur Aspekte einer weiteren, diese Aspekte noch einmal umgrei-

fenden Wirklichkeit. Alles, was Gott ist, ist er auf vollkommene Weise, in der Vollkom-

menheit freilich, die ihm und ihm allein entspricht. So ist der Heilige Geist Gottes-

Hypostase, „Handeln“ Gottes, in das er als der Handelnde vollkommen eingegangen ist 

und eingeht: sein Dasein im Menschen, das ihm ebenso entspricht wie den Menschen, 

denen es zugute kommt. 

Von diesem inwendigen Dasein als Person zu sprechen ist zwar ein semantisches Wagnis. 

Aber man wird dieses Wagnis trinitätstheologisch eher eingehen können, wenn man das 

Dasein des Heiligen Geistes als vollkommene Realität der kommunikativen Präsenz Got-

tes zu verstehen versucht. Diese kommunikative Präsenz widerfährt mir im Gegenüber 

des zu meinem Mitmenschen gewordenen Logos, dessen Gegenübersein mir nicht als 

Entfremdung widerfährt. So geschieht sie mir auch nicht als Einschränkung meiner per-

sonalen Freiheit, vielmehr gerade als die Herausforderung, mich in die Gotteszukunft 

hineinzuwagen, in der ich als Person interpersonal gewürdigt sein werde – mit-daseiend mit 

dem Gott, dessen Dasein mir jetzt schon in Jesus Christus widerfährt. Gottes kommuni-

kative Präsenz geschieht mir zugleich als das Mitgenommenwerden in diese Gotteszu-

kunft, als das Einbezogenwerden in die Gottesfreiheit, in der sich für mich die eschatolo-

gische Identität von Sollen und Wollen ereignen wird; als das Mitgenommenwerden auf 

der Spur Jesu Christi, in der sich diese Identität als meine personale Identität abzeichnet, 

in der ich über die Objektivierung hinaus, die mir interpersonal oder im Naturprozess 

zugefügt werden, zum Subjektwerden erwache104: Ich darf mich auf ein Bezogensein be-

                                                 
104 Das kirchliche Bekenntnis nennt den Heiligen Geist darüber hinaus den Lebenspender, Lebenserwe-
cker (vgl. die Formel des „Nicäno-Constantinopolitanums“: dominum et vivificantem; DH 150). Er ist der 
ursprünglich Schöpferische, der zur Lebendigkeit Bewegende, der das kreatürliche Leben auch über den 
Umkreis des personalen Lebens hinaus zur Lebendigkeit Erweckende. Von dieser Lebens-Universalität 
des Geistwirkens spricht eindrücklich Fridolin Stier: „Wüsste ich, was das Wirkende war, das den Laut des 



 62 

ziehen, von dem her und auf das hin ich mich auf mich selbst und auf alle anderen Wirk-

lichkeiten beziehen kann und in keiner dieser Beziehung nur noch als Objekt vorkomme. 

Indem Gottes Dasein im Heiligen Geist mich so für Gott einnimmt und in die Gottes-

freiheit mitnimmt, personalisiert es mein personales Dasein als personales Mit-Dasein mit 

dem Gott, der mein Dasein will – der nicht ohne mich sein will. 

Ich habe oben versuchsweise davon gesprochen, auch das Dasein Gottes im Heiligen 

Geist dürfe vielleicht als „hypostatische Union“ bezeichnet werden. Dieser Sprach-

gebrauch ist trinitätstheologisch wie pneumatologisch eher ungebräuchlich und insofern 

auch missverständlich, als ja pneumatologisch nicht vom enhypostatischen Geeintsein 

einer menschlichen Subjektivität mit einer göttlichen Person gesprochen werden kann, 

sondern allenfalls vom enhypostatisch-eschatologischen Geöffnetsein menschlicher 

Glaubensexistenz durch das Wohnungnehmen des Gottesgeistes in ihr. Der vorgeschla-

gene Sprachgebrauch wäre nur aufschlussreich, wenn er ein wenig Licht bringen könnte 

in die theologische Rede vom personal-personalisierenden Dasein Gottes in den Men-

schen. Dazu einige Hinweise: Der Geist ist – so mein terminologischer Vorschlag – der 

die menschliche Freiheit wachrufenden Reich-Gottes-Motivation hypostatisch geeint. Er 

ist dieses Wachrufen. Aber er ist es so, dass er nicht zu einer menschlichen Motivation 

wird und diese menschliche Wirklichkeit gleichsam naturhaft vergöttlicht, sondern indem 

er menschlicher Motivation und Freiheit jene Zukunft vergegenwärtigt, auf die hin Men-

schen sich in die alles mit sich erfüllende Gotteszukunft hineinwagen können. Damit ist 

das Verhältnis von Natur und Gnade angesprochen und insbesondere jener Primat der 

ungeschaffenen Gnade zur Geltung gebracht, der von Karl Rahner immer wieder gegen 

den neuscholastischen Schulbetrieb eingefordert wurde.105 Das Modell der hypostatischen 

Einigung ermöglicht es hier, den gnadentheologischen Leitsatz „gratia supponit naturam 

et perficit illam“106 (die Gnade setzt die Natur voraus und vollendet sie) in Analogie zum 

                                                                                                                                                         

Taubers erweckte, und das Lied der Nachtigall, und das Hüääh! des Bussards, wüsste ich das in der Art 
des innerlichsten Innewerdens, gäbe sich mir dieses Wirkende gar selbst zu erkennen …, vielleicht er-
schräke ich, sänke dahin, hin- und hineingerissen in die unendliche Urfülle der Laute und Lieder, die in 
diesem Wirkenden tönen, und fände, dass es – Es – ES selbst ein Singendes ist … Wüsste ich, würde ich es 
inne – das – Das – DAS!! (An der Wurzel der Berge, 11).  
105 Das hat genau nachgezeichnet: Peter Hardt, Genealogie der Gnade. Eine theologische Untersuchung 
zur Methode Michel Foucaults, Münster 2005, Teil III (203–334).  
106 Vgl. Bernhard Stoeckle, „Gratia supponit naturam“. Geschichte und Analyse eines theologischen Trak-
tats, Rom 1962. Die freiheitstheoretische Dimension dieses Leitsatzes wird schon früh lehramtlich zur 
Geltung gebracht. Gegen den Pelagianismus wird festgehalten: „Durch diese Hilfe und Gabe Gottes wird 
der freie Wille nicht beseitigt, sondern befreit … Gott wirkt in uns, dass wir wollen und tun, was er will … 
so dass auch wir Mitwirker sind mit der Gnade Gottes“ (DH 248). 



 63 

christologisch-chalcedonensischen „unvermischt und ungetrennt“ zu denken: Das Wirken 

des Heiligen Geistes – seine „Einwohnung“, die Wirksamkeit der ungeschaffenen Gna-

de – personalisiert den Menschen, ohne seine menschliche Wirklichkeit aufzuheben. Das 

Personsein der Glaubenden wird dadurch nicht – hier liegt eben der Unterschied zur 

Christologie – das Personsein einer göttlichen Hypostase. Es wird jedoch immer mehr, 

was es ist, da es sich vom Heiligen Geist einführen lässt in die endzeitliche Gottesgemein-

schaft. Für den begnadeten Menschen ist und bleibt die Wirklichkeit Gottes das Andere 

seiner selbst, sein unbegreifliches, „ganz Anderes“, das ihm nie zu eigen werden kann. 

Von Jesus Christus sagt die Theologie darüber hinaus, er war und sei Gottes eigene Wirk-

lichkeit. So darf von ihm auch gesagt werden, dass die Gotteswirklichkeit des Logos nicht 

schlechthin das Andere seiner selbst war und ist, dass er als Mensch den Logos bezeugte, 

der ihm durch die Inkarnation des Logos zu eigen geworden war, da er als Mensch ganz 

in die Personwirklichkeit des Logos aufgenommen war. 

Diese elementare Unterscheidung der Christologie von der Gnadenlehre darf aber nicht 

verdecken, dass diese in einem pneumatologisch zu fassenden Zusammenhang stehen, 

den ebenfalls Karl Rahner herausgestellt hat. Die „Welt- und Geistesgeschichte“ ist theolo-

gisch – so Rahner – von Anfang an zu verstehen als die von Gott hervorgerufene „Ge-

schichte einer Selbsttranszendenz in das Leben Gottes hinein … welche Selbsttranszen-

denz in dieser ihrer letzten und höchsten Phase identisch ist mit einer absoluten Selbst-

mitteilung Gottes, die denselben Vorgang von Gott her gesehen sagt.“ Menschliche 

Selbsttranszendenz ist – so Rahner weiter – hervorgerufen und getragen von der Gnade, 

in der der Heilige Geist das Sichtranszendierenkönnen mitteilt und darin sich selbst – 

Gott selbst – mitteilt. Die hypostatische Einung des Logos mit dem Menschen Jesus 

Christus ist dann gleichsam der geschichtlich-einmalige, höchste Fall der Begnadung, bei 

dem ein Mensch sich rückhaltlos dem Wirken der Gnade überantwortete, so dass sein 

Menschsein die Selbstgegenwart Gottes in der Welt sein konnte. Menschliche Selbsttrans-

zendenz in der Gnade ist hier – in hypostatischer Union – Gottes Selbstgegenwart. So 

wirkt nun vom Gott-Menschen Jesus Christus – im gnadentheologisch zu präzisierenden 

Sinn – die Gnade in die Welt hinein, damit sie die Welt der Gottferne und der Sünde in 

Gottes Herrschaft verwandle; damit das Wirken der Gnade nicht nur geschichtlich-



 64 

einmalig im Gott-Menschen, sondern universal die Selbsttranszendenz der Schöpfung in 

die lebendige, eschatologische Gottesgemeinschaft bewirke.107 

Rahners Konzept legt die Rückfrage nahe, ob denn das eschatologische Zum-Ziel-

Kommen der Selbstmitteilung Gottes in der Gnade alle Menschen in der Vollendung zu 

Gott-Menschen machen werde. Hier wäre zu unterscheiden zwischen jener vollendeten 

Selbstgegenwart Gottes in Jesus Christus, die diesen zum gott-menschlichen Heilsmittler 

macht, und der eschatologischen Selbstvergegenwärtigung Gottes an die vollendeten 

Menschen, die diese zum Zeugnis dafür macht, was aus Menschen werden kann, wenn sie 

sich von Gottes Geist mit der Gnade beschenken lassen. Gott bleibt ihnen auch im E-

schaton der Andere, der sie nicht selbst sind, der sie aber auf menschlich unvorstellbare 

Weise mit sich „zusammenbringt“ und sie teilhaben lässt an der alles verwandelnden Lie-

be, die Er ist. Gnade wirkt freilich auch schon geschichtlich die von der Sünde freilich 

immer wieder vereitelte Selbsttranszendenz der Menschen. Die Gnade will die von ihr 

Ergriffenen zum Zeugnis für Gottes Beziehungsmacht und Beziehungswilligkeit machen. 

Wenn die Menschen sich vom Gottesgeist ergreifen lassen, so bezeugt sich an ihnen, was 

sich in ihrer Selbsttranszendenz abzeichnet; so werden sie selbst zu Zeugen der anbre-

chenden Gottesherrschaft. 

 

 

7.12 Der ursprungslos und endlos Gegenwärtige 

 

Gott ist ganz im Fleisch gewordenen Logos – in dem Wort, in dem er sich aussagt, und in 

der menschlichen Antwort Jesu von Nazaret, der es treu bezeugt. Gott ist ganz im Heili-

gen Pneuma, das die Glaubenden ergreift und sie zu Zeugen des ihnen zugesagten Logos 

macht. Ist denn noch einmal zu unterscheiden zwischen den beiden „Personen“, in denen 

Er ganz ist, und dem, der in ihnen ist? Die Metapher der beiden Hände Gottes spielt un-

vermeidlich den Gedanken zu, dass der, der ganz in diesen Händen ist – unendlich mehr, 

als Menschen „in ihren Händen sein“ könnten – das Subjekt ist, das durch die beiden 

Hände alle in Freiheit und zur Freiheit „an sich zieht“. Die Metapher mag hier insofern in 

die Irre führen, als sie beim Gedanken des einen Subjekts den der ontologisch-

theologischen Überlegenheit  gegenüber den „Instrumenten“ mit sich führt. Man wird 
                                                 
107 Vgl. Karl Rahner, Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung, in: ders., Schriften zur 
Theologie, Bd. 5, Einsiedeln – Zürich – Köln 21964, 183–221, Zitat 207.  



 65 

trinitätstheologisch deshalb verdeutlichen, Gottes Selbstmitteilung dürfe so vollkommen 

gedacht werden, dass Gott, das Subjekt, auch sein Subjektsein dem Sohn und dem Geist 

mitteile. Aber damit ist noch einmal die offenkundig unvermeidliche Unterscheidung ge-

macht zwischen dem, der mitteilt, und denen, denen (auf vollkommene Weise) mitgeteilt 

wird. Und es ist ausgeschlossen, dass die „Gott-Personen“, denen das Gottes-Subjekt sein 

Subjektsein mitteilt, aus sich selbst Subjekte sind. 

Dieser Zusammenhang führt an die Grenze des Sagbaren. Aber er lässt sich auch nicht 

verschweigen. Er spricht ja in all dem mit, was trinitätstheologisch schon gesagt worden 

ist. So sei er mit der gebotenen Zurückhalten und Vorsicht theologisch nachgezeichnet. 

Von Gott als Subjekt zu sprechen heißt, ihn als selbstursprünglich zu qualifizieren: Er ist 

nicht aus einem anderen; er ist in diesem Sinne ursprungs- und anfangslos.108 Und er ist 

nicht auf anderes hin, in dem er zu einem Anderen würde oder gar sein Ende fände. In 

diesem Sinne ist er endlos. Er ist sein eigenes Worin und Wofür, sein eigener Urgrund. 

Nach dem Zeugnis der Bibel ist er sein Grund-Sein als selbstursprüngliche Subjektivität: 

als der ursprungslos Beziehungswillige und der endlos Beziehungsmächtige. Er bringt 

nicht „blind“ und in diesem Sinne grundlos hervor, wovon er der Grund ist; und er ver-

schlingt es nicht sinnlos. Er will vielmehr mit denen sein, denen er sich mitteilt. Diese 

Subjektivität des Urgrundes, seine anfangslose Selbstursprünglichkeit wie seine ewig sich 

erhaltende Endlosigkeit und die darin sich realisierende, ihrer selbst mächtige Bezie-

hungswilligkeit, sind menschlich unvorstellbar. Menschliches Vorstellen ist auf subjektlose 

Veränderungen bzw. das sich darin Verändernde und Vergehende fixiert. Anfangs- und 

Endlosigkeit sind Grenzbegriffe, zu denen das Denken unvermeidlich getrieben wird, in 

denen es aber nur noch seine Grenze bedenken kann. Es vermag ja nicht einmal hinter 

seinen eigenen Anfang zurückzudenken – und kleidet dieses Unvermögen in die allerdings 

unendlich beziehungsreiche Metapher des Hervorgerufensein.  

Menschliche Subjektivität und menschliches Denken sind nicht selbstursprünglich. Sie ha-

ben ihr Woher, ihr Worin und ihr Wofür zugleich als ihre Grenze, worauf sie sich bezie-

hen und sich damit selbst vollziehen. Dieser Selbstvollzug menschlich-subjektiven Den-

kens kann deshalb auch nicht denkend nachvollziehen, dass es selbst in ewiger Dynamik 

gleichsam zum Stehen, zur Ruhe kommt, da der ewig denkwürdige erste und letzte Grund 

sich ihm eschatologisch erschlossen hat. So formuliert es über sich hinaus denkend gerade 
                                                 
108 Vgl. die eindrücklichen Überlegungen Josef Wohlmuths zur !(,<<0Φ∴∀ (Geburtlosigkeit) des Vaters: 
Trinität – Versuch eines Ansatzes, a.a.O., 62ff. 



 66 

diese Metapher von der Ruhe des Denkens in dem, worin es seinen letzten Grund hat 

und worüber hinaus deshalb Anderes und Weiteres, Höheres, nicht gedacht werden kann 

oder gedacht werden müsste.109 Der Grenzbegriff der ohne Anfang und ewig selbstur-

sprünglichen, nie ins andere ihrer selbst übergehenden Subjektivität Gottes, des Vaters, hat 

Prägnanz allenfalls von seinem Gegenteil her; er verdankt sich der theologia negativa. Aber 

er ist deshalb noch lange nicht nichtssagend. Endliche Menschen sprechen in ihm von 

ihrem ewigen Wovonher, Worin und Woraufhin. Sie sprechen vom Woher und Worauf-

hin jener Beziehungsmacht, der sie sich verdankt und in die sie sich einbezogen glauben. 

Sie versuchen davon zu sprechen, dass nichts die Macht hat, dem guten Willen, der in 

dieser Beziehungsmacht zur Auswirkung kommt, Grenzen zu setzen (vgl. Röm 8,37–

39) – es sei denn die Freiheit derer, denen die Beziehung eröffnet ist und an der vorbei 

Beziehung nicht sein könnte. Menschen sprechen an der Grenze zum lobpreisenden Ver-

stummen von der unendlichen Beziehungsmächtigkeit und Beziehungswilligkeit, von der 

sie sich ins Dasein gerufen und zur Teilhabe berufen, in die sie sich einbezogen glauben. 

Sie sprechen an der Grenze zum Verstummen von dem oder von der, der oder die diese 

ewig ursprünglich-freie und unerschöpflich-mächtige Beziehungswilligkeit will – und sie 

nur wollen kann, weil er bzw. sie so vollkommen-mächtig ist, dass er (sie) mit letzter 

Konsequenz das Andere und die Anderen seiner (ihrer) selbst wollen kann.  

Dass die geschlechtsspezifische Metapher Vater von der Sprachverlegenheit heimgesucht 

ist, das Unvorstellbare sagen zu müssen, das mag die etwas hilflose Hinzufügung des 

weiblichen Fürwortes anzeigen. Aber noch im Unvorstellbaren spricht der Glaube von 

dem oder der allmächtig in sich Einbeziehenden, von einem Einbeziehen, das so allmäch-

tig-kreativ ist, die Einbezogenen sie selbst werden zu lassen. Gott, der ursprungslos Be-

ziehungsmächtige – der „Vater“ –, bezieht sich in seinem Fleisch gewordenen Logos und 

in seinem heiligen Pneuma auf die im Unheil der Beziehungslosigkeit verlorenen Men-

schen. Aber er ist ganz in denen, in denen er sich auf die Menschen bezieht. In ihnen ge-

schieht sein „Wesen“: die unendlich beziehungswillige und beziehungsmächtige Liebe, die 

er ist. Dieses Geschehen seines Wesens ist ihm nicht äußerlich, auch wenn es seinen Ge-

schöpfen und vollends den Menschen geschieht. Der Ursprunglose und Endlose fängt er 

ebenso ewig mit sich an, wie er ewig zu sich kommt. Als der ewig zu sich selbst Kom-

mende will er doch mit den Menschen sein, mit denen und denen zugute er das Seine an-

                                                 
109 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Schelling, Philosophie der Offenbarung, Bd. 2, 13. 



 67 

fängt und bei sich zur Vollendung kommen lässt. Im ewigen Aus-sich-Anfangen und Zu-

sich-Kommen ist er ist sein Wesen – sein Grundsein – als Gottes-Subjekt, als das Subjekt 

seiner unendlichen Beziehungsmacht und seines unerschöpflichen Beziehungswillens110: 

Er ist Gott, der „Vater“, der sein Wesen in der Weise selbstursprünglicher Subjektivität-

lebt. Sein Subjektsein teilt er denen mit, in denen er auf vollkommene Weise ist. In ih-

nen – den göttlichen „Mit-Subjekten“ – teilt er sich den Menschen so mit, dass er sie zum 

Subjektwerden herausfordert. Im Fleisch gewordenen Logos und im heiligen Pneuma 

fordert er die Menschen heraus, füreinander einzustehen und einander so den Raum zu 

gewähren, als sie selbst vorkommen zu dürfen. Im Füreinander-Einstehen wird wahr, dass 

der und die Andere Subjekt sein dürfen, dass sie nicht zum Objektsein – zum bloßen 

Gutsein für die anderen – verurteilt sind. Gott steht dafür ein, dass alle Menschen „in 

ihm“ den Raum finden werden, in dem sie als sie selbst vorkommen werden. Er steht 

dafür ein im Menschen- und Gottessohn, der für seine Menschengeschwister bis zum 

Letzten einstand. Er steht dafür ein durch das Wirken seines heiligen Pneumas, der die 

Menschen „ermutigt“, hier und jetzt Subjekt zu werden und füreinander einzustehen, da-

mit auch die jetzt schon als er und sie selbst vorkommen können, die von Menschen und 

Mächten um ihr Subjektsein gebracht werden.    

Der „Vater“ ist nach kirchlichem Sprachgebrauch Gottes-Person als das Gottes-Subjekt, 

als das Subjekt göttlich-vollkommener Beziehungsmächtigkeit und Beziehungswilligkeit. 

Der Fleisch gewordene Logos ist Gottes-Person als das göttliche Gegenübersein, als das 

Β∆ΦΤΒ≅<, das Gottesantlitz „voll Blut und Wunden“, in dem den Menschen „im 

Fleisch“ Gottes verletztlicher aber unüberwindlicher Beziehungswille widerfährt. Gottes 

heiliges Pneuma ist die Gottes-Person, in der Gott die Menschen ergreift, sich Gottes 

Beziehungswillen zu öffnen und ihn zu bezeugen: im Füreinander-Einstehen, das der 

endzeitlichen Gottesherrschaft jetzt schon Raum gibt, den Raum des Subjektwerdens, zu 

dem Gott die Menschen hervorgerufen hat. 

                                                 
110 Schellings Freiheitsschrift reflektiert die Selbstoffenbarungs-Spannung zwischen Grund und Existenz 
in Gott: Der „dunkle“ Urgrund ist im Selbstvollzug der Freiheit in die „helle“ Existenz übergegangen 
(Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammen-
hängenden Gegenstände, in: Ausgewählte Werke. Schriften von 1806–1813, 319ff.; vgl. als Kommentar: 
Annemarie Pieper, Zum Problem der Herkunft des Bösen I: Die Wurzeln des Bösen im Selbst, in: F. W. J. 
Schelling, Über das Wesen der menschlichen Freiheit (Klassiker Auslegen), hg. von O. Höffe und A. Pie-
per, Berlin 1995, 91–110, hierzu 108). Die Trinitätslehre würde nicht mitvollziehen können, dass der Ur-
grund erst zu selbstbewusster Existenz (in welchem Sinne auch immer) „erwacht“. Sie würde immer gel-
tend zu machen haben, dass dieser Urgrund ewig und wesentlich Subjekt ist. 



 68 

Von Gottes Drei-Persönlichkeit zu sprechen heißt offenkundig, in ganz unterschiedlicher 

Weise von Person zu sprechen. Die menschliche Person- und Interpersonalitätserfahrung 

gibt dem insofern einen Anhalt, als sich an ihr unterschiedliche Dimensionen aufweisen 

lassen: das Gegenübersein des Anderen, das Zuinnerst-Ergriffensein vom Anderen, das 

füreinander Einstehen, in dem wir unseres gemeinsamen Grundes und unserer gemein-

samen Bestimmung innewerden und uns als Subjekte auf diesen Grund wie auf diese Be-

stimmung beziehen. Das dreidimensionale Bezogensein auf die göttliche Beziehungs-

macht und Beziehungswilligkeit gibt das begriffliche Schema vor, nach dem Christen von 

den drei Personen der einen Gottheit sprechen. Sie glauben ihr Person- und Subjektsein 

hervorgerufen und eingefügt in dieses dreifach-„personale“ Geschehen der göttlichen 

Beziehungswilligkeit und Beziehungsmächtigkeit. Und sie glauben, dass Gott jeweils ganz 

in dieses Geschehen eingegangen ist und eingeht. So wagen sie hier jeweils von Gottes-

Personen zu sprechen. Ist das nur eine Sprachregelung, die dann allenfalls mit der Be-

hauptung verbunden wäre, für Menschen sei es angemessen, so vom Gott der Bibel zu 

sprechen? Wissen sich die Menschen-Personen in dreifacher Weise auf Gott bezogen, 

ihm zu entsprechen? Oder ist Gott von sich aus – und deshalb ewig – dreipersönlich? Ist 

er in sich trinitarisch oder ist er es quoad nos: insofern er sich auf uns bezieht und wir uns 

auf ihn beziehen? Das scheint in der Trinitätstheologie die Frage aller Fragen zu sein. 

Kann die Theologie sie beantworten? Oder: In welchem Sinne könnte sie es – allenfalls? 

 

 

7.13 Trinität: nur ein menschlicher Höchstbegriff? 

 

Der Personbegriff, den die Theologie Gott dreifach zuschreibt, ist aus mitmenschlichen 

Erfahrungen und aus der Reflexion solcher Erfahrungen gewonnen. Wie könnte es anders 

sein! Wird er auf Grunderfahrungen der Gottbegegnung oder des Gott-inne-Werdens 

übertragen, so erweist er sich als sperrig und als missverständlich. Hier ist nicht mehr 

selbstverständlich, was er meint. Hier ist er alles andere als selbstverständlich. Aber hier 

ist ja nichts mehr selbstverständlich: Begegnung, Hervorgerufenwerden, Widerfahrnis, 

Ergriffenwerden, Einbezogenwerden – die Worte stammeln nach, was mir an Gottesein-

sicht gegeben wurde, von wem auch immer; was mir darin verlässlich erscheint, weil es 



 69 

den Weg in ein Leben mit Gott anbahnt; was der Gemeinschaft der Glaubenden und 

nach Glauben Suchenden als die Vorgabe gilt, die Glauben verdient. 

Was kann schon selbstverständlich sein an diesen Worten. Auch in mitmenschlicher Er-

fahrung verstehen sie sich nicht von selbst. Sie sind hervorgerufen von Erfahrungen und 

darin mitgegebenen Einsichten. Und wenn sie wirklich noch etwas sagen, so sagen sie es 

als denkbar unvollkommene Antwort auf das, was sie „hervorgerufen“ hat und worauf sie 

Antwort sein sollen. Sie bringen zum Ausdruck, was doch weit mehr ist – reicher, konkre-

ter, anders –, als was hier zum Ausdruck kommt. Dieses Zurückbleiben der Antwort hin-

ter dem die Antwort Hervorrufenden ist immerhin denkbar: Das Gegebene – wirklich 

Gegebene? Wodurch und von wem? – ist unhintergehbar vorgegeben, wenn man es sich 

geben lässt. Man mag es „hintergehen“. Und man ist mitunter gar dazu gezwungen: wenn 

man der Vor-Gabe nicht traut und sich nicht verwickeln lassen will in das, was sie mit mir 

anfängt. Mitunter muss man kritisch zu den Motiven der Gebenden zurückdenken, um 

sich gegen ihre Gabe zu behaupten, da sie – zu Recht oder zu Unrecht – im Verdacht 

steht, ein Danaergeschenk zu sein. Dann muss der Begriff mehr wissen über die Gabe als 

das, was sie mir geben will. Wenn aber das Wort, wenn die Begriffe sich einlassen dürfen 

auf das, was ihnen vorgegeben ist, weil der Sprechende sich dem Vorgegebenen geöffnet 

hat und öffnen will, so weiß der Begriff, dass er dem ihm Gegebenen nur „hinterher-

denkt“. Und er kann darum wissen, wie wenig er der Vorgabe entspricht, wie unangemes-

sen er bezeugt, was ihm gegeben und dem Bezeugenden geschehen ist. So sind die Worte 

und Begriffe des Zeugnisses, das alle Worte an ihrem Ursprung sind, an ihrem Ursprung 

Metaphern: Identifikationen, denen die Suche nach dem angemessenen Ausdruck – nach 

dem wahrhaften Zeugnis – für das zu Identifizierende innewohnt. Davon war bereits im 

ersten Kapitel ausführlich die Rede. 

Die Trinitätstheologie wird geschwätzig und über ihrem Vielsagen nichtssagend, wenn sie 

diese Einsicht nicht in jedem ihrer Artikulationsschritte beherzigt. Sie ist regelrecht ge-

zwungen, ihr theologisch Raum zu geben, mehr Raum zu geben, als in jedem anderen 

Sprachzusammenhang. Die Worte und Begriff bleiben unendlich hinter dem zurück, was 

in ihnen zum Ausdruck kommen sollte; hinter dem, der in ihnen bezeugt sein soll. Und 

dieses Zurückbleiben bezeugt sich darin, dass den Begriffen mehr zugemutet wird, als sie 

in mitmenschlicher Verwendung mehr oder weniger gut leisten können. Dem Begriff Per-

son wird zugemutet, Gottes vollkommene Präsenz zum Ausdruck zu bringen: die Präsenz 



 70 

dessen, der uns einbezieht in seine ursprüngliche und unerschöpfliche Beziehungswillig-

keit und Beziehungsmächtigkeit; die „erlösende“ Präsenz seines mitmenschlichen Daseins 

in den Räumen und Abgründen der Menschenwelt, der Sünde und des Todes; die Präsenz 

eines Ergreifens, die uns zuinnerst zur Freiheit befreit und uns – jetzt – auf Gottes Zu-

kunft hin öffnet. Es ist die Präsenz des einen Gottes, nicht das Umgebensein von drei 

Göttern. Aber es ist – so sieht sich das Zeugnis gezwungen, nein eingeladen zu sagen – je-

weils vollkommene Präsenz, in der Gott als er selbst präsent wird. 

Eignet diesen drei Präsenzweisen, in denen der eine Gott vollkommen für die Menschen 

und unter ihnen da ist, so viel Eigenwirklichkeit, dass man sie je für sich Hypostase oder 

Person nennen könnte, ja, sie theologisch so nennen müsste? Aus der Reflexion mit-

menschlicher Erfahrung lässt sich so viel sagen: Keine der drei Präsenzweisen kann auf 

eine andere zurückgeführt und von ihr her begriffen werden. Sie sind je für sich und in 

ihrem durchaus begreiflichen Zusammenhang die Konstitutiva eines Beziehungsgesche-

hens, in das Menschen sich ebenso einbezogen erfahren wie sie es mit tragen: Sie haben 

teil an der Beziehungsmacht der Liebe, der sie sich anvertrauen, weil sie sich in sie eingelas-

sen wissen und ihr die Vollendung allen menschlichen Beginnens zutrauen. Ihnen wider-

fährt das mitmenschliche Gegenüber als verheißungsvolle Herausforderung, sich dem An-

deren auszusetzen, ihn würdigen zu können und selbst gewürdigt zu werden. In dieser 

Herausforderung aber ergreift die einander Zugewandten der ihnen selbst unverfügbare 

Geist, der sie über den „Egoismus zu zweit“ hinausführt, sie in ihrem Innersten auf ein 

Wofür ihrer Beziehung hin öffnet und sie dafür in Dienst nimmt. Menschen vermögen es 

nicht, die Einheit dieser drei Präsenzweisen selbst zu leisten oder sie auf eine vorgängige 

Struktur zurückzuführen: das Getragensein durch und in – dem Antlitz des Anderen gegen-

über sein – das im Innersten verwandelnde Wofür der Selbsttranszendenz. Menschliches 

Denken mag vielleicht gerade noch erahnen, dass diese Einheit vom Grund ausgeht und 

in ihm Bestand hat, sich im Gegenübersein als zutiefst wohltuende Gegenseitigkeit der 

füreinander Anderen realisiert und sich in ihrem Ergriffensein vom Wofür ihrer Selbst-

transzendenz erfüllt. Aber schon diese Beschreibung verfällt ins strukturierende Neben-

einander und Nacheinander, anstatt die reine Präsenz zu denken. 

Versucht man von Gottes Präsenz so umfassend zu sprechen, wie es die Bibel vorgibt 

und wie es das Bedenken der Zeugnisse von Gottes umfassend-vollkommener Präsenz 

erfordert, so wird man an der Grenze zum Verstummen zu einer Dreiheit der Präsenz-



 71 

weisen geführt, die miteinander gegeben und in ihrem Miteinander verstehbar sind, aber 

nicht aus einer der Präsenzweisen abgeleitet werden können. Auf dreifache Weise ge-

schieht gleich vollkommen das Eine – des einen Gottes Präsenz für die Menschen: Gottes 

hervorbringend-tragende Präsenz, Gottes mitmenschlich-solidarische Präsenz, Gottes zur 

Teilhabe an seinem Geist und zur Mitwirkung mit ihm inspirierende Präsenz. Weil keine 

dieser drei Präsenzweisen in der anderen aufgeht, weil keine von ihnen im Dasein Gottes 

für die Menschen untergeordnete Beutung hat, und weil doch jede im Wesenszusammen-

hang mit den jeweils anderen theologisch zu bedenken und zu lobpreisen ist, deshalb 

spricht die Trinitätstheologie von dem einen göttlichen Wesen der drei göttlichen Personen: 

ungetrennt und unvermischt.111 Ungetrennt, dafür steht das eine göttliche Wesen, in des-

sen Vollzug die drei göttlichen Personen vollkommen einbezogen sind – wobei vom Va-

ter zu sagen wäre, dass er Grund und (theo-logisch, eben nicht zeitlich) selbst-

ursprüngliches Subjekt dieses Selbstvollzugs ist. Unvermischt: dafür stehen die drei alii, 

die nicht miteinander identisch sind und doch zueinander bzw. füreinander nicht aliud 

sind.112 Wer sie vermischen und nicht unterscheiden würde, der würde die drei Präsenz-

weisen miteinander vermischen: die „personalistische“ des Gegenüberseins mit den „mo-

nistischen“ des Einbeziehens und Ergreifens oder umgekehrt. Wer sie voneinander tren-

nen würde, der würde von drei Göttern, von drei göttlichen Letztwirklichkeiten sprechen. 

Man mag mit Karl Barth und Karl Rahner erwägen, ob der – auf den ersten Blick – so vor-

stellungsnahe Personbegriff hier durch die vorstellungsferneren Fachbegriffe der Seins-

weise oder der Subsistenzweise ersetzt werden sollte, um tritheistische Vorstellungen 

möglichst im Ansatz zu vermeiden.113 M. E. wäre damit nicht viel gewonnen. Verloren 

aber wäre das spannungsreiche Wechselspiel des trinitarischen mit dem christologischen 

(und dem pneumatologischen) Personbegriff. Verloren, zumindest abgeschwächt wäre die 

Herausforderung, die Dreieinheit der göttlich-vollkommenen Präsenz zu den mitmensch-

lichen Erfahrungen personaler Präsenz in Beziehung zu setzen. So oder so: die drei alii 
                                                 
111 Vgl. das Symbolum „Quicumque“ aus dem 5. Jahrhundert: „Wir verehren den einen Gott in der Drei-
faltigkeit und die Dreifaltigkeit in der Einheit ohne Vermengung der Personen und ohne Trennung der 
Wesenheit“ (DH 75).  
112 Nach Tertullians Leitsatz „tres unum sint, non unus“ (Adversus Praxean 25,1) schließt das unum das aliud 
aus, die tres personae aber sind füreinander alii: zu Unterscheidende. Diese Konsequenz zieht dann prägnant 
die 11. Synode von Toledo (675): „Nicht nämlich ist der Vater derselbe wie der Sohn, nicht ist der Sohn 
derselbe wie der Vater noch ist der Heilige Geist derselbe wie der Vater oder der Sohn, obwohl freilich 
der Vater dasselbe ist wie der Sohn, dasselbe der Sohn wie der Vater, dasselbe der Vater und der Sohn wie 
der Heilige Geist: der Wesenheit nach ein Gott“ (DH 530).  
113 Vgl. Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik I,1, § 9, Studienausgabe, Bd. 2, Zürich 1987, 367–394 bzw. 
Karl Rahner, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, a.a.O., 353f. 



 72 

(anderen), die füreinander nicht aliud (anderes) sind, können nur auf je ihre Weise und im 

Blick auf die beiden anderen Weisen göttlich-vollkommener Präsenz Person oder Sub-

sistenzweise genannt werden – in der menschlich-allzumenschlichen theologischen Antwort 

auf die so unendlich beziehungsreiche Gottesgabe der Präsenz. Person wie Subsistenzwei-

se ist hier also nicht als ein Allgemeinbegriff gebraucht, der allenfalls durch spezifizieren-

de Eigenschaften weiter bestimmt wäre, sondern als Metapher, die gleichsam auf eine 

Familienähnlichkeit114 anspielt, statt auf die vorgegebene Identität zentraler Begriffsmerkma-

le zu rekurrieren.115 

Aber die eingangs gestellte Frage stellt sich neu: Ist der mit Hilfe von metaphern-

verwurzelten und begrifflich ausgearbeiteten Ausdrücken (Wesen und Person) artikulierte 

Inbegriff vollkommen beziehungswilliger und beziehungsmächtiger Präsenz „nur“ der 

höchste menschliche Begriff an der Grenze zum Verstummen? Oder bringt er das Sein 

und Dasein Gottes selbst angemessen zum Ausdruck? Zunächst ist an das im zweiten 

Kapitel (2.8) zur Logik des ontologischen Arguments Ausgeführte zu erinnern: Das, wor-

über Höheres nicht gedacht werden kann, der Grenzbegriff also, der noch begreift, dass 

Höheres ist, als er begreift, bezieht sich gleichwohl auf Seiendes. Sonst wäre er als Begriff 

sinnlos. Um zu begreifen, was ist, artikuliert er den Inbegriff des Höchsten, das er denken 

kann, und unterscheidet noch einmal das als unbegreiflich-vollkommen Begriffene von 

seinem Inbegriff des Vollkommenen. Das ist nun – wie es ja auch schon bei Bonaventura 

geschah116 – trinitätstheologisch nachzuvollziehen. Der Inbegriff des höchsten Denkba-

ren ist von Bonaventura als die höchste Güte und deshalb als „summa communicabilitas“ 

(höchste Mitteilsamkeit) gedacht. Die „summa communicabilitas“ versetzt den sich 

Kommunizierenden in die Lage, die hervorzurufen, denen er sich auf vollkommene Weise 

mitteilt, und ihnen auf vollkommene Weise präsent zu werden. Diese vollkommene Prä-

senz vollzieht auf vollkommene Weise sein göttliches Wesen: selbstursprüngliche und 

unerschöpfliche Beziehungswilligkeit und Beziehungsmächtigkeit. Vollkommene Präsenz 

bedeutet aber für den vollkommen sich Mitteilenden: Er vermag es, denen, die von dieser 

                                                 
114 Der Begriff stammt von Ludwig Wittgenstein (vgl. Philosophische Untersuchungen, dt. Frankfurt a. M. 
1963, § 66). 
115 Man tut also gut daran, sich in der Eigendynamik trinitätstheologischer Selbstbezüglichkeit immer wie-
der von Augustins Bemerkung unterbrechen zu lassen, man rede von drei Personen, „weil wir wünschen, 
dass uns zur Dreieinigkeit doch wenigstens irgendein Wort zur Verfügung stehe, damit wir nicht ganz 
schweigen, wenn man uns fragt: was sind denn das für Drei, wo wir bekennen, dass es drei sind“ (De trini-
tate VII, 6). 
116 Vgl. Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum IV, 3. 



 73 

Selbstmitteilung erreicht werden sollen, so präsent zu sein, dass er ihnen tatsächlich als er 

selbst zugänglich ist. Er ist ihnen präsent als der ihnen ein Mitmensch gewordene Logos – 

im Fleisch: gewissermaßen in der „Teilnehmerperspektive“ mitmenschlicher Wahrneh-

mungs-Solidarität und Erleidens-Geschichte. Gott macht sich zugänglich, da er den Men-

schen mitmenschlich gegenwärtig wird. Und er wird ihnen – im heiligen Pneuma – als der 

gegenwärtig, der sie zuinnerst ergreift, damit sie begreifen und ergreifen, damit sie mit 

sich geschehen lassen können, was ihnen im Fleisch gewordenen Logos zugänglich wur-

de. Gottes vollkommene, vollkommen beziehungswillige und beziehungsmächtige Prä-

senz: Er ist ganz bei uns, und wir sind dazu ergriffen, ganz bei ihm zu sein. 

Von diesem Inbegriff trinitarischer Menschen-Präsenz wird man nicht nur sagen dürfen, 

dass er jenes Leitmotiv war, das die Ausbildung der großkirchlichen Trinitätstheologie 

und die dabei zu treffenden Abgrenzungen hervorgetrieben hat. Man wird auch mit guten 

Gründen sagen können, dass hier der Grenzbegriff „höchster Mitteilsamkeit“ erreicht ist, 

über den hinaus nur noch dies gedacht werden muss: die Selbstunterscheidung des 

(höchsten) Begriffs von der höchsten Wirklichkeit, der dieser Begriff auf der Grenze des 

Denkbaren zu entsprechen versucht – von der er sich dazu hervorgerufen glaubt, ihr zu 

entsprechen. Der höchste Begriff gibt dem Glauben an den zuhöchst mitteilsamen Gott 

Raum. Er schöpft weder diesen Glauben aus, noch begreift er das göttliche Sein und Da-

sein, von dem er sich hervorgerufen glaubt, ihm erahnend-begreifend zu entsprechen und 

es denkend zu bezeugen.  

Das Denken der Trinitätstheologie bleibt in der mitmenschlichen Binnen- und Teilneh-

merperspektive. In sie hinein aber hat Gott sich (als der Schöpfer, in Jesus Christus, im 

Heiligen Geist) vermittelt; in sie hinein wird er sich ewig vermitteln, sodass er wirklich als 

er selbst in ihr präsent ist. So können Menschen in ihrer mitmenschlichen Binnenperspek-

tive zutreffend von ihm sprechen und ihn wahrhaft bezeugen. Das bringt die Trinitäts-

theologie begrifflich zur Sprache. Mehr kann und muss sie nicht sagen. Soviel aber muss 

sie sagen, um dem Glauben an den vollkommen Beziehungswilligen und Beziehungs-

mächtigen Raum zu schaffen. Und um das menschliche Nach-Denken empfänglich zu 

halten dafür, wie Gott diese höchste Beziehungswilligkeit und Beziehungsmächtigkeit 

„lebt“, wie er sie in sich lebt und deshalb konkret für die Menschen lebt. Das ist aus dem 

Begriff jedoch nicht abzuleiten; es ist mit seiner Hilfe allenfalls zu verstehen: dass sich 

Gottes Beziehungswilligkeit und Beziehungsmächtigkeit am Kreuz seines Christus er-



 74 

weist, dass dieses Kreuz Seine machtvoll-verwandelnde Präsenz ist; wie der Heilige Geist 

die Wege und Irrwege der Menschen auch in der Kirche mit geht, um ihnen – wohin sie 

sich auch verrannt haben – den Weg in die Gottesherrschaft zu öffnen. 

Und noch einmal nachgefragt: Ist Gott so trinitarisch, wie ihn die Trinitätstheologie an-

hand des Inbegriffs höchster Mitteilsamkeit denkt? Oder ist er doch „nur“ für uns und 

unser Denken – quoad nos – trinitarisch? Muss man von Gott, diesem Inbegriff folgend, 

trinitarisch sprechen? Angemessener wäre es vielleicht zu sagen: So darf man von Gott 

glaubend denken und sprechen – als von dem, der im Höchsten, das Menschen noch zu 

denken vermögen, gerade noch erahnt wird; als von dem, der das Versprechen, das in 

diesem Gedanken liegt, wahr machen kann, weil in ihm ewig Wirklichkeit ist, was dieses 

Versprechen verspricht.117 Natürlich kann man einwenden, dass die Konsequenz, die das 

theologische Bedenken des biblisch Bezeugten zu diesem trinitarischen Gott hinführt, in 

der Binnenperspektive menschlichen Denkens bleibt und so eher menschlichen Denk-

Notwendigkeiten entspringt als der Glaubens-Einsicht in das Göttliche selbst. Aber man 

wird nach dem eben Ausgeführten schlecht bestreiten können, dass die Trinitätslehre die 

Unterscheidung zwischen ihrem Inbegriff der göttlichen Präsenz und der göttlichen Wirk-

lichkeit durchaus noch selbst artikulieren kann. Und man wird nicht umhin können zu-

zugeben, dass auch die Sprache des Glaubens – gerade da, wo sie nicht über Gott, son-

dern zu ihm sprach – selbst diese Unterscheidung vollzieht und sich gerade so dem zu-

wendet, der auf seine unvordenkliche Weise die höchste Präsenz ist, der der trinitätstheo-

logische Inbegriff „nur“ nachdenkt. 

Die Sprache des Glaubens wusste sich zur Antwort herausgefordert und ermächtigt von 

einem Gott, der sich den Glaubenden nicht entzog, sondern als er selbst mitteilte, so we-

nig er auf Grund dieser Mitteilung begriffen oder durchschaut werden konnte. Sie wusste 

sich dazu ermächtigt, den „Sohn“ Jesus Christus und Gottes guten Geist mit zu nennen, 

wenn sie den Gott anredete, der sie ja zuerst angeredet hat. Die Betenden wussten sich 

auf den trinitarischen Gott bezogen. Und sie wagten es, ihn als die vollkommenste Wirk-

lichkeit höchster communicabilitas zu rühmen: als den, der sich ansprechen lässt, weil er in 

sich selbst wesentlich Kommunikation ist und sich als ansprechbar erwiesen hat. Von 

dieser doxologischen Wurzel hat sich auch trinitätstheologisches Denken nie abgetrennt, 

so sehr sie über seinen Distinktionen und Definitionen in Vergessenheit geraten sein mag. 
                                                 
117 Ich folge hier Überlegungen und Formulierungen aus meinem Buch: Gebetsglaube und Gotteszweifel, 
199f. 



 75 

Trinitätstheologie bleibt in ihrer Wurzel das Staunen darüber, dass Gott so angesprochen 

werden darf, und die dieses Staunen tragende Zuversicht, dass er zutreffend so angespro-

chen wird. Noch in den Spekulationen eines Bonaventura findet ja das Staunen darüber 

zur Sprache, dass Gott so vollkommen, so das höchste, sich selbst verströmende, „kom-

munizierende“ Gute ist, dass Menschen diese Vollkommenheit als solche wertschätzen 

und ihre Wertschätzung doxologisch zum Ausdruck bringen können.118 

Jetzt wird vielleicht deutlich, warum die eben angebotene Wendung, man müsse nicht, 

aber man dürfe so sprechen, mehr ist als ein theologischer Trick oder gar die Verflüchti-

gung normativer kirchlicher Lehre ins unverbindlich Mögliche: Gott darf so angespro-

chen, von ihm darf so gedacht und geredet werden, weil man ihm die „höchsten Namen“ 

(Dionysios Areopagita) beilegen und ihn – als von ihm erwählter, vertrauter Freund und er-

wählte, vertraute Freundin (vgl. Joh 15,15) – als den vollkommen Guten wertschätzen, 

dieses Wertschätzen aber auch denkend verantworten darf. Er kann und soll so angebetet 

werden: als das unermessliche Geheimnis, dem sich Leben und Denken des Menschen 

anvertrauen dürfen; in dem sie sich verlieren dürfen, weil sie in ihm nicht untergehen, 

sondern von ihrer gerade noch erahnten und ersehnten Vollendung ergriffen werden. Das 

betend-denkende Erahnen des Geheimnisses bleibt nicht zurück hinter den Notwendig-

keiten, in denen menschliches Denken sich selbst gründet. Aber es wagt sich über das 

„nur Notwendige“ hinaus in das unermesslich-unumgreifbar vor ihm Liegende – von sei-

ner „Schönheit“ angezogen, hineingezogen in die Anbetung, die sich das Unausdenkbare 

nahe gehen und sich von ihm berühren lässt. Wenn noch die Spekulation zurückfindet 

zur Anbetung dessen, der so überwältigend und freigebend, so unergründlich und uner-

schöpflich-siegreich Liebe ist, wird sie davor gefeit sein, sich rechthaberisch gegen andere 

Formen der Gott-Anrede in Szene zu setzen. Wenn man glaubt, so reden – Gott so anbe-

ten – zu dürfen, wird man sich verteidigen gegen Einwände, die das Recht bestreiten, so 

zu reden. Aber man wird sich nicht zum Richter über die machen, die der Überzeugung 

sind, so nicht beten zu dürfen. Die Trinitätstheologie weiß sich von dem biblisch bezeug-

ten Vertrauen darauf gerechtfertigt, dass Gottes unendlich beziehungsmächtige und be-

                                                 
118 Für den französischen Philosophen Jean-Luc Marion ist deshalb die Kategorie des Geschenks die einzig 
brauchbare Kategorie, Gott als den in Liebe sich selbst offenbarenden und mitteilenden zur Sprache zu 
bringen. Dem Geschenk entspricht aber – so Marion – nicht die unbeteiligt-distanzierte Aussage, sondern 
allein die Lobrede, die Doxologie (vgl. Dieu sans l’Etre, Paris 1991; als kritischer Kommentar kann heran-
gezogen werden: Werner. G. Jeanrond, Zur Hermeneutik postmoderner Öffentlichkeit: Gottesbegriff und 
Alterität, in: E. Arens – H. Hoping (Hg.), Wieviel Theologie verträgt die Öffentlichkeit? Freiburg – Ba-
sel – Wien 1999, 82–100, hierzu 90–99). 



 76 

ziehungswillige Präsenz nur größer, nie aber kleiner sein kann, als Theologinnen und 

Theologen von ihr denken. In diesem trinitätstheologischen Grundvertrauen wird man es 

theologisch wie lehramtlich ertragen, wenn man der Trinitätstheologie vorhält, sie denke 

noch zu klein von Gott. Aber man wird denen, die so reden, eben doch die Rechenschaft 

darüber zumuten dürfen, wie sie ihre Vorhaltung begründen. Und man wird der Trinitäts-

theologie die Aufgabe zuweisen müssen, begründete Vorhaltungen mit besseren Gründen 

zu entkräften – oder sich zu korrigieren, 

 

 

7.14 Gottimmanente Trinitätslehre?   

 

Vom Geheimnis des unfassbar vollkommenen Gottes zu klein zu denken, gewissermaßen 

sein „Innenleben“ ausforschen zu wollen, diesen Vorwurf hat sich die Trinitätslehre im-

mer dann zugezogen, wenn sie über „Gott in sich“ sprechen wollte – über eine Gottes-

wirklichkeit, die ihrer Selbstoffenbarung in menschlicher Geschichte noch voraus liegt. Es 

schien so, als würde die immanente Trinitätslehre die Binnen- oder Teilnehmerperspekti-

ve der von Gott Ergriffenen und Betroffenen verlassen und in der Beobachterperspektive 

gleichsam deskriptiv über Gott sprechen wollen. Die Legitimation dafür schien gegeben, 

wenn man annahm, Gott habe im Vollzug seines offenbarenden Präsentwerdens beim 

Menschen nicht einfachhin sich selbst ausgesagt, sondern zutreffende Informationen über 

seine ewigen Existenzverhältnisse mitgeteilt. Nur unter Voraussetzung eines instruktions-

theoretischen Offenbarungsverständnisses könnte eine immanente Trinitätslehre entwi-

ckelt werden, die über Gott sprechen will statt von ihm Zeugnis zu geben und das Bezeugte 

zu bedenken: Die Trinitätslehre würde als die theologische Auslegung dessen verstanden, 

was Gott als zutreffende, weil aus seiner zuverlässigen Selbstbeschreibung resultierende 

göttliche Lehre über sich mitgeteilt hat – statt als Vollzug der Zeugen-Antwort auf den 

Selbstzuspruch Gottes in seinem Logos. Wird dieses instruktionstheoretische Offenba-

rungsverständnis als inadäquat abgelehnt, so ist auch keine Trinitätslehre mehr konzipier-

bar, die den Beschreibungs- oder Beobachtergestus nachvollziehen will.119 

                                                 
119 In diesem Sinne gilt unabdingbar, womit Rudolf Bultmann seinen legendären Aufsatz: „Welchen Sinn hat 
es, von Gott zu reden“ einleitet: „Versteht man unter ‚von Gott’ reden ‚über Gott’ reden, so hat solches 
Reden überhaupt keinen Sinn; denn in dem Moment, wo es geschieht, hat es seinen Gegenstand, Gott, 
verloren. Denn wo überhaupt der Gedanke ‚Gott’ gedacht ist, besagt er, dass Gott der Allmächtige, d.h. 
die Alles bestimmende Wirklichkeit sei. Dieser Gedanke ist aber überhaupt nicht gedacht, wenn ich über 



 77 

Nicht von diesem Verdikt betroffen wäre eine Trinitätslehre, die den dreifaltigen Gott als 

transzendenten Urgrund der Heilsgeschichte zur Sprache bringen will. Hier wäre ja nur 

dies angezielt: die Auslegung der vom christlichen Glauben festgehaltenen und in der Do-

xologie Sprache gewordenen Grundüberzeugung, dass sich Gott den Menschen in der 

„Heilsgeschichte“ tatsächlich als er selbst erschließt. Gott wird uns als der präsent, der er in 

sich ist. So verwiese seine dreifache kommunikative Präsenz im Geschehen der „Heils-

ökonomie“ auf die dreieine Wirklichkeit, als die er sich hier erschließt und zugänglich 

macht. Karl Rahner hat diesen Gedanken in das „Grundaxiom über die Einheit von ‚öko-

nomischer’ und ‚immanenter’ Trinität“ gefasst: „Die ‚ökonomische’ Trinität ist die ‚im-

manente’ Trinität und umgekehrt.“120 Versteht man dieses Axiom gewissermaßen trans-

zendental, so formuliert es die einfache und als solche unausweichliche theologische Ma-

xime, Gott so zu denken, dass er in seiner Offenbarung ganz und vollkommen er selbst 

sein kann. Er ist der Gott, der darin vollkommen göttlich ist, dass er sich so offenbaren 

kann, wie er sich offenbart hat und weiter offenbart. Das heißt natürlich nicht, dass er 

sich offenbaren und genau so offenbaren musste, dass er in diesem Sinne unfrei (gewesen) 

wäre.121 Eine Trinitätstheologie in den Spuren Karl Rahners würde ja nicht behaupten, 

dass sie alles über Gottes Möglichkeiten weiß, sondern nur dies, was ihr der Offenba-

rungsglaube zu denken aufgibt: dass Gott so ist und so sein kann – dass er darin voll-

kommen er selbst ist –, wie er sich offenbarte, dass deshalb zu Recht von Gottes Selbst-

Offenbarung gesprochen werden darf. 

Dass Gott in sich ein der freien Selbstmitteilung fähiger Gott ist, bedeutet also nicht mehr 

und nicht weniger, als dass seine göttliche Vollkommenheit darin liegt, sich selbst mittei-

len zu können, und sich darin zeigt, dass er sich selbst mitteilt. Dieser Gedanke ist in der 

Geschichte der Trinitätstheologie in vielfach „spekulativ“ nachvollzogen worden: im 

„Spiegel“ menschlicher Erfahrungen und zugleich an deren Grenze. Gott ist in sich 

kommunikativ; er ist wesentlich Geist. So vermittelt er sich selbst in (Selbst-)Erkenntnis 
                                                                                                                                                         

Gott rede“ (Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?, in: Glauben und Verstehen, Bd. 1, Tübingen 61966, 
26–37, hier 26). 
120 Karl Rahner, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, a.a.O., 327f.; vgl. 
meinen Kommentar in: Trinitätslehre, in: Th. Schneider (Hg.), Handbuch der Dogmatik, Bd. 2., 530ff.; 
vgl. zur Wirkungsgeschichte des Axioms weiterhin Josef Wohlmuth, Trinität – Versuch eines Ansatzes, 
a.a.O., 37ff.  
121 Ich halte es deshalb für ein Missverständnis der oben skizzierten Problemlage, wenn Yves Congar an 
Rahner die Frage meint richten zu müssen: „Kann man das freie Mysterium der Ökonomie und das inner-
lich notwendige Mysterium der Drei-Einheit Gottes miteinander identifizieren?“ (Der Heilige Geist, dt. 
Freiburg – Basel – Wien 1982, 334; zustimmend zitiert bei: Gisbert Greshake, Der dreieine Gott. Eine 
trinitarische Theologie, Freiburg – Basel – Wien 1997, 145). 



 78 

und (Selbst-)Liebe. Diese Selbstvermittlung begreift heilsgeschichtlich die Menschen ein, 

sodass sie Gott zu ihrem Heil wahrnehmen können und vom Geist der Liebe dem Wahr-

genommenen zugewandt werden. Das ist die Grundfigur der auf Augustinus zurückge-

henden, „psychologischen“ Trinitätslehre, auf die sich ja auch noch Karl Rahner bezieht. 

Diese Form der Trinitätsspekulation akzentuiert die Mono-Subjektivität Gottes zu Lasten 

der Interpersonalität. Als Personen werden hier die drei konstitutiven Relationen der 

Selbstvermittlung Gottes gedacht: die Relationen des in Selbst-Erkenntnis und Selbst-

Wollen (Selbst-Liebe) sich zu sich verhaltenden göttlichen Geist-Subjekts, das sich darin 

seines Selbstseins er-innert, sich im Gedächtnis aber immer schon selbst hat. Die Relatio-

nen inhärieren hier nicht nur als Akzidentien einer Substanz, wie das die aristotelische 

Kategorienlehre erfordern würde. Sie stehen vielmehr in sich selbst, da es im schlechthin 

vollkommenen Sein Gottes keine Akzidentien, sondern eben nur substantielles Sein ge-

ben kann. Sie sind subsistente Relationen.122 

Dieser eher intra-subjektiven Trinitätslehre steht im Osten durchweg eine eher interper-

sonal orientierte gegenüber, die vom Gedanken der vollkommenen Koinonia (Gemein-

schaft) der drei göttlichen Personen bestimmt ist. In dieser Persongemeinschaft haben die 

drei das eine göttliche Wesen inne. Gregor von Nyssa spielt noch mit der Parallele zur einen 

Menschennatur, die die unendlich vielen Menschen kollektiv teilen.123 Basilius von Cäsarea 

vertieft den Gedanken der göttlichen Koinonia durch den des wechselseitig-

vollkommenen Ineinanderseins: „Denn der Sohn ist im Vater, und der Vater ist im Sohn, 

da ja jeder so ist wie jener und jener wie dieser, darin liegt ihre Einheit. Also sind sie ge-

mäß der Eigenart der Personen ‚einer’ und ‚einer’, in der Gemeinschaft (koinonia) ihrer 

Natur aber sind die beiden ‚eins’“. 124 Und diese „wesenhafte koinonia“ wird ebenso im 

Blick auf den Heiligen Geist ausgesagt.125 Gegen eine tritheistische Deutung des Koino-

                                                 
122 Die Schwierigkeit des Gedankens für die menschliche Vorstellung wird von Augustinus selbst gesehen. 
Für den Menschen gilt ja: „Diese drei, Gedächtnis, Erkenntnis und Liebe, gehören mir, nicht sich selbst. 
Sie tun für mich, nicht für sich, was sie tun; ja ich tue es durch sie … Diese drei können also von einer 
Person ausgesagt werden, welche sie hat, nicht sie ist. In der Einfachheit der höchsten Natur hingegen, die 
Gott ist, sind, wenngleich nur ein Gott ist, doch drei Personen, der Vater, der Sohn und der Heilige Geist“ 
(De trinitate XV, 22). Der ontologische Gedanke der Substantialität (Subsistenz) der beim menschlichen 
Geist akzidentellen Relationen des Selbstbezugs führt Augustinus also über die Instrumentalitäts-
Assoziation hinaus, die etwa die Metapher der beiden Hände bei Irenäus noch prägte, dort allerdings auf 
die Heilsökonomie bezogen war. Grundlegend für den scholastischen Sprachgebrauch wird hier Thomas 
von Aquin, Summa theologica I, q.40 a.2 ad 1; vgl. q.29 a.4. 
123 Nachweise bei Hans Urs von Balthasar, Présence et Pensée, Paris 1941, 23ff. 
124 Vgl. Basilius von Cäsarea, De spiritu sancti XVII, 38b. 
125 Vgl. ebd., XIII, 25d. bzw. X, 20e. 



 79 

nia-Modells grenzt man sich mit dem Hinweis ab, das die drei göttlichen Personen jeweils 

Unterscheidende sei allein in ihren reziproken Beziehungen zueinander gegeben, in den 

Ursprungsrelationen also, in denen sie hervorgebracht werden bzw. der Hervorbringende 

sind.126 So werden die drei göttlichen Personen nicht als „nebeneinander“ stehende, seg-

mentäre und einander wesenhaft ergänzende Verwirklichungen eines kollektiven Wesens-

bestandes begriffen, sondern als in einem vollkommenen Miteinander aufeinander Bezo-

gene, die ihr göttliches Wesen vollkommen miteinander teilen: in wechselseitiger Pericho-

rese (Durchdringung oder Ineinandersein; lateinisch: circuminsessio oder circumincessio).127 

Der Osten versucht also, die tritheismusanfällige Vorstellung des Miteinanders auf die Idee 

eines höchstmöglichen Ineinanders hin zu vertiefen. Die „psychologische“ Trinitätslehre 

des Westens versucht, das relationale Ineinander des einen göttlichen Selbstvollzugs auf die 

Subsistenz der geistkonstituierenden Relationen hin zu „personalisieren“. Eine dem östli-

chen und speziell dem christlich-neuplatonischen Erbe stärker verpflichtete Trinitätslehre 

begegnet im Westen bereits bei Marius Victorinus und dann im Mittelalter bei Richard von 

St. Viktor und bei Bonaventura. Richard denkt Gottes Vollkommenheit als die Vollkom-

menheit der Liebe und sieht sie nur in der sich mitteilenden, interpersonalen Liebe gege-

ben: Denn was ist „glorreicher, was großartiger als die Freigebigkeit, die alles, was man 

besitzt, mitteilen will?“ So ergibt sich klar, dass auch in Gott, „in jenem unerschöpflichen 

Gut und höchstweisen Ratschluss kein geiziges Ansichhalten sein kann“128. Denn hier 

muss Raum sein für die eigentliche, freigebig mitteilende Liebe. Wo es aber „keine Mehr-

zahl von Personen gibt, kann auch keinesfalls eigentliche Liebe sein.“129 Der Sache nach 

aufgenommen ist hier Plotins Bestimmung der vollkommenen � ∆ΠΖ als des „neidlos“ an 

                                                 
126 In den Einigungsbemühungen des Mittelalters zwischen der Kirche des Westens und denen des Ostens 
entsteht dann auf dem Konzil von Lyon (1442) die Formulierung, die drei göttlichen Personen seien in 
allem eins, „ubi non obviat relationis oppositio“ (wo nicht die Gegenläufigkeit der Ursprungsrelationen 
entgegensteht; DH 1330). Das Konzil formuliert im Anschluss daran auch – der Sache nach – den Ge-
danken der Perichorese als des vollkommenen wechselseitigen Ineinanderseins der drei göttlichen Perso-
nen (DH 1331). 
127 Der Gedanke der Perichorese wird trinitätstheologisch erstmals von einem unbekannten Pseudo-Cyrill 
genutzt (De trinitate, Patrologia graeca 77, 1164A) und dann bei Johannes von Damaskus ausgearbeitet: „Das 
Bleiben und Wohnen der einen in der anderen der drei Personen bedeutet, dass sie untrennbar sind und 
… einander durchdringen, ohne sich zu vermengen; nicht so, dass sie ineinander verschmelzen oder sich 
miteinander vermischen würden, sondern so, dass sie sich miteinander verbinden … Es ist ein- und die-
selbe (Lebens-)Bewegung, denn der Schwung und Dynamismus der drei Personen ist ein einziger“ (De 
fide orthodoxa I, 14). Vgl. den Artikel Perichorese von Gisbert Greshake in: W. Kasper u.a. (Hg.), Lexikon 
für Theologie und Kirche, 3. Auflage, Bd. 8, Freiburg – Basel – Rom – Wien 1999, 31–33. 
128 Richard von St. Viktor, De trinitate, III, 4. Richard greift hier eine wohl gegen Augustinus’ Ausrichtung 
an der Selbstliebe Gottes gewandte Bemerkung Gregors des Großen auf (Homiliae XVII). 
129 Richard von St. Viktor, De trinitate, III, 2. 



 80 

sich Anteil gebenden absoluten Guten, das gleichsam überfließt und kraft seiner Überfülle 

anderes Gutes hervorbringt.130 Das neidlose und unerschöpfliche Sich-Ergießen des Gu-

ten kennzeichnet in der Antike dann auch bei Dionysios Areopagita das göttlich Eine.131 Der 

Gedanke ist im Westen vielfach aufgegriffen und dann in Summa Halensis (erste Hälfte des 

13. Jahrhunderts) trinitätstheologisch ausformuliert worden:  

 

„Seiner Natur nach und wesentlich ist das Gute das sich selbst verströmende … wo aber das höchste Gut, 

da die vollkommenste Verströmung (summa diffusio); die vollkommenste Verströmung aber ist eine sol-

che, die vollkommener nicht gedacht werden kann (qua maior excogitari non potest); eine vollkommenere 

Verströmung aber lässt sich nicht denken als jene, die der Substanz nach und sogar nach der ganzen Sub-

stanz geschieht; also verströmt sich das höchste Gut notwendig nach seiner ganzen Substanz (secundum 

substantiam totam).“132 

 

Richard steht ebenso wie später Bonaventura133 in dieser Tradition.134 Und so ist es auch 

für ihn „das Herrlichste, Großartigste … nichts haben zu wollen, was man nicht mitteilt“. 

Wenn der Mitteilende nichts für sich allein behält, sondern alles teilt, so werden die so 

vollkommen von ihm Geliebten „in allem gleichrangig“ sein.135 Damit ist für Richard die 

Gleichwesentlichkeit der göttlichen Personen erreicht. Die Dreiheit der gleichwesentlichen 

göttlichen Personen ergibt sich für Richard entscheidend daraus, dass auch die Wechsel-

seitigkeit der Zwei – des Vaters, der in seiner Liebe dem Sohn alles mitteilt, und des Soh-

nes, der das ihm Mitgeteilte mit dem Vater vollkommen teilt – die Vollkommenheit der 

sich selbst verströmenden Liebe noch nicht erfüllt. Das Miteinander-Teilen der Zwei gibt 

an sich Anteil, es bleibt nicht bei in einem Egoismus zu zweit, sondern erfüllt sich im 

„Mitgeliebten“ (condilectus), in dem die Zwei über ihre Zweiheit hinausgehend und an ihr 

Anteil gebend eins sind.136 Im condilectus geschieht dann auch das Sich-Verströmen der 

                                                 
130 Enneaden, V 4, 1, 28; V 5, 12, 33. Plotins Formel hat seinerseits Platons Verständnis des vollkommen 
Guten zum Hintergrund, das in keiner Weise „irgendwelche Missgunst in sich hat“ und deshalb will, „dass 
alles ihm möglichst ähnlich werde“ (Timaios 29e 2). Vgl. Werner Beierwaltes, Denken des Einen. Studien 
zur neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frankfurt a. M. 1985, 49 bzw. 411f.  
131 Vgl. Dionysios Areopagita, Von den Namen Gottes VIII, 6 bzw. IX, 2. 
132 Summa Halensis I nr. 295b, 14. Der Anklang an Anselms Proslogion ist unüberhörbar und zweifellos 
gewollt. 
133 Vgl. Itinerarium mentis in Deum VI, 2. 
134 Im Zusammenhang der Diskussion um den Begriff des Vollkommenen in Kapitel 4.3 habe ich Ri-
chards Trinitätsspekulation ausführlicher dagestellt. Ich darf hier darauf verweisen.  
135 Richard von St. Viktor, De trinitate, III, 6 bzw. 7. 
136 Richard geht hier durchaus von der Erfahrung der Begrenztheit eines mitmenschlichen Egoismus zu 
zweit aus; vgl. De trinitate, III, 11: In „der gegenseitigen Liebe, auch in der brennendsten, ist aber nichts 
seltener, doch auch nichts großartiger als der Wille, dass der, den du zuhöchst liebst und der dich zu-



 81 

Liebe Gottes „nach außen“, auf die Menschen hin, damit auch sie – auf menschlich-

endliche Weise – an Gottes Liebe Anteil gewinnen können. Das Personsein des Vaters, 

des Sohnes und des Heiligen Geistes aber bedeutet nach Richard: Im gemeinsam-

vollkommenen Vollzug der Liebe, die Gott ist, sind die drei Personen subsistente – in 

sich seiende – Wirklichkeiten; aber ihr Insichsein bestimmt sich als vollkommenes Hersein 

vom Anderen und Hinsein auf die Anderen, in diesem Sinne als Ek-sistenz.137 

Diese neuplatonisch inspirierte, vom Gedanken des bonum diffusivum sui bestimmte Trini-

tätslehre beweist vielleicht noch deutlicher als die „psychologische“ Trinitätslehre des 

Westens, wie die Spekulationen über Gottes Insichsein keineswegs aus der Zeugnis- in die 

unbeteiligte Beschreibungsperspektive wechseln. Der trinitarische Gedanke ist der höchs-

te Gedanke, der noch einmal über sich selbst hinaus verweist: auf die göttlich-

vollkommene Wirklichkeit, die höher ist als alles Gedachte. Der Mensch kann sie nicht 

mehr begrifflich umfassen. Er kann nur noch wissen, dass er immer wieder neu auf sie 

hin aufbrechen darf; dass sie der Raum der Vollendung ist, die in der Zeit nach ihm greift, 

von der er glaubend hoffen darf, dass sie ihn vollendend in sich einbeziehen wird. Trinität 

als Inbegriff des Höchsten und Vollkommensten, zu dem die Menschen unterwegs sein 

dürfen und auf das hin sie immer wieder neu aufbrechen müssen – diese eschatologische 

Fassung der Trinitätslehre wird gegen Ende des 20. Jahrhunderts als soziale Trinitätslehre 

ausformuliert. In der Befreiungstheologie entwirft man Trinitätslehre pointiert politisch 

und nennt die Dreifaltigkeit  gar „unser Befreiungsprogramm“. Leonardo Boff, von dem 

diese Formulierung stammt, erläutert sie so: 

 

„An die Dreifaltigkeit glauben heißt davon ausgehen, dass Wahrheit mit Gemeinschaft einhergeht und 

nicht mit Ausschluss, dass Konsens besser die Wahrheit zum Ausdruck bringt als Durchsetzen und dass 

Mitwirkung und Mitbestimmung vieler besser ist als das Diktat eines einzelnen. An die Dreifaltigkeit glau-

ben heißt ja dazu sagen, dass alles mit allem zu tun hat und ein großes Ganzes bildet und dass die Einheit 

aus tausend Übereinkünften und nicht bloß aus einem einzigen Faktor erwächst.“138 

 

Die göttliche Dreifaltigkeit erscheint hier „als das Modell eines jeden gesellschaftlichen 

Zusammenlebens … das gerecht ist, Gleichheit verwirklicht und die Unterschiede ach-
                                                                                                                                                         

höchst liebt, einen andern ebensosehr liebe. Die Probe für die vollkommene Liebe ist somit der Wunsch, 
dass die einem zuteilgewordene Liebe weitervermittelt werde.“ 
137 Vgl. ebd., IV, 19 und 22f. 
138 Leonardo Boff, Kleine Trinitätslehre, dt. Düsseldorf 1990; der portugiesische Originaltitel „A Santissi-
ma Trindade é a melhor comunidade“ (Petrópolis 1988) bringt Boffs Intention noch deutlicher zur Gel-
tung. 



 82 

tet.“ So antwortet „der Glaube an die Trinität der Personen, Vater, Sohn und Heiliger 

Geist, auf die große Sehnsucht nach Teilhabe, Gleichheit und Gemeinschaft, die das Be-

wusstsein der Unterdrückten entflammt“139. Unterdrückte und Ausgegrenzte finden in der 

Dreieinigkeit der Gleichen und doch Verschiedenen ihre „ewige Utopie“: 

 

„Jeder der drei Unterschiedenen bejaht die Unterschiede der anderen; dieses Ja zum anderen und die völli-

ge Hingabe an ihn macht jeden zum Unterschiedenen in Gemeinschaft. In der Dreifaltigkeit gibt es nicht 

die Herrschaft eines Pols, sondern die Konvergenz der Drei in Schenkung und Annahme. Sie sind unter-

schieden, doch keiner ist größer oder kleiner, früher oder später als der andere. Deshalb darf eine Gesell-

schaft, die sich von der dreieinigen Gemeinschaft inspirieren lässt, nicht die Klassen dulden, nicht die 

Herrschaft von seiten einer Macht (sei sie wirtschaftlich, geschlechtlich oder ideologisch bestimmt), wel-

che die übrigen Unterschiedenen unterjocht und verrandet“ (gemeint ist: marginalisiert).140 

 

Das, worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden kann, ist nach Boff diese ewige U-

topie einer Gemeinschaft der Gerechtigkeit aus der Liebe, in der alle daran Teilhabenden 

einander in letzter Konsequenz gerecht werden und nichts für sich allein sein wollen. So 

formuliert die immanente Trinitätslehre den Inbegriff einer Persongemeinschaft, wie sie 

inniger, gerechter, liebevoller und egalitärer gar nicht gedacht werden könnte, damit die 

Menschen sich dieser Utopie zuwenden, sie als Inbegriff ihrer eschatologischen Hoffnung 

glauben und ihren Kampf um mehr Gerechtigkeit jetzt schon daran ausrichten können. 

Jürgen Moltmann hat ein ähnlich akzentuiertes trinitätstheologisches Konzept entwickelt 

und dabei das Verhältnis von heilsökonomischer und immanenter Trinität dezidiert neu 

gefasst. Was in der theologischen Tradition immanente Trinität genannt wurde, ist – so 

Moltmann –  „in Wahrheit keine Abstraktion von der Heilsgeschichte und der ‚ökonomi-

schen Trinität’ auf ihre transzendentalen Möglichkeitsbedingungen, sondern das eschato-

logische Ziel der Heilsgeschichte“141. Es wird nicht auf den Gott vor aller Heilsgeschichte 

zurückgeschlossen, sondern der Gott theologisch imaginiert, in dem sich die Heilsge-

schichte erfüllen wird, von dem deshalb auch die Menschen ihre Erfüllung erhoffen dür-

fen. So ist von der Heilsökonomie auszugehen und das in ihr Geschehene als Offenbar-

werden des in Gott zwischen Vater, Sohn und Heiligem Geist Geschehenen bzw. Ge-

                                                 
139 Leonardo Boff, Der dreieinige Gott, dt. Düsseldorf 1987, 24. 
140 Ebd., 175. 
141 Jürgen Moltmann, Die Einheit des dreieinigen Gottes. Bemerkungen zur heilsgeschichtlichen Begrün-
dung und zur Begrifflichkeit der Trinitätslehre, in: W. Breuning (Hg.), Trinität. Aktuelle Perspektiven der 
Theologie, Freiburg – Basel – Wien 1984, 97–113, hier 105. 



 83 

schehenden zu begreifen. Als Gottes-Geschehen kommt es zum Ziel im eschatologischen 

Offenbarwerden einer „offenen“ Trinität, die den Menschen und ihrer Welt in Gott 

Raum geben wird. 

Das in der Heilsgeschichte Geschehende als Geschehen Gottes selbst zu verstehen, heißt 

nun aber, „dass die Trinitätslehre von drei distinkten Subjekten (Akteuren; J. W.) dieser 

Geschichte ausgehen muss.“ Denn: „Vater, Sohn und Geist sind biblisch tatsächlich Sub-

jekte mit Willen und Verstand, die miteinander sprechen, einander in Liebe zugewandt 

und zusammen ‚eins’ sind.“142 Den Gefahren des Tritheismus wehrt in der christlichen 

Überlieferung – so Moltmann – der Begriff der perichoretischen Einheit der drei göttli-

chen Personen. Im vollkommenen Einander-Innesein leben die drei göttlichen Personen 

und Subjekte ihre Einheit aber als offene, integrierende Einheit: 

 

„Die perichoretische Einheit des drei-einigen Gottes ist in dieser Hinsicht eine einladende eund ver-einigende 

Einheit und als solche eine menschen- und weltoffene Einheit: ‚Das Verhältnis der göttlichen Personen zueinan-

der ist so weit, dass die ganze Welt darin Raum hat’ (Adrienne von Speyr) … Die Trinität ist ‚offen’ kraft 

der überfließenden, gnädigen Liebe. Sie ist ‚offen’ für die geliebten, gefundenen und aufgenommenen 

Geschöpfe.“143 

 

Die gottimmanente Trinität als immer schon menschenoffene, die Menschen eschatolo-

gisch einbeziehende Trinität zu verstehen ist trinitätstheologisch durchaus legitim. Gottes 

überfließende Liebe ist gewissermaßen immer schon unterwegs, den Menschen an sich 

Anteil zu geben. Sie „kann“ menschlich gesprochen gar nicht an sich halten. Gott kann 

sich gar nicht für sich behalten, so wie sich die Liebe, die er ist, nicht für sich behalten 

kann. Sie „muss“ sich mitteilen. Das ist ihr Wesen. Und seinem Wesen frei entsprechen 

können, das bedeutet ja Freiheit, auch für Gott.144 Muss aber nicht gedacht werden, dass 

Gott auch ohne die Menschen Gott ist und in sich vollkommen eins ist? Muss der höchs-

te Gedanke, dass die Liebe, die Gott ist, nicht anders kann als sich zu schenken, nicht 

noch einmal die Wirklichkeit der göttlichen Liebe von sich unterscheiden, die in sich gött-

liche Wirklichkeit ist und nicht „nur“ Wirklichkeit für uns?  

Das Bedenken dieser göttlichen Wirklichkeit in sich vollzieht sich in einem Grenzbegriff, 

der gewissermaßen in Klammern zu setzen versucht, wovon die Theologie niemals wirk-
                                                 
142 Ebd., 106. 
143 Ebd., 110f. Erinnert sei an die in vielem vergleichbare, oben bereits referierte Konzeption von Fried-
rich-Wilhelm Marquardt: Gott als der eschatologisch-erlösende māqōm der Menschen. 
144 Vgl. oben Kapitel 6.8. 



 84 

lich abstrahieren kann: Gottes Für-uns-Dasein. Dieser Grenzbegriff ist der einer göttlich-

selbstursprünglichen Subjektivität: Gott „vollzieht sich“ ewig als aus sich selbst entsprin-

gendes Sich-auf-sich-Beziehen. Er ist nicht konstituiert durch ein Sich-auf-anderes-

Beziehen. Dieses Sich-auf-anderes-Beziehen entspringt vielmehr seinem göttlichen Wil-

len, in dem er sein Wesen so vollzieht, dass er seine überfließende Liebe Nichtgöttlichem 

zugute kommen lässt. Da Gott sein Wesen als Subjekt vollzieht, ist er frei. Als das eine 

Gottes-Subjekt aber bestimmt er sich dazu, sich den Menschen höchstmöglich vollkom-

men mitzuteilen: ihnen Anteil an seiner Liebe zu schenken, soweit sie als endliche Men-

schen an seiner göttlich-vollkommenen Liebe Anteil gewinnen können. Gottes Freiheit 

liegt also nicht darin, dass er auch anders gekonnt hätte. Sie liegt vielmehr darin, dass alles, 

worauf er sich als nichtgöttliche Wirklichkeit bezieht, aus seiner Selbstbestimmung als 

göttliches Subjekt hervorgeht und dass auch das Wie seiner Beziehung zum Nichtgöttli-

chen seinem selbstbestimmten Willen entspringt. Die Rede von Gottes Subjektsein hat 

nur in diesem Kontext eine trinitätstheologisch nachvollziehbare Bedeutung: als Grenz-

begriff, der Gott als den frei Daseienden und Wirkenden bezeichnet. Mit diesem Begriff 

wird ihm dann auch die Vollkommenheit zugesprochen, sich zu seinem eigenen Wesen so 

verhalten zu können, dass er es – in keiner Weise von außen bestimmt, sondern in jeder 

Hinsicht selbst gewollt – Nichtgöttlichem zugute kommen lässt und dass er darin ganz er 

selbst bleibt. Gott ist sein Wesen (seine „Natur“) im Sinne des Subjektseins, des Sich-aus-

sich-selbst-Wirkens und des Seine-Selbstmitteilung-an-Nichtgöttliches-Wirkens. Der Sub-

jektbegriff hat hier die Funktion, Gottes Vollkommenheit von einer bloßen Natur-

Vollkommenheit zu unterscheiden, in der das Geschehen der Vollkommenheit nicht der 

Selbstvollzug dessen wäre, durch den sie geschieht. Bloße Naturvollkommenheit wäre 

Gottes schlechthin unwürdig. Bei ihm sind Dasein, Seinkönnen und Seinwollen schlecht-

hin identisch, in einer Selbigkeit, die für menschliches Begreifen wieder nur als Grenzbeg-

riff erreichbar, aber in menschlicher Selbsterfahrung niemals einholbar ist. 

Beachtet man diese Grenzbedeutung des Subjektbegriffs in der Trinitätstheologie, so 

empfiehlt es sich nicht, mit Moltmann von drei göttlichen Subjekten in Gott zu sprechen. 

Auch der Rekurs auf den Perichorese-Gedanken könnte kaum verhindern, dass man da-

mit den Monotheismus der Bibel und die gemeinsame monotheistische Basis der abraha-

mitischen Religionen in Frage stellt. Der Kern der semantischen Bestimmtheit, die der 

Subjektbegriff auch als theologischer Grenzbegriff nicht restlos verlieren kann, liegt im 



 85 

Gedanken der Aneignung eines substantiellen („naturhaften“) Gehalts: Das Subjekt voll-

zieht sein Dasein; im endlich Menschlichen: das dem Menschen mit und in seinem Dasein 

Vorgegebene. Wenn von Gott Selbstgegebenheit und Selbstursprünglichkeit prädiziert 

werden dürfen, so meint Subjektivität hier den „ewigen“ Selbstvollzug des Gottseins in 

seiner Selbstgegebenheit und Selbstursprünglichkeit. Dieser subjektive Selbstvollzug des 

Daseins Gottes kann in biblisch-monotheistischer Tradition nicht multipliziert gedacht 

werden. Wohl aber könnte – in der Extrapolation menschlicher Erfahrungen an der 

Grenze des Denkbaren – dies gedacht werden: dass der Selbstvollzug des einen Subjekts im 

Miteinander und Füreinander dreier Personwirklichkeiten geschieht, die das Dasein Got-

tes in je unterschiedlicher Weise aber eben doch als das eine Dasein Gottes leben.145 Und 

sie leben es so, dass der Sohn und der Heilige Geist an der Gottes-Subjektivität des Vaters 

vollkommen teilhaben. Die menschliche Erfahrungsgegebenheit, an der die theologische 

Extrapolation ansetzen kann, ist die Erfahrung eines kollektiven Handlungssubjekts, des-

                                                 
145 Verzichtet man auf die hier vollzogene trinitätstheologische Unterscheidung von Person und Subjekt, 
so kommt man bei Moltmanns Aufkündigung des abrahamitisch-monotheistischen Konsenses heraus – 
oder bei einer Trinitätstheologie, die nicht nur monosubjektiv, sondern einpersonal wäre. Herbert Vorgrimler 
hat mit Umsicht und Kautelen, aber doch in der Tendenz deutlich für das Konzept einer monopersonalen 
Trinität plädiert und gegen Konzepte einer interpersonal-koinonialen Trinitätslehre polemisiert. Die Vor-
stellung einer immanent-interpersonalen trinitarischen Koinonia scheint ihm im Kontext modernen Per-
sondenkens rettungslos tritheistisch. Sein Fazit: „Wollte man den modernen Begriff der Person auf Gott 
anwenden, dann müsste man heute sagen: Unser Gott ist eine Person, unser Du, das wir im Gebet anspre-
chen, in dem Beten, in dem wir keinesfalls sagen dürften: ‚Ihr Drei’“ (ders., Gott – Vater, Sohn und Heili-
ger Geist, Münster 2003, 111). Mir scheint, die Trinitätstheologie kann auch angesichts des modernen 
Personbegriffs die Intention der Rede von den drei göttlichen Personen nicht-tritheitisch zur Geltung 
bringen. Ich habe dies oben versucht. Man kann die leitenden Intentionen des kirchlichen Trinitätsglau-
bens möglicherweise auch ohne die klassische Begrifflichkeit aussagen – etwa in nicht-fachtheologischen 
Sprachkontexten (das zitierte Buch von Herbert Vorgrimler wendet sich in diesem Sinne ausdrücklich 
auch an interessierte Laien). Wenn man dies versucht, sollte man aber auf den Person-Begriff ganz ver-
zichten und nicht davon sprechen, Gott sei eine Person. Man hätte vielmehr Formulierungen zu erproben, 
wie sie Vorgrimler in seinem Buch aus der Feder Karl Rahners zitiert hat (vgl. 125ff.; hinweisen darf auch 
auf meinen eigenen Versuch: Der dreieine Gott und das Heil der Welt, in: Walter Fürst – Jürgen Werbick 
(Hg.), Katholische Glaubensfibel, Rheinbach – Freiburg i. Br. 2004, 78–81)). Vorgrimlers Polemik gegen 
alle Konzepte einer koinonialen Trinitätslehre von Richard von St. Viktor bis Gisbert Greshake kann ich 
nachvollziehen, wenn sie sich gegen Entwürfe richtet, die explizit drei Gottes-Subjekte oder Handlungs-
zentren voraussetzen und unterstellen, dass diese sich immanent-trinitarisch zueinander frei verhalten. Zu 
nennen wäre hier etwa Hans Urs von Balthasar und seine Vorstellung innergöttlicher Kenosen, wonach sich 
der Vater in der Zeugung des Sohnes ganz dem freien Willen des Sohnes ausliefert, sich ihm im Heiligen 
Geist zurückzuschenken. Hier ist das Konzept dreier göttlicher Subjekte m. E. tatsächlich ad absurdum 
geführt (vgl. Herbert Vorgrimler, Theologie ist Biographie. Erinnerungen und Notizen, Münster 2006, 
385f.). Die trinitätstheologische Diskussion wäre in der Sache weiter zu führen. Es grenzt aber an Denun-
ziation, wenn man sie mit dem Fazit abschließt: „Die Redeweise, Gott sei eine Gemeinschaft von Dreien, 
bezeugt auf ihre Weise die Trennung, ja die furchtbare Feindschaft von Juden und Christen, die in letzter 
Konsequenz nach Auschwitz geführt hat. Sie entsteht (sic!) aus einem unsensiblen, selbstgerechten Glau-
ben, der Israel und damit Jesus den Rücken gekehrt hat“ (ders., Gott, 122).   



 86 

sen Dasein in unterschiedlicher Weise und doch als das Dasein dieses Subjekts (etwa des 

Staates, der Justiz, der Kirche o. ä.) realisiert wird.146 

Die theologische Extrapolation bleibt zweifellos prekär. In der Reflexion menschlicher 

Erfahrung können Subjekt und Person zwar unterschieden werden. Aber es wäre hier 

doch unmöglich, ein konkretes, personal Existierendes ohne eigene Subjektivität zu den-

ken. Der umgekehrte Gedanke – die Realisierung einer Subjektivität in mehreren Perso-

nen – ist wenigstens ansatzweise nachvollziehbar. Es gibt ja – wie eben angesprochen – 

immerhin die Möglichkeit, die Intentionen eines Gemeinschafts- oder Kollektivsubjekts 

individuell-personal mitzuintendieren und mitzutragen. So ist wenigstens ein Ansatzpunkt 

für die trinitätstheologische Vorstellung gegeben, dass die „Personen“ des Sohnes und des 

Heiligen Pneumas die Gottes-Subjektivität – die Wesens-Intention – des Vaters voll-

kommen mitvollziehen und realisieren, an ihr vollkommen teilhaben. Dass mitmenschlich 

kein Personsein ohne den je eigenen subjektiven Selbstvollzug gedacht werden kann, 

hängt offenkundig damit zusammen, dass der menschliche Subjektbegriff vom Gedanken – 

und der Erfahrung – des Selbstbezugs im Fremdbezug bestimmt ist: Ich beziehe mich auf 

mich selbst und auf den unverfüglichen Grund meines Seins – auf den substantiellen Ge-

halt, als der ich mir vorgegeben bin –, indem ich mich auf andere (alii) und anderes (aliud) 

beziehe, das Bezogensein auf andere und anderes aber eben selbst vollziehe und deshalb 

nie nur Objekt von anderen und anderem bin. Die Grundkonstellation der menschlichen 

Erfahrung von Subjektivität wurzelt in der Zweiheit von Ich und Nicht-Ich, die so ver-

mittelt werden muss, dass das Ich nicht als bloße Hervorbringung oder als bloßes Objekt 

eines Anderen vollzogen wird, dass es sich vielmehr in dieser Grunddifferenz als Identität 

gesetzt weiß und selbst vollzieht. Es ist nicht aus sich selbst gesetzt und kann diese Kon-

tingenz nur so übernehmen, dass es die eigene Wirklichkeit als Gewirktsein versteht.147 

Die christliche Schöpfungstheologie versteht die Wirklichkeit des menschlichen Subjekts 

als Gewirktsein durch ein intentional Wirkendes, dessen Wirken durch einen guten Willen 

für mich bestimmt ist, sodass ich mich in der freien Zustimmung zu dem guten Willen, 

der mich hervorgerufen hat, selbst vollziehen kann. Dieser gute Wille gilt aber nicht nur 

                                                 
146 Vgl. die entsprechenden Überlegungen in Kapitel 4.11. Das Inadäquate dieses Vergleichs liegt sicher 
darin, dass das Mitwirken an der gemeinschaftlichen Intention des Kollektivsubjekts allenfalls als Reprä-
sentation, niemals jedoch als vollkommene Teilhabe gedacht werden kann. 
147 Vgl. Fridolin Stier, An den Wurzeln der Berge, 25: „Das Wirkliche ist nicht ohne das Wirkende.“ Dar-
auf aufmerksam zu werden hieße für den Menschen, „der fundamentalen Passivität seines Seins“ innezuwer-
den und dieses Innewerden in der Spannung der Schöpfungs-Perspektiv zu den naturwissenschaftlichen 
Perspektiven der sich selbst tragenden Wirkungszusammenhänge festzuhalten (vgl. ebd., 71f.). 



 87 

mir, sondern allen Menschengeschwistern. Deshalb kann ich mich auf meinen unverfügli-

chen Grund nur beziehen, wenn ich die in ihm und aus ihm wirksame Intention mittrage 

und mich liebend-würdigend auf die von dieser Intention mit Intendierten beziehe. Mich 

auf mich selbst beziehend soll ich mich – beinahe in eodem actu (im gleichen Vollzug) – auf 

sie beziehen: nicht um sie meiner Subjektivität zu unterwerfen, auch nicht um ihrer Sub-

jektivität als deren Objekt unterworfen zu sein, sondern deshalb, weil zwischen uns und 

durch uns Gottes Intention Wirklichkeit werden soll, die uns miteinander und füreinander 

hervorgerufen und zur Teilhabe an seiner Liebe berufen hat. 

Subjektivität bedeutet hier Selbst-Vollzug des Mir-gegeben-Seins bzw. des Mitgegebenseins 

der Anderen und deshalb unabdingbar auch: Selbstsetzung und Selbstbehauptung  als 

Subjekt in Absetzung von den Anderen, Selbstbehauptung gegen das bloße Objektsein 

für andere und anderes. Für menschliches Subjektsein wäre deshalb konstitutiv, sich dazu 

hervorgerufen und ermächtigt zu wissen, sich auf das mich gründend-wirkende Andere 

beziehen und die Intention dieses Wirkens dem eigenen Wollen zugrunde legen zu kön-

nen, sodass man sich von Anderem entsprechend inter-subjektiv angehen, sich von ihm 

aber eben nicht zum bloßen Objekt depotenzieren lässt. Eine Übertragung dieses 

menschlich-endlichen Subjektbegriffs auf Gottes eigene Wirklichkeit wäre aus einer gan-

zen Reihe von Gründen irreführend. Einige wenige seien genannt: Gott dürfte kein Bezo-

gensein auf anderes (aliud) zugeschrieben werden, das seinem Selbstbezug in irgendeiner 

Weise zugrunde läge. So dürfte ihm auch nicht zugeschrieben werden, dass der Bezug auf 

andere (alii) seinem Selbstvollzug vorgegeben und von ihm erst einzuholen ist. Gott ist 

sein eigener Grund in der Weise eines voraussetzungslosen Subjektseins. Und deshalb ist 

sein Selbstvollzug – trinitätstheologisch formuliert – ein Sich-aufeinander-Beziehen der 

göttlichen alii („Personen“), das in keiner Weise durch anderes (aliud) vermittelt ist. Die 

drei göttlichen Person-Wirklichkeiten erwirken einander ewig. Das Gewirktsein ihrer 

Wirklichkeit ist ihnen nicht äußerlich und kann deshalb auch nicht dazu führen, dass drei 

göttliche Subjekte sich in der Spannung zwischen Sich-Beziehen und Bezogensein gegen 

ihre Veräußerlichung zu bloßen Objekten ewig als je eigene Subjekte setzen und behaup-

ten müssten. In der Heilsökonomie widerfährt Gott dieses Objektwerden. Er „riskiert“ es 

mit seiner Selbstmitteilung, da er sich in die Hand der Menschen gibt und auf ihre freie 

Selbstbestimmung angewiesen sein lässt. Aber es ist das eine göttliche Subjekt der drei-

persönlichen Selbstmitteilung, das sich hier den Menschen zugute gegen alle sündige 



 88 

„Objektivierung“ als die Subjektivität erweist, die ihrer Intention eschatologisch-

allmächtig Geltung verleiht. Es ist der vom Vater ausgehende Geist, der den Sohn vom 

Tod auferweckt und ihn als Geist-Wirklichkeit in der Gemeinde vergegenwärtigt, bis er 

als der endzeitliche „Richter“ wiederkommt, damit Gott alles in allem sei.  

Zwingt nicht diese heilsökonomische Wirklichkeit der Trinität gleichwohl zu einer inter-

subjektiven Konzeption auch der gottimmanenten Dreieinigkeit? Kann man denn über-

sehen, dass Jesus Christus dem Vater gegenüber Subjekt ist bzw. es in der Beziehung zu 

ihm erst wird? Müsste man deshalb nicht annehmen, dass auch der ewige Logos, dem der 

Mensch Jesus Christus enhypostatisch geeint ist, zum Vater ein intersubjektives Verhältnis 

hat? Zunächst bleibt festzuhalten: Gleiches könnte man für den Heiligen Geist nur mit 

einer sehr gewundenen Interpretation biblischer Befunde behaupten. Dem heiligen 

Pneuma kann wohl kaum Eigen-Subjektivität zugeschrieben werden, wenn man den Sub-

jektivitätsbegriff nicht so weit „entkernen“ will, dass er mit dem der personalen göttlichen 

Eigenwirklichkeit identisch wird. Für Jesus Christus aber gilt: Er ist ein menschliches Sub-

jekt mit menschlichem Wollen und Erkennen; mit einer menschlichen Aneignung der ihm 

gegebenen „Natur“ in mitmenschlicher Interpersonalität und in der Beziehung zum 

menschlich-unverfügbaren Grund seines Daseins. So schwer es menschlicher Vorstellung 

fällt: Das Menschsein Jesu Christi impliziert sein menschliches Subjektsein; die Diskussion um 

den Monotheletismus in der Nachgeschichte Chalcedons hat das für die weitere Überlie-

ferung des Trinitätsglaubens normativ deutlich gemacht. Und in seinem menschlichen 

Subjektsein ist Jesus Christus auf das eine Gottessubjekt als auf ein Du bezogen. Das Per-

sonsein Jesu Christi aber ist das des Logos. Dieser ist dem Menschsein Jesu vollkommen 

präsent als der unverfügliche Grund seines Daseins, als der Selbstmitteilungswille Gottes, 

dem sich der Mensch Jesus rückhaltlos zur Verfügung stellt. Er ist dem Menschen Jesus 

von Nazaret gegenwärtig als der Logos, der die menschliche Antwort des „treuen Zeu-

gen“ hervorruft, an der die Mitmenschen Gottes Wesenswort vernehmen und verstehen 

können. Die Person Jesu Christi ist jenes Gegründetsein in und jenes Hervorgerufensein 

von Gott, das ihn als Gottes eigenes Dasein in der Welt der Menschen auszeichnet: als 

Gottes eigene Wirklichkeit, als die Wirklichkeit des Gottes, der es in seiner vollkommenen 

Subjektivität vermag, im Anderen seiner selbst ganz und vollkommen als er selbst da zu 

sein. Die Person des heiligen Pneuma aber ist in heilsökonomischer Perspektive jene Got-

teswirklichkeit, in der Gott ganz als er selbst präsent ist, um in den Menschen die Bereit-



 89 

schaft hervorzurufen, sich auf Gottes guten Willen einzulassen und ihm das wahrhaft 

Heilsame – die eschatologische Gottesgemeinschaft für die Menschen – zuzutrauen. Die 

Gotteswirklichkeit des heiligen Pneumas wirkt in den Menschen die Person-Identität der 

Glaubenden, die sie Subjekt ihrer Freiheit und menschlich-endliche, begnadete Mit-

Subjekte der Gottesherrschaft – nicht jedoch des göttlichen Vaters – werden lässt. 

Es ist schon darauf hingewiesen worden, dass dieser heilsökonomisch-trinitarische Per-

sonbegriff zwar an konstitutiven Dimensionen des mitmenschlichen Personbegriffs An-

halt hat, aber so weitgehend individualisierend gefasst werden muss, dass er nicht als da-

von abgeleiteter Allgemeinbegriff den drei göttlichen Wirklichkeiten Vater, Sohn und Hei-

liger Geist übergeordnet werden kann.148 Lässt er sich dann aber als Allgemeinbegriff für 

die drei Gotteswirklichkeiten der immanenten Trinität verwenden? Die verschiedenen 

Denkmodelle für die immanente Trinität – das Modell der subsistenten Relationen, das 

Modell der vollkommenen Perichorese bzw. jener Urkommunikation des vollkommenen 

Miteinander-Teilens, das noch einmal an sich Anteil gibt – lassen keinen Zweifel daran, 

dass auch hier der Personbegriff gerade noch als Grenzbegriff verwendet wird, um den 

Gott der vollkommenen Selbstmitteilung denken zu können. Er soll es ermöglichen, Gott 

als die schlechthin vollkommene Wirklichkeit zu denken, die immer schon „in sich und 

für sich“ ist, wozu sie sich geschichtlich bestimmt. Gott ist in sich vollkommene Wirk-

lichkeit der Kommunikation. So kann er sich als der kommunizieren, der er ist. Er kom-

muniziert sich als der seinem Wesen entsprechend sich Kommunizierende. Die vollkom-

mene Wirklichkeit der Kommunikation lässt sich aber nicht denken ohne Kommunizie-

rende. Innertrinitarisch bezieht sich der Personbegriff auf die kommunizierenden Got-

teswirklichkeiten, in denen und durch die Gott immer schon wirkt, was er ist: vollkom-

mene Kommunikation der Liebe in vollkommener Partizipation149 – in vollkommener 

wechselseitiger Teilhabe und Teilnahme aneinander. 

Von diesem „Begriff“ einer gottimmanenten Trinität her lassen sich dann womöglich 

auch die wirkungsgeschichtlich folgenreichsten Theorieformen der Trinitätslehre einander 

                                                 
148 Man kann deshalb von einem analogen Gebrauch des Personbegriffs sprechen. Karl Rahner räumt eine 
so große „Verschiedenheit des jeweiligen Personseins der drei Personen“ ein, dass diese Verschiedenheit 
„nur ganz locker analog einen Personbegriff, gleichmäßig angewandt auf die ‚drei’ Personen, erlaubt“ (Der 
dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, a.a.O., 333; vgl. dazu auch: Franz Xaver 
Bantle, Person und Personbegriff in der Trinitätslehre Karl Rahners, in: Münchener Theologische Zeit-
schrift 30 (1979), 11–24, hierzu 12 sowie Piet Schoonenberg, Zur Trinitätslehre Karl Rahners, in: E. Klin-
ger – K. Wittstadt (Hg.), Glaube im Prozess. Für Karl Rahner, Freiburg i. Br. 1984, 471–491, hier 480f.). 
149 Um hier die falsche Assoziation einer nur teilweise Teil-Habe (Parti-zipation) aneinander zu vermeiden, 
spricht Piet Schoonenberg von Ganz-Habe (Totizipation); vgl. Zur Trinitätslehre Karl Rahners, a.a.O., 482. 



 90 

zuordnen: die „psychologische“ (vom vollkommenen Selbstvollzug Gottes als rein geisti-

ger Wirklichkeit her gedachte) und die eher interpersonale (von der ewig-vollkommenen 

Beziehungswirklichkeit der interpersonalen Liebe her gedachte). Das Personsein der drei 

ist vollkommenes Beziehungs-Sein, vollkommene Ek-sistenz (nach Richard von St. Viktor) 

bzw. relatio subsistens (nach der augustinisch-thomanischen Tradition). Nichts in und an 

Gott könnte noch als außerhalb dieses Beziehungs-Seins „in sich stehend“ gedacht wer-

den. 

Es ist klar, dass auch dieser Begriff vollkommensten Beziehungs-Seins von menschlicher 

Beziehungserfahrung her gedacht ist und diese ins Vollkommenere, ja ins Vollkommenste 

hinein zu transzendieren versucht: Trinität als das vollendete Urbild personalen Selbst-

vollzugs und Selbstbezugs in unverkürzter Selbstmitteilung und Entsprechung. In der 

trinitarischen Koinonia des Anteilnehmens und Anteilgebens gilt – nach diesem Gedan-

ken – uneingeschränkt, was unter Menschen als unaufgelöster und auf Versöhnung drän-

gender Widerspruch erfahren wird: dass die Personen im anderen wahrhaft bei sich selbst 

sind. Subsistenz und Relation widersprechen sich nicht mehr, wenn jede Person der ande-

ren vollkommenen entspricht, ihr Sein in den anderen Personen hat und das Sein der an-

deren Personen ist. Keine Person muss der anderen gegenüber Selbststand und Selbstbe-

sitz behaupten. Vater, Sohn und Heiliger Geist sind Personen im ewigen Akt wechselsei-

tigen Entsprechens und Gerechtwerdens, in jenem reinen Akt, der alles bloße Für-sich-

Sein immer schon in sich „aufgehoben“ hat.150 Demgegenüber erweist sich das Auseinan-

dertreten von Selbststand (Subsistenz) und Relationalität als Kennzeichen endlichen, vom 

Missbrauch durch die anderen bedrohten Personseins. Wo die Möglichkeit besteht, sich 

im anderen zu verlieren, von ihm missbraucht zu werden oder ihn zu missbrauchen, da 

wird die Wahrung des Selbststandes zum unabdingbaren Erfordernis einer gelingenden 

personalen Beziehung. Wo sich aber – wie allein in Gott – personaler Selbststand als voll-

kommene Entsprechung in vollendeter Wesensgemeinschaft ereignet, da entsprechen die 

Personen einander gerade in dem, was sie „für sich selbst“ sind: in ihren spezifizierenden 

Ursprungsrelationen. Gott vollzieht sein Wesen und Dasein – die Liebe – im ewigen Akt 

dreifachen Sich-Entsprechens, als der dreipersönliche, von dem nur so gesprochen wer-

                                                 
150 Diese Einsicht ist theologisch so zentral, dass Hans Urs von Balthasar sagen kann: „Gäbe es eine Defini-
tion Gottes, so müsste man sie so bestimmen: Einheit als Füreinander. Was wir, eines besseren Wortes 
ermangelnd, als göttliche ‚Personen’ bezeichnen, ist die Voraussetzung dafür, dass es in Gott das reine 
Für-einander geben kann“ (ders., Klarstellungen. Zur Prüfung der Geister, Freiburg – Basel – Wien 31972, 
60). 



 91 

den kann, dass bei jeder Person die beiden anderen – als deren wesentliche Entspre-

chung – zur Sprache kommen.151 

Aber sollte man angesichts dieser jede menschliche Erfahrung unendlich transzendieren-

den Begriffs-Extrapolation den Personbegriff nicht doch eher für die heilsgeschichtlichen 

Gotteswirklichkeiten reservieren? Müsste man von der immanenten Trinität nicht „nega-

tiv theologisch“ sagen, hier versagten alle menschlichen Begriffe ihren Dienst, Beschreib-

bares einigermaßen klar zu sagen? Sollte man etwa sagen, der trinitarische Gott personali-

siere sich erst in der heilsökonomischen Selbstmitteilung? Piet Schoonenberg vertritt diese 

These und begründet sie mit einer Bemerkung Karl Rahners zur immanenten Trinität. 

Das Wort sei nur (durch einen Sagenden) gesagtes Wort und der Geist nur (vom Geben-

den) gegebener Geist, ohne dass das Wort nochmals spricht (das eigene Subjekt seines 

Sprechens ist) oder der Geist noch einmal schenkt (das eigene Subjekt des Schenkens ist). 

Sohn und Geist seien deshalb – so Rahner – innertrinitarisch nicht „ein persönliches Ge-

genüber zum Vater“.152 Dennoch will Schoonenberg an der Vorstellung – sollte man 

nicht besser sagen: an der Metapher? – eines innertrinitarischen Dialogs vollkommener 

Partizipation und Entsprechung festhalten. Dieser Dialog gehe vom Vater aus und werde 

vom Sohn und vom Geist antwortend mitgetragen. Man müsste von Dialog, wenn 

Schoonenbergs These konsistent sein sollte, freilich analog (oder eben metaphorisch) 

sprechen und dann eine heilsgeschichtliche Explikation und „Personalisierung“ dieses 

innergöttlichen Dialogs annehmen. Der ursprünglich sprechende und schenkende Vater, 

„der ursprungslose Ursprung, wird immer mehr, was er ist. Er wird dasselbe auch auf uns 

hin, aber er wird es immer mehr, ganz besonders im Christusereignis. Dabei personalisiert 

er auch sein ewiges Wort und seinen ewigen Geist, indem er ihnen gibt, sich selbst zu per-

sonalisieren.“153 Wort und Geist personalisieren sich – so Schoonenberg – den Menschen 

                                                 
151 Vgl. Jürgen Werbick, Person, a.a.O., 359. Vom menschlichen Personsein in der Welt der Dinge und 
Prozesse gilt eine „radikale ontologische Nicht-Involviertheit“. Menschen sind darin Personen, dass sie 
„stets … noch etwas darüber hinaus sind“, das „keinen Ort (hat; J. W.) in der Welt“ bzw. in der System-
Umwelt der Menschen (Peter Strasser, Journal der letzten Dinge, 44; vgl. oben Kapitel 3.11). Personsein 
heißt insofern u-topisch sein: ein „Ort“ zu sein außerhalb all dessen, was mich umschließt; theologisch 
gesprochen: nur in Gott jenen Ort haben zu können, der mich ganz umschließen und involvieren darf. 
Radikales Involviertsein in meiner Welt oder Umwelt wäre radikale Entfremdung, Depersonalisierung. Die 
Trinitätslehre denkt einen Gott, dem gegenüber menschliches Personsein nicht u-topisch bleiben muss. 
Und so denkt sie auch ein göttliches Personsein, das sich als radikales personales Involviertsein verstehen 
lässt: Die drei göttlichen Personen sind ineinander „restlos“ involviert – in einer vollkommenen Wechsel-
seitigkeit der Entsprechung. 
152 Vgl. ebd., 482. Ich habe in Klammer meine Deutung des Rahnerschen Diktums mit Hilfe der Unter-
scheidung von Person und Subjekt eingetragen. 
153 Ebd., 484. 



 92 

und Gott, dem Vater, gegenüber: Sie werden zu eigenständig auf die Menschen hin Han-

delnden; und sie werden dem Vater gegenüber zu eigenständig Antwortenden: „In Jesus 

wird das Wort die Antwort, der, der zum Vater betet und zurückkehrt (Joh 17) … Nicht 

nur das Wort wird Antwort, auch der Geist wird Beter zum Vater, der jubelnde Beter in 

Jesus (Lk 10,21), der seufzende Beter in uns (Röm 8,26), der, der in uns ‚Abba’ ruft (Gal 

4,6; Röm 8,15).“ Und so personalisiert sich auch Gott, der Vater, „von dem Wort und 

Geist ausgehen, uns und ihnen gegenüber. Er wird der Vater Jesu und unser Vater in ihm, 

der Gott des Geistes, der uns als dessen Kinder leitet (Röm 8,14).“ 154 Im Blick auf diese 

heilsgeschichtliche Personalisierung der trinitarischen Gott-Personen sollte man – so 

Schoonenberg – den immanent-trinitarischen Personbegriff nicht durch ein explizites Ge-

genüber in Gott gekennzeichnet sehen, sondern mit Richard von St. Viktor als das perso-

nale In-sich-Sein in vollkommener Ek-sistenz (im vollkommenen Her-Sein von … und 

Hin-Sein zu …). Es ist allerdings auch für Schoonenberg klar, dass die Vorstellungen Dia-

log in vollkommener Entsprechung und personaler Selbststand wie auch die Vorstellung einer 

heilsgeschichtlichen Personalisierung im Blick auf die gottimmanente Trinität ihre 

menschlich-definite Bestimmtheit verlieren, wenn sie trinitätstheologische Relevanz ge-

winnen sollen. Dies macht – so Schoonenberg – nur „noch einmal deutlich … dass die 

Trinität als präexistent(e) nur eine sekundäre Gegebenheit unseres Glaubens ist; primär ist 

die Trinität in Christo.“155 

Schoonenbergs Versuch illustriert aufschlussreich den theologisch prekären Status einer 

Lehre von der gottimmanenten Trinität. Sie ist unabdingbar insofern, als die Trinitäts-

theologie dartun muss, wie Gottes Vollkommenheit gerade darin liegen kann, der sich 

vollkommen Kommunizierende zu sein. Das kann Gott nicht erst gewissermaßen nach-

träglich zu seinem „inneren“ Für-sich werden, sonst würde er zu etwas, was er nicht in 

sich schon ist. Nicht nur die klassische Metaphysik müsste dies als ontologisch-

theologischen Mangel ansehen. Dass Gott gleichwohl wird, was er ist bzw. sich als der 

erweist – mitteilt –, der er ist, zeigt demgegenüber keinen Mangel an. Die Liebe hat ihre 

Vollkommenheit darin, sich als solche zu erweisen und sich als die zu erweisen, die stärker 

ist als jede Macht der Zertrennung, stark, ja stärker als der Tod (Hld 8,6). Der Gott, der 

die Liebe ist, erweist mit der Sendung des Wortes und im Wirken des Geistes eschatolo-

gisch, dass er „alles in allem“ sein wird (vgl. 1 Kor 15,24–28). Er ist seines Anderen fähig, 
                                                 
154 Ebd., 485f. 
155 Ebd., 486f. 



 93 

ruft es als das Andere hervor, kann in ihm als er selbst da sein und sich ihm so vollkom-

men mitteilen, wie sein Anderes ihn aufzunehmen vermag. Und dieses Seines-anderen-

fähig-Sein „wurzelt“ – menschlich gesprochen – in der vollkommenen, dreipersonalen 

Entsprechung, die Gott selbst ist: in der jede der drei Personen in der anderen – auf sie 

hin und von ihr her – ganz sie selbst ist. 

Alle Begriffe und Vorstellungen, die man in einer Theologie der immanenten Trinität 

verwendet, um diese Voraussetzung der vollkommenen Selbstmitteilung des seinem We-

sen nach als vollkommene Selbstmitteilung Existierenden zu artikulieren, gewinnen nur 

innerhalb dieser theologischen Aufgabe eine gewisse relative Bestimmtheit. Diese relative 

Bestimmtheit gewinnt begriffliche Solidität im Blick auf das Mitmenschlichwerden Gottes 

im Fleisch gewordenen Logos, im Gegenübersein der Gottespräsenz im Menschenantlitz 

Jesu Christi. Vergleichbares würde ich – anders als Schoonenberg – nicht vom heilsge-

schichtlichen Β∆ΦΤΒ≅< des Gottesgeistes sagen. Die höhere begriffliche Solidität per-

sonaler Rede im Blick auf den Fleisch gewordenen Logos ergibt sich im Blick auf das hier 

mit dem Begriff „hypostatische Union“ zur Sprache Gebrachte: Gott ist im Anderen sei-

ner selbst als er selbst; er ist in Jesus Christus unser Gegenüber. Im Heiligen Geist ist er 

nicht unser Gegenüber, sondern unser innerster Beweg-Grund, der uns innerlicher ist als 

wir selbst zu uns einen verinnerlichenden Zugang hätten und deshalb der unverfügliche 

Außengrund unserer selbst genannt werden kann – aber eben nicht Person im Sinne des 

Gegenüberseins. Der Vater ist zwar heilsgeschichtlich der vom Sohn und dessen Men-

schengeschwistern mit Du Angesprochene. Aber er ist das Du-Sein im Sinne des Woher, 

des Worin und des Wozu, in das uns der Geist einbezieht, an dem er uns Anteil gibt, da-

mit Gott auch in uns, durch uns und für uns „alles in allem“ werde. So ist das Gebet 

Grundvollzug des Trinitätsglaubens. Es führt uns in die mitmenschliche Gemeinschaft 

der zum Vater Betenden, die sich dem Beter Jesus Christus verbunden wissen darf. Im 

Gebet greift Gott selbst im Heiligen Geist nach uns, um uns zur Freiheit für die endzeitli-

che Erfüllung unseres Von-Gott-Seins und In-Gott-Seins zu befreien. Das Gebet aber 

richtet sich an den, der uns nicht mehr Gegenüber ist156, sondern der, in den wir uns mit 

Jesus Christus durch den Heiligen Geist „hineinzubeten“ versuchen. 

Trinitätstheologische Grundbegriffe oder Leitmetaphern fassen den Zusammenhang die-

ser im Gebet ursprünglich von den Menschen (mit-)vollzogenen heilsgeschichtlichen 
                                                 
156 Insofern sind die person- und theismuskritischen Positionen Fichtes und seiner Adepten partiell im 
Recht. 



 94 

Konkretion mit der als übergeschichtlich vorauszusetzenden ewigen Vollkommenheit 

Gottes in sich, die es ihm nach menschlichem Ermessen „erlaubt“, sich selbst in dieser 

Weise heilsgeschichtlich zu „konkretisieren“ und den Menschen gegenwärtig zu werden. 

Die trinitätstheologischen Begriffe sind von der heilsgeschichtlichen Konkretion eines 

Beziehungsgeschehens genommen, in das die Beter sich einbezogen wissen (oder einbe-

zogen ahnen). Sie werden auf ein Beziehungsgeschehen übertragen, das als das Gesche-

hen Gottes „in sich“ vorauszusetzen wäre, wenn gedacht werden soll, dass Menschen sich 

in dieses Beziehungsgeschehen einbezogen glauben dürfen. Bei dieser Übertragung wird 

der metaphorische Charakter der trinitätstheologischen Grundbegriffe offenkundig und 

bis zum äußersten angespannt. Um dieser Spannung Ausdruck zu verleihen, habe ich die 

begriffliche Unterscheidung von Person und Subjekt hier in dem Sinne nachzuvollziehen 

versucht, dass ich ein mono-subjektives, aber interpersonales Verständnis der Trinität 

vorschlage.157 Der Subjektbegriff wäre offenkundig überdehnt oder die Trinität wäre zum 

Tritheismus überdehnt, würde man von drei Gott-Subjekten sprechen.  

Trinitätstheologische Grundbegriffe und Leitmetaphern sind Beziehungs-Ausdrücke. Und 

sie sind es in doppeltem Sinne: Sie bezeichnen ein Beziehungsgeschehen; und sie haben 

ihren Sinn nur im Vollzug eines Beziehungsgeschehens, als Nachvollzug dieses Bezie-

hungsgeschehens. Sie sind in der „Teilnehmerperspektive“ formuliert und nicht übertrag-

bar in die „Beobachterperspektive“. Die Begriffe und Metaphern antworten auch hier auf 

ein Geschehen, das nicht verschwiegen werden darf und deshalb nach Antwort verlangt. 

Sie transportieren nicht ein Wissen über Gott, das Gott den Menschen als „himmlisches 

Wissen“ über innergöttliche Verhältnisse mitgeteilt hätte. Sie artikulieren vielmehr den 

Glauben, dass Gott es vermag, den Menschen als er selbst präsent zu werden. Sie artiku-

lieren ihn so, dass sie eine Ahnung von Gottes Vollkommenheit vermitteln; von einer 

göttlichen Vollkommenheit die sich gerade darin zeigt, dass dieser Gott am Kreuz Jesu 

Christi und in der lebendig machenden Kraft des Heiligen Geistes präsent sein und of-

fenbar werden kann. 

 

 

7.15 Worüber Größeres nicht gedacht werden kann 

 
                                                 
157 Mit dieser Positionsbestimmung modifiziere ich das Konzept, das ich in meinem Trinitätstraktat im 
Handbuch der Dogmatik ausgearbeitet habe; vgl. ebd., Teilkapitel 4.6. 



 95 

Wozu taugen Begriffe, wenn sie bis an die Grenze zur Unbestimmtheit gedreht, gewendet 

und in Spannung versetzt werden müssen, um von Gott zu sprechen? Taugen sie tatsäch-

lich noch dazu, den Unterschied zu markieren, den es macht, das Richtige oder das Fal-

sche zu sagen? Wenn gesagt, bezeugt werden soll, was mich ergreift, ratlos, sprachlos 

macht und doch hoffen lässt; wenn gesagt werden darf, wovon mir – mitunter – das Herz 

übergeht, weil es mich fasziniert, mir zu denken, zu leben, zu hoffen und zu tun gibt, so 

muss es einen Unterschied machen, ob es zutreffend oder unzutreffend gesagt ist. Ge-

wiss, es kommt alles darauf an, das, wovon gesprochen wird und was mein Zeugnis her-

vorruft, nicht in meine Worte einzusperren und den Hervorruf nicht in meiner Antwort 

zu domestizieren. Es kommt darauf an, die Unterscheidung dessen, wovon gesprochen 

wird, von der Begrifflichkeit, die Ihn zur Sprache bringen soll, immer wieder neu und mit 

Entschiedenheit zu vollziehen. Theologie bleibt in diesem Sinne negative Theologie, auch 

wenn sie Offenbarungstheologie sein darf; auch wenn Gott sich selbst nicht nur zu 

sprachloser Präsenz, sondern zur Sprache gebracht hat. Die Sprache, in der er sich aus-

spricht, ist ja die Sprache eines Menschenlebens, die Sprache des Kreuzes, die Sprache der 

Herausforderung zur Nachfolge in seinem Heiligen Geist, nicht die Sprache richtiger Beg-

riffe.  

Gleichwohl: Menschliche Sprache verlangt nach Verbindlichkeit. Sie will die Wahrheit 

sagen, in konkreter Bestimmtheit dem entsprechen, was sie hervorgerufen hat – wenn 

auch immer noch in menschlich-allzumenschlicher Begrifflichkeit.158 Theologisches Spre-

chen bliebe es ein unverbindliches Gerede, wenn es nicht in diesem Sinne verbindliches 

Sprechen sein wollte oder wenn es sich der Rechenschaft über seine Verbindlichkeit ent-

zöge. Es bliebe eine bloße Meinung, die man hat und die man sich bildet, damit man mit-

reden kann. Die Verbindlichkeit des Sprechens von Gott verlangt es, von Ihm als dem 

Höchsten zu sprechen, worüber Höheres nicht gedacht werden kann. Und wenn dieses 

„Höchste“ im Niedrigsten erscheint, unter dem Niedrigeres kaum gesagt werden kann – 

in der Macht- und Hilflosigkeit des Kreuzes –, so hat verbindliches Sprechen nachzuvoll-

ziehen, wieso gerade hier der „Höchste“ gegenwärtig werden konnte, was es für die Men-

                                                 
158 Das ist das unabdingbare negativ-theologische Eingeständnis bei allem affirmativ-bestimmtem theolo-
gischen Sprechen. Und es gilt a fortiori für das Sprechen der Trinitätslehre. Es „gilt für alle affirmativen 
Bezeichnungen in solchem Maße, dass auch die Namen der Trinität und der Personen, des Vaters, des 
Sohnes und des Heiligen Geistes, ihm aus dem Verhalten der Geschöpfe gegeben werden“ (aus den ge-
schöpflichen Verhältnisses: in habitudine creaturarum; Nikolaus von Kues, De docta ignorantia I, 24; 
Philosophisch-theologische Schriften, Bd. 1, 284f.). 



 96 

schen bedeuten könnte, dass Er „in sich“ und für sie so der Höchste ist. Wer diese 

Sprachrechenschaft verweigert, verweigert Verstehbarkeit. Der ehrt nicht den „größeren 

Gott“. Er entehrt ihn durch die Unterstellung, Gottes Sein und Dasein sei schlicht unver-

ständlich und der Glaube an ihn sei ebenso eine unverständliche, grundlose Option. Oder 

er entehrt ihn durch eine Begriffs-Schlamperei, die ihn zu einer absurden metaphysischen 

Größe macht.159 Anselm von Canterbury hat die Verbindlichkeit des Glaubens zu solcher 

Sprachrechenschaft in seinem Proslogion für die Wirkungsgeschichte christlichen Glau-

bens mit unausweichlicher Prägnanz formuliert: Verantwortlich glauben heißt, Gott darin 

zu ehren versuchen, dass er als das Höchste denkbar wird, worüber hinaus Höheres nicht 

gedacht werden kann. Wer Gott aber so die Ehre geben will, der wird geradezu genötigt, 

die Wirklichkeit Gottes noch einmal zu unterscheiden vom menschlich-allzumenschlichen 

Denken des Höchsten, worüber hinaus Höheres nicht mehr denkbar ist. Die Pointe des 

Proslogion ist gerade diese: Das Höchste zu denken bedeutet, den Gedanken des Höchs-

ten von der Wirklichkeit, die er denkt, zu unterscheiden, diese Unterscheidung also noch 

einmal begrifflich zu vollziehen. Weiter kann der Gedanke nicht kommen. So weit aber 

muss er gehen, wenn er Gott ehren will. 

Setzt man sich der Anstrengung des Begriffs aus, so kommen wie von selbst die Kontro-

versen in den Blick, in denen es heute um die Fragen nach der Zukunft und den Gefähr-

dungen biblischen Gottesglaubens geht. Und sie kommen gerade da in den Blick, wo die 

begriffliche Arbeit von den elementaren Erfahrungen eher abgehoben und allzu subtil 

erscheinen mag. In der Trinitätstheologie jedenfalls geht es entscheidend um die Frage, ob 

christlicher Gottesglaube eher personalistisch oder eher überpersonal-monistisch zu in-

terpretieren sei, welche dieser Gestalten ihn möglicherweise eher zukunftsfähig mache 

bzw. welche Vermittlung dieser beiden Perspektiven ihn gerade auszeichne. Ich will dieser 

Kontroverse zum Abschluss der trinitätstheologischen Überlegungen im Gespräch mit 

einem Konzept nachgehen, das dem meinen in wesentlichen Einsichten nahe steht und 

doch von einer anderen Intuition getragen scheint: dem Konzept Klaus Müllers. 

Klaus Müller geht von einer Unterscheidung aus, die in herkömmlichen trinitätstheologi-

schen Konzepten eher unterbestimmt bleibt: der Unterscheidung von Subjekt und Per-

son. Er folgt hier der Sprachregelung von Dieter Henrich und schlägt vor, von Subjekt 

                                                 
159 Welche Konsequenzen mangelnde begriffliche Klarheit nach sich ziehen kann, wurde in diesem Kapitel 
etwa an der Differenzierung von Subjekt und Person (bzw. an der vielfach nicht vollzogenen Differenzie-
rung dieser Begriffe) deutlich gemacht.  



 97 

dann zu sprechen, wenn sich der Mensch in erster Person auf sich selbst bezieht, sich also 

in der Ich-Perspektive beschreibt. Der Personbegriff wäre dem gegenüber der Rede in der drit-

ten Person – der Beobachterperspektive – zuzuordnen. Das würde über die grammatologische 

Unterscheidung hinaus bedeuten: „Sofern ich mich in meiner Einmaligkeit gewahre, be-

greife ich mich als Subjekt“, als „Ausgangs- und Konstruktionspunkt“ meiner eigenen 

Welt. Sofern ich mich jedoch „hinsichtlich dessen gewahre, dass ich einer unter zahllosen 

anderen und unter unendlich vielem Anderen bin, begreife ich mich als Person. Damit 

trage ich meiner Marginalität Rechnung, der Tatsache also, dass mein Dasein im Ganzen 

der Welt nicht mehr als ein randständiges Phänomen ist“.160 Mein Selbstbewusstsein voll-

zieht sowohl die Ursprünglichkeit und Nicht-Relativierbarkeit meiner Ich-Perspektive, in 

der ich mich selbst identifiziere, die Welt auf mich beziehe und sie mir so überhaupt erst 

eröffne, als auch mein „marginales“ Vorkommen unter den zahllos Vielen, mein Abhän-

gigsein und Bedingtsein von unendlich Vielem. Selbstbewusstsein kann diese Zweiheit der 

Perspektiven aber nicht noch einmal aus sich selbst vermitteln. Selbstbewusste Subjektivi-

tät kann nicht selbst Grund und Subjekt dieser Vermittlung sein. Und so findet sie sich in 

der Alternative vor: 

 

„Entweder sie anerkennt einen zumindest gewissen Grad von Absurdität ihrer Existenz, eine durch alles 

hindurchgreifende Zerrissenheit als ihr Spezifikum. Oder aber sie lässt sich auf eine Vermittlung ein, die 

freilich angesichts der radikalen Disparatheit beider Selbstbeschreibungsperspektiven, die keinerlei Reduk-

tion der einen auf die andere oder Deduktion der einen aus der anderen zulassend, ihrerseits eine ganz 

eigenartige Form annehmen muss.“161 

 

Die Grundlosigkeit dieser Vermittlung für das Selbstbewusstsein könnte in einer doppel-

ten Richtung überwunden werden. „Entweder transzendiert Selbstbewusstsein sein Ein-

zelnes-Sein in der Persondimension zugunsten der von der Denkform der Einmaligkeit 

bestimmten Subjektdimension.“ Die individuelle Subjektivität kann dann aber nicht selbst 

der Grund sein, der die Marginalitätsperspektive in die Einmaligkeitsperspektive hinein 

aufhebt oder in sie hinein relativiert. Selbstbewusste Subjektivität muss vielmehr in den 

ihm selbst unverfüglichen überpersonalen Grund zurückgehen und sich aus ihm ebenso 

als einmalig wie auch als mit vielem anderem vorkommend verstehen. Hier legt sich also 

eine monistische Gesamtsicht nahe, in der das Einzelne und so auch die Vielfalt der Personen 

                                                 
160 Klaus Müller, Streit um Gott, 230. 
161

 Ebd., 231. 



 98 

als aus dem einen Grund hervorgehend und in ihn eingeborgen vorgestellt wird. Fernöst-

liche oder generell mystisch geprägte religiöse Systeme repräsentieren nach Müller diese 

monistische Grundperspektive. Oder – und das wäre die andere Denkrichtung – das 

„Selbstbewusstsein übersteigt seine vom Gedanken der Einmaligkeit beherrschte Subjekt-

dimension zugunsten seines Personseins und des damit verbundenen charakteristischen 

Einzeln-Seins (unter vielen anderen Seienden).“ Dann erfolgt die Selbstverständigung 

selbstbewusster Subjektivität „im Horizont des Gedankens einer Ordnung dieser vielen 

Seienden, die sich in ihrem Bestand einem höchsten Seienden verdankt, welches selbst 

Person ist.“162 Das ist der Fall in monotheistisch-personal orientierten Religionen, die den 

einen Gott in Beziehung zu den vielen einzelnen Personen sehen und ihn so als die per-

sonale Wirklichkeit verstehen, die für die unüberholbare Bedeutsamkeit jeder einzelnen 

Menschenperson aufkommt. 

Religiöse Selbstverständigungssysteme sind genötigt, der Subjekt- wie der Personperspek-

tive Rechnung zu tragen, sie aus einem vorbewusst-subjektiven Grund heraus zu vermit-

teln. Diese Vermittlung aber geschieht jeweils durch Rückgang in eine göttliche Wirklich-

keit nach der Logik (bzw. der Ontologie) der jeweils dominanten Perspektive, sodass die 

Logik (bzw. die Ontologie) der anderen Perspektive als untergeordnete präsent bleibt. 

Wird nicht auch die untergeordnete Perspektive – als abgeleitete – präsent gehalten, so 

versagt religiöse Selbstverständigung vor der ihr gestellten Vermittlungsaufgabe. Den 

„wirklichen Sinn der christlichen Trinitätslehre“ sieht Müller mit Dieter Henrich nun ge-

rade nicht (nur) in der „Explikation oder Vollendung personalen Denkens“, sondern in 

der „Einholung des Einmalig Subjektiven unter den Chiffren wie ‚Geist’ oder ‚Liebe’, de-

ren Strukturkonvergenz mit den monismus-ontologischen Kategorien ‚Strom’ oder ‚Er-

eignis’ unübersehbar ist.“163 In diesem Sinne ginge es der christlichen Trinitätstheologie 

                                                 
162 Ebd. 233. 
163 Ebd., 234. Der Personalisierung des Gottesbegriffs durch Lehre von der Gottmenschheit Jesu Christi 
kontrastiert – so Dieter Henrich – in der Trinitätslehre seine „Dynamisierung“ durch die Lehre vom Heili-
gen Geist: „Das ist eine Folge dessen, dass in Jesus Christus der Messias als Christus vergöttlicht wurde, 
dass er aber zugleich durch den Kreuzestod, die Auferstehung und das Pfingstereignis von einem Gesche-
hen übergriffen wird, dessen Verfassung überpersönlich ist. Es lässt sich nicht mehr adäquat als personales 
Handeln des einen Gottes auslegen, so dass das Symbol der Trinität sowohl als Vertiefung des göttlichen 
Personsinnes wie aber auch als Auflösung der Letztbestimmtheit der Person verstanden und wirksam 
werden kann“ (Religion und Philosophie – letzte Gedanken – Lebenssinn. Drei Versuche, auf Rückfragen 
von Ulrich Barth zu antworten, in: D. Korsch – J. Dierken (Hg.), Subjektivität im Kontext. Erkundungen 
im Gespräch mit Dieter Henrich, Tübingen 2004, 211–231, hier 214). Henrich markiert freilich auch die 
„Schwierigkeit, eine Einheit des Personalen mit dem Überpersönlichen bestimmt aufzufassen“, welche 
„bisher noch jede Theologie unter den Vorwurf der Heterodoxie (hat; J. W.) kommen lassen, die dem 
Geistbegriff die Bedeutung wirklich zuerkannte, die ihm aus der Gesamtanlage des Symbolsystems heraus 



 99 

von Anfang an wesentlich darum, „den geradezu skandalös konkret-geschichtlichen Men-

schen Jesus von Nazaret in die Wirklichkeit jenes einen, alles Konkret-Geschichtlichen 

transzendierenden und bestimmenden Gottes buchstäblich hineinzudenken“ – was dann 

ja nur pneumatologisch gelingen konnte. Damit wäre die Trinitätslehre eine vielleicht be-

sonders gelungene Artikulation des ersten Vermittlungstyps: der Transzendierung perso-

naler Logik in einen „überindividuell gedachten Wirklichkeitsgrund“. Und dem entspre-

chend stellt Klaus Müller fest: „Die Logik des christlich-inkarnatorischen Offenbarungs-

glaubens setzt notwendig eine Drift aller nachfolgenden Glaubensreflexion in Richtung 

der monistischen Option aller Religion qua vermittelnder Selbstverständigung bewussten 

Lebens frei.“164 

Ich kann dieser „Drift“ nicht folgen und sehe sie auch nicht in der Trinitätstheologie zum 

Tragen kommen. Dies vielleicht schon deshalb, weil ich der vorausgesetzten Sprachrege-

lung nicht uneingeschränkt folge. Ich folge ihr insoweit, als ich das Subjektsein als jenen 

vorbewusst-bewussten Selbstbezug denke, der nicht als selbstbegründend gedacht werden 

kann, weil menschliche Subjektivität ja nicht aus sich selbst wissen kann, dass sie sich auf 

sich selbst bezieht. Sie ist in diesen Selbstbezug „eingesetzt“ (Dieter Henrich165) – oder in 

ihn hervorgerufen, wie ich lieber sagen würde, weil darin eher die Herausforderung mit-

klingt, dieses Hervorgerufensein im Mit-Dasein mit den ebenfalls zum Subjektsein her-

vorgerufenen Anderen zu verantworten und zu verifizieren. Dass damit schon eine eher 

personale Assoziation in die Begründung dieser Sprachregelung eingebracht ist, will ich 

gern einräumen. 

Den Personbegriff ordne ich jener Identitätserfahrung zu, die sich auf dem Schnittpunkt 

zwischen Ichperspektive und der Perspektive der Anderen einstellt und sich dabei immer 

auch als problematisch erweist: Inwieweit komme ich als ich selbst in den Perspektiven 

der Anderen vor? Inwieweit kann ich die Anderen, obwohl ich sie meiner Perspektive 

„einverleibe“, als Dasein in sich selbst würdigen, ihnen in diesem Sinne „entsprechen“? 

Der Personbegriff beschreibt eine Problem-Konstellation, eine prekäre Balance, insofern 

                                                                                                                                                         

eigentlich (hätte; J. W.) zuwachsen“ müssen. Dieser Vorwurf lässt sich – so Henrich – „auch nachvollzie-
hen, weil nämlich die Geisttheologie die (zur Theologie der personalen Gotteshypostase des Fleisch ge-
wordenen Logos; J. W.) komplementäre Schwierigkeit hat, den Geistsinn als überpersönlich, aber nicht 
einfach als unpersönlich zu fassen, sondern eine Konzeption zu erreichen, die den Personsinn in sich 
integriert hält“ (ebd., 215). 
164 Klaus Müller, Streit um Gott, 241. 
165 So erstmals mit Bezug auf Fichte in: Dieter Henrich, Fichtes ursprüngliche Einsicht, Frankfurt a. M. 
1967, 26ff. Vgl. speziell 28: „Der Selbstbezug des Ich ist das Fürsichsein eines Wissens, das sich für sich 
offenbar ist, zugleich aber ein Faktum, das alles aus sich erklärt, nur nicht sein Dasein.“  



 100 

er nicht einfach Subjektsein und Objektsein gegeneinander stellt, sondern die Spannung 

zwischen Selbstbezug und Bezogenwerden durch andere bzw. zwischen dem Bezug auf 

andere und dem Selbstbezug artikuliert. Das Miteinander und Gegeneinander von Selbst-

behauptung und Würdigung – von Selbststand und Entsprechung – steht hier jeweils neu 

auf dem Spiel. Und deshalb steht der Personbegriff für die unaufhebbar spannungsreiche, 

aber keineswegs in sich schon heillos-absurde Teilnehmerperspektive (eben nicht mehr 

nur für die Ichperspektive). 

Die Selbstbeschreibung in der Beobachterperspektive greift m. E. nicht zum Personbegriff, 

sondern zum Begriff des Individuums. Mit diesem Begriff wird hinreichend die Eigenstän-

digkeit eines Exemplars jener Gattung bezeichnet, in die man – gewissermaßen von au-

ßen, aber aufgrund der Selbsterfahrung – die selbstbezüglich Daseienden einreiht. Dass 

Klaus Müller den Personbegriff mit dem des Individuums gleichsetzt, mag ein Nachhall 

der boëthianischen Tradition sein, in der man Person als „naturae rationabilis individua 

substantia“ (individuelle, ungeteilte Substanz einer Vernunftnatur) verstand.166 Rückt man 

im Personbegriff eher die interpersonalen Konnotationen in den Vordergrund, wie dies in 

der Tradition Richards von St. Viktor und Bonaventuras geschah und im 20. Jahrhundert un-

ter dem Einfluss des Dialogischen Personalismus eher zur Regel wurde, so wird man ihn 

nicht mehr so eng mit dem Begriff des Individuums assoziieren, wie das bei Dieter Hen-

rich und Klaus Müller geschieht. 

Die von Henrich und Müller aufgezeigte Grund-Aporie bleibt gleichwohl unausweichlich: 

Sie droht in einen möglicherweise absurden Widerspruch zu führen, in den Widerspruch 

zwischen der nicht relativierbaren Selbst-Zwecklichkeit, die vom Subjekt in seinem 

Selbstbezug behauptet wird, und der grenzenlosen Relativierung des vernünftigen Indivi-

duums unter die vielen Individuen und in die apersonalen Prozesse hinein, die auf die 

Ich- bzw. die Teilnehmerperspektiven der Subjekte und Personen keinerlei Rücksicht zu 

nehmen scheinen. Auch mir scheint es so, als enthalte die Trinitätslehre für diese Aporie 

ein Denkangebot. Sie mobilisiert gleichsam gegen die naturalistische Vorstellung eines 

apersonalen und intentionslosen Grundes allen Daseins, in dem alles Hervorgebrachte 

ebenso bedeutungslos untergeht wie es in ihm von „von ihm“ intentionslos hervorge-

bracht wurde, den Glauben an ein Woher, Worin und Wozu des Menschen, das ihn nicht 

zum gleichgültigen und vorübergehenden Individuum macht. Der Vorstellung eines her-

                                                 
166 Boëthius, Contra Eutychem et Nestorium III, 84 bzw. 86. 



 101 

vorbringend-verschlingenden Grundes, eines Lebensprozesses, der die Eigenbedeutung 

des Hervorgebrachten nicht oder nur in seiner Lebens-Funktion würdigen kann, wird die 

Vorstellung eines Gewollt- und Einbezogenseins gegenübergestellt, die eben deshalb 

nicht ohne personale Konnotationen auskommen kann. In der mitmenschlichen Gottes-

Wirklichkeit des Messias Jesus begegnet dieser gute Wille des Grundes als herausfordern-

des Gegenüber: als die Herausforderung, das menschliche Personsein liebend zu vollzie-

hen: in der begnadeten Balance zwischen Selbstbehauptung (Selbstliebe) und Selbsthinga-

be in der Würdigung der mir widerfahrenden Anderen (Nächstenliebe). Der Heilige Geist 

ist die Mitteilung dieses guten Willens zur Würdigung in den Glaubenden, die sie in Gott 

und seinen guten Willen eingeborgen sein lässt: sie in der eschatologischen Gottes-

Gemeinschaft selbst unüberholbare Würdigung finden lässt. 

Monistische und personalistische Logiken und Ontologien verlangen nach einer Vermitt-

lung. Darin bin ich mit Klaus Müller einig. Ich bin mit ihm auch darin einig, dass die Tri-

nitätslehre diese Vermittlung imaginiert. Aber ich sehe nicht, warum man von einer „Drift 

…in Richtung der monistischen Option“ sprechen sollte. Christliche Trinitätslehre kann 

gar nicht anders, als die Dimensionen des In-Seins der Menschen im Göttlichen, des Ge-

genüber-Seins des göttlichen Daseins in der Geschichte und des In-Seins der göttlichen Wirk-

lichkeit im Menschen zusammenzuhalten und so auf das Geheimnis des Daseins Gottes 

hinzuweisen. Sie hat dies mit einer möglichst konsistenten Begrifflichkeit zu versuchen, 

die den Glauben daran bezeugt, dass diese göttliche Wirklichkeit sich uns als sie selbst 

mitteilt, sodass wir ihr Dasein für uns bezeugen können. Gott kann – so bezeugen die 

Christen – in der Geschichte wahrhaft präsent sein und durch seine Weltpräsenz das Heil 

der Menschen wirken. Darin erweist er sich als der Vollkommene, über den hinaus Voll-

kommeneres nicht gedacht werden kann. Dass er nicht darin aufgeht, der zu sein, der er 

so für uns ist, versteht sich für die Theologie von selbst. Aber auch dies: Er ist – immer 

noch menschlich-allzumenschliche gesprochen – unendlich mehr und eben nicht weniger. 

Diesen Glauben bezeugt die Theologie qua Theologie. So kann sie aber auch davon Ab-

stand nehmen, immer noch mehr sagen zu wollen. 

 

 

  


