Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

11 Trinitdt und Koinonia-Praxis in der Kirche
(Moltmann — Greshake)

11.1 Jurgen Moltmann (geb. 1926)

11.1.1 Trinitatslehre als Kurzfassung der Passionsg  eschichte (Der gekreuzigte Gott. Das
Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher The ologie, Miinchen 1972, 231-234)

[...] Wir haben damit fir das Verstdndnis des Geschehens am Kreuz zwischen Jesus und
seinem Gott und Vater schon trinitarische Wendungen gebraucht. Wollte man das Gesche-
hen im Rahmen der Zwei-Naturen-Lehre darstellen, so konnte man nur den einfachen Got-
tesbegriff verwenden (esse simplex). Man misste dann sagen: Was am Kreuz geschah, war
ein Geschehen zwischen Gott und Gott. Es war eine tiefe Spaltung in Gott selbst, sofern Gott
Gott verlassen hat und sich widersprach, und zugleich eine Einheit in Gott, sofern Gott mit
Gott einig war und sich selbst entsprach.

Man misste dann paradox formulieren: Gott starb den gottlosen Tod am Kreuz und starb
doch nicht. Gott ist tot und doch nicht tot. Wenn man nur den einfachen Gottesbegriff aus der
Zwei-Naturen-Lehre verwenden kann, wird man immer, wie die Tradition zeigt, geneigt sein,
ihn auf die Person des Vaters zu beschranken, die Jesus verlasst und aufnimmt, hingibt und
auferweckt, wirde damit das Kreuz um die Gottheit ,entleeren”. Lasst man aber jeglichen
vorausgesetzten und aus der Metaphysik beschafften Gottesbegriff zunachst draul3en, so
muss man von dem sprechen, den Jesus ,Vater* nannte und in bezug auf welchen er sich
als ,,der Sohn“ verstand. Dann versteht man die Tddlichkeit des Geschehens zwischen dem
verlassenden Vater und dem verlassenen Sohn [...].

Zwischen dem Vater und dem Sohn steht das Kreuz in seiner ganzen Harte der Verlassen-
heit. Bezeichnet man das innere trinitarische Leben Gottes als ,die Geschichte Gottes” (He-
gel), so hat diese Geschichte Gottes den ganzen Abgrund der Gottverlassenheit, des absolu-
ten Todes und des Nicht-Gottes in sich. ,Nemo contra Deum nisi Deus ipse.” Weil in der Ge-
schichte zwischen Vater und Sohn am Kreuz auf Golgatha eben dieser Tod geschehen ist,
geht aus dieser Geschichte der Geist des Lebens, der Liebe und der Erwahlung zum Heil
hervor.

Die im Kreuzestod Jesu auf Golgatha konkrete ,Geschichte Gottes” hat darum alle Tiefen
und Abgriinde der menschlichen Geschichte in sich und kann darum als die Geschichte der
Geschichte verstanden werden. Alle menschliche Geschichte, wie sehr sie von Schuld und
Tod bestimmt sein mag, ist in dieser ,Geschichte Gottes", d. h. in der Trinitat, aufgehoben
und in die Zukunft der ,Geschichte Gottes" integriert. Es gibt kein Leiden, das in dieser Ge-
schichte Gottes nicht Gottes Leiden, es gibt keinen Tod, der nicht in der Geschichte auf Gol-
gatha Gottes Tod geworden ware. Darum gibt es auch kein Leben, kein Glick und keine
Freude, die nicht durch seine Geschichte in das ewige Leben, die ewige Freude Gottes in-
tegriert werden. [...]

Welchen Sinn hat es dann aber, von ,Gott" zu reden? Ich denke, die Einheit der spannungs-
vollen und dialektischen Geschichte von Vater und Sohn und Geist im Kreuz auf Golgatha
l&sst sich dann — nachtraglich sozusagen — als ,Gott* bezeichnen. Trinitarische Kreuzestheo-
logie interpretiert das Kreuzesgeschehen dann nicht mehr im Rahmen und im Namen eines
vorausgesetzten metaphysischen oder moralischen Gottesbegriffs — wir haben gezeigt, dass
das dem Kreuz nicht gerecht wird, sondern es entleert —, sondern entfaltet, was unter ,Gott"
zu verstehen ist, aus dieser Geschichte. Wer christlich von Gott redet, muss die Geschichte
Jesu als Geschichte zwischen dem Sohn und dem Vater erzéhlen.

Mit ,Gott" ist dann nicht eine andere Natur oder eine himmlische Person oder eine morali-
sche Instanz gemeint, sondern tatsachlich ein ,Geschehen®. Nur ist es nicht das Geschehen
der Mitmenschlichkeit, sondern das Golgothageschehen, das Geschehen der Liebe des Soh-

-55 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

nes und des Schmerzes des Vaters, aus dem der zukunftseroffnende, lebenschaffende Geist
entspringt.

Gibt es dann keinen ,persénlichen Gott“? Wenn mit ,Gott" ein Geschehen gemeint ist, kann
man dann zu ihm beten? Zu einem ,,Geschehen” kann man nicht beten. In der Tat gibt es
dann keinen ,personlichen Gott" als eine in den Himmel projizierte Person. Aber es gibt Per-
sonen in Gott, den Sohn, den Vater und den Geist. Sodann betet man nicht einfach zu Gott
als einem himmlischen Du, sondern in Gott. Man betet nicht zu einem Geschehen, sondern
in diesem Geschehen. Man betet durch den Sohn zum Vater im Geist. In der Bruderschaft
Jesu wird dem Beter die Vaterschaft seines Vaters zuganglich und der Geist der Hoffnung
empfangen. Erst damit wird der christliche Charakter des Gebetes klar.

Das Neue Testament hat im christlichen Gebet sehr sauber zwischen dem Sohn und dem
Vater unterschieden. Wir sollten das aufnehmen, um nicht mehr so undifferenziert einfach
von Gott zu reden und damit dem Atheismus Tor und Tur zu 6ffnen.

11.1.2 ,Offene Trinitat* (Trinitat und Reich Gottes . Zur Gotteslehre, Minchen 1980, 110f)

1. Die Herrschaft Christi ist die Herrschaft des Sohnes. Sie zeigt in Geschichte und Eschato-
logie eine trinitarische Struktur, denn sie entsteht aus dem Zusammenwirken der drei gottli-
chen Subjekte: Vater, Sohn und schopferischer Geist.

2. Vater, Sohn und Geist wirken nicht nach nur einem Muster zusammen. In Sendung, Hin-
gabe und Auferweckung ist der Vater der Handelnde, der Sohn der Empfangende und der
Geist das Mittel, durch das der Vater an seinem Sohn handelt und der Sohn vom Vater emp-
fangt.

In der Herrschaft des Sohnes und der Ausbreitung des schopferischen Geistes ist der Sohn
der mit dem Vater zusammen Handelnde. Der Geist empféangt seine Sendung vom Sohn,
wie er seinen Ausgang vom Vater nimmt.

In der Eschatologie endlich ist der Sohn der Handelnde: er Ubergibt das Reich dem Vater, er
unterwirft sich dem Vater. In der Eschatologie ist aber ebenso der Heilige Geist der Han-
delnde: er verherrlicht den Vater durch den Lobpreis aller, durch Christi Herrschaft befreiten
Kreaturen. Der Vater ist der Empfangende: vom Sohn empfangt er sein Reich, vom Geist
empfangt er seine Herrlichkeit.

3. Eine theologische Trinitatslehre kann nur dann biblisch begriindet werden, wenn die bib-
lisch bezeugte Geschichte Gottes selbst trinitarische Strukturen aufweist. Sie muss dann
diesen trinitarischen Strukturen folgen. Wir finden im geschichtlichen und eschatologischen
Zeugnis des Neuen Testaments nicht nur eine einzige Gestalt der Trinitat, sondern ein trini-
tarisches Zusammenwirken von Vater, Sohn und Geist in wechselnden Mustern.

Wir finden die Ordnung: Vater - Geist - Sohn, die Ordnung: Vater - Sohn - Geist und endlich
die Ordnung: Geist - Sohn - Vater. Die dogmatische Tradition hat bisher aber immer nur mit
einem einzigen Modell gearbeitet. Es hield im Westen: Vater - Sohn - Geist.

4. Der gemeinsame Nenner dieser wechselnden trinitarischen Muster ist zweifellos die Got-
tesherrschaft. Der »rote Faden« der biblischen Zeugnisse kann die Geschichte des Reiches
Gottes genannt werden. Es handelt sich in dieser Geschichte des Reiches Gottes aber um
die trinitarische Geschichte des Reiches. Sie spielt sich nicht nur auf der Erde ab und also
auRRerhalb der Gottheit, wie die dogmatische Tradition seit Augustin sagte. Sie spielt sich auf
irdische Weise vielmehr innerhalb der Trinitat ab, namlich als die Geschichte des Reiches
des Vaters, des Sohnes und des Geistes.

5. Die trinitarische Geschichte des Reiches Gottes ist eine jetzt eschatologisch offene Ge-
schichte. Die Taufe ist die Praxis der Trinitatslehre, weil durch Glauben und Taufe Menschen
von der trinitarischen Geschichte des Reiches Gottes ergriffen werden. Im Taufbekenntnis, in
Anrufung und Lobpreis Gottes wird die Trinitatsvorstellung zum ersten Mal formuliert.

-56 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

6. Wenn die Geschichte des Reiches diese trinitarisch offene und einladende Geschichte
Gottes ist, wie ist dann die Einheit Gottes zu verstehen? Wenn in dieser Geschichte die drei
gottlichen Subjekte zusammenwirken, wie wir gezeigt haben, dann kann die Einheit der
Dreieinigkeit keine monadische Einheit sein. Die Einheit der gottlichen Dreieinigkeit liegt in
der Einigkeit des Vaters, des Sohnes und des Geistes, nicht in ihrer numerischen Einheit.
Sie liegt in ihrer Gemeinschaft, nicht in der Identitat nur eines einzigen Subjektes.

Das ist deutlich im Johannesevangelium zu erkennen. Jesus sagt nach Joh 10,30: »Ich und
der Vater sind eins« (hen). Er sagt nicht: Ich und der Vater sind einer (heis). Die Einheit Jesu
des Sohnes mit dem Vater ist eine Einheit, die ihre jeweilige Eigensténdigkeit wahrt, ja tUber-
haupt erst bedingt. Sie ist ferner keine abgeschlossene Einheit, sondern eine offene Einig-
keit. Darum heif3t es im hohepriesterlichen Gebet (Joh 17,21): »auf dass sie alle eins seien,
gleichwie du, Vater, in mir, und ich in dir; dass sie auch in uns seien ...«. Die Gemeinschaft
der Junger untereinander soll der Einigkeit des Sohnes mit dem Vater gleichen. Sie soll aber
jener trinitarischen Einigkeit nicht nur gleichen, sondern dariiber hinaus auch Einigkeit in
dieser Einigkeit sein. Es ist eine Gemeinschaft mit Gott und dariber hinaus eine Gemein-
schaft in Gott. Das aber setzt voraus, dass die Dreieinigkeit so weit offen ist, dass die ganze
Schopfung mit ihr vereinigt und in ihr einig werden kann. Die Einigkeit der gottlichen Trinitat
ist fur die Vereinigung der ganzen Schdpfung mit ihr und in ihr offen. Die Einheit der Dreiei-
nigkeit ist also nicht nur ein theologischer, sondern im Kern zugleich auch ein soteriologi-
scher Begriff.

11.1.3 Soziale Demokratie als Abbild des dreieinige  n Gottes (Trinitat und Reich Gottes,
213-217)

Der europdische Absolutismus der Aufklarungszeit war die letzte Gestalt des religi6s legiti-
mierten politischen Monotheismus. [...] Durch die Franzdsische Revolution wurde dagegen
der Gedanke der Volkssouveranitat zur Grundlage moderner, demokratischer Staatswesen
gemacht. [...] Die Ausbildung der Trinitatslehre im Gottesbegriff kann diese Umsetzung des
religiosen Monotheismus in politischen Monotheismus und die Umsetzung des politischen
Monotheismus in Absolutismus nur dann wirklich Gberwinden, wenn sie die Vorstellung von
der einen Weltmonarchie des Einen Gottes lUiberwindet. [...] Solange die Einheit des dreieini-
gen Gottes nicht trinitarisch, sondern monadisch oder subjektivistisch verstanden wird, bleibt
der religiose Legitimationszusammenhang fur die politische Souveranitat bestehen. Nur
wenn die Trinitatslehre die monotheistische Vorstellung vom groRen Weltmonarchen im
Himmel und vom géttlichen Weltpatriarchen tiberwindet, finden die Herrscher, Diktatoren und
Tyrannen auf der Erde keine rechtfertigenden religiosen Archetypen mehr.

Wie muss eine Trinitatslehre in dieser Absicht formuliert werden?

a) Die christliche Trinitatslehre vereinigt Gott, den allmé&chtigen Vater, mit Jesus, dem dahin-
gegebenen Sohn, den die Romer gekreuzigt haben, und mit dem lebenschaffenden Geist,
der den neuen Himmel und die neue Erde schafft. Aus der Einheit dieses Vaters, dieses
Sohnes und dieses Geistes kann nicht die Figur des omnipotenten Weltmonarchen gemacht
werden, der sich in irdischen Herrschern abbildet.

b) Der Allmachtige ist trinitarisch nicht Archetyp fir die Machtigen dieser Welt, sondern der
Vater des fur uns gekreuzigten und auferweckten Christus. Als Vater Jesu Christi ist er all-
machtig, weil er sich der Erfahrung von Leid, Schmerz, Ohnmacht und Tod aussetzt. Er ist
aber nicht Allmacht. Er ist Liebe. Seine leidenschaftliche, leidensféhige Liebe und nichts
sonst ist allméachtig.

c) Die Herrlichkeit des dreieinigen Gottes spiegelt sich nicht auf den Kronen der Kénige und
in den Triumphen der Sieger wider, sondern auf dem Angesicht des Gekreuzigten und auf
dem Angesicht der Unterdriickten, deren Bruder er wurde. Er ist das eine, sichtbare Ebenbild
des unsichtbaren Gottes. Die Herrlichkeit des dreieinigen Gottes spiegelt sich auch in der
Gemeinde Christi wider: in der Gemeinschaft der Glaubenden und der Armen.

-57-



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

d) Trinitarisch verstanden, geht der lebendigmachende Geist, der uns Zukunft und Hoffnung
gibt, nicht von der Akkumulation der Macht und nicht von dem absolutistischen Gebrauch der
Herrschaft, sondern von dem Vater Jesu Christi und von der Auferweckung des Sohnes aus.
Nicht an den Spitzen des Fortschritts, sondern in den Schatten des Todes wird die Auferste-
hung durch die lebenerweckende Kraft des Heiligen Geistes erfahren.

Eine politische Theologie, die bewusst christlich ist und darum den politischen Monotheismus
kritisieren muss, wird nach den Entsprechungen Gottes auf Erden und also auch in der poli-
tischen Verfassung eines Gemeinwesens fragen. Abwegig sind Versuche, die Einheit von
Religion und Politik wiederherzustellen. Sie wirde die Auflésung der Kirche in den Staat be-
deuten. Aber nach politischen Optionen, die den Uberzeugungen des christlichen Glaubens
entsprechen und ihnen nicht widersprechen, muss gefragt werden. Wir haben gesagt: Dem
dreieinigen Gott entspricht nicht die Monarchie eines Herrschers, sondern die Gemeinschaft
von Menschen ohne Privilegien und Unterwerfungen. Die drei géttlichen Personen haben
alles gemeinsam, abgesehen von ihren personalen Eigenschaften. Also entspricht der Trini-
tat eine Gemeinschaft, in der die Personen durch ihre Beziehungen miteinander und ihre
Bedeutungen fureinander, nicht aber durch Macht und Besitz gegeneinander definiert wer-
den.

Der monotheistische Gott ist der ,Herr der Welt". Er wird nicht durch Personalitat und perso-
nale Beziehungen, sondern nur durch die Verfigungsgewalt Uber sein Eigentum bestimmt.
Genau besehen hat er keinen Namen, sondern nur Rechtstitel. Der dreieinige Gott aber stellt
ein unerschopfliches Leben dar, das die drei Personen gemeinsam haben, in welchem sie
miteinander, fireinander und ineinander dasind.

Was in der Trinitatslehre als Perichorese bezeichnet wird, ist von altkirchlichen Theologen
auch als die Sozialitat der drei gottlichen Personen verstanden worden. Es hat immer zwei
Kategorien von Analogien fur das ewige Leben der Trinitat gegeben: die Kategorie der indi-
viduellen Person und die Kategorie der Gemeinschaft. Seit der Ausbildung der psychologi-
schen Trinitatslehre durch Augustin hat die erste im Westen Vorrang gewonnen, wahrend die
kappadozischen Vater und orthodoxen Theologen bis heute die zweite Kategorie verwenden.
Sie neigen einer betont sozialen Trinitatslehre zu und kritisieren die modalistischen Tenden-
zen in der westkirchlichen personalen Trinitatslehre.

Fur die Einigkeit der Dreieinigkeit wird gern das Bild der Familie verwendet: drei Personen -
eine Familie. Diese Analogie ist nicht willkdrlich. Mit ihr ist die Gottebenbildlichkeit der Men-
schen gemeint. Ebenbild Gottes aber ist nicht die Individualperson, sondern der Mensch mit
dem Menschen: Adam und Eva, oder, wie Gregor von Nazianz erklarte, Adam und Eva und
Seth sind bei aller Un&hnlichkeit ein irdisches Bild und Gleichnis fir die Dreieinigkeit, sind sie
doch konsubstantiale Personen (Oratio theol. V,11). Wie immer es mit der trinitarischen Ana-
logie der ersten menschlichen Familie beschaffen sein mag, sie weist darauf hin, dass nicht
nur in menschlicher Individualitat, sondern mit gleichem Gewicht in menschlicher Sozialitat
das Ebenbild des dreieinigen Gottes zu suchen ist.

Die christliche Trinitatslehre stellt die Denkmittel bereit, um in der menschlichen Gemein-
schaft Personalitat und Sozialitat auszugleichen, ohne die eine der anderen zu opfern. In der
westkirchlichen Trinitatslehre wurde vor allem der Personbegriff ausgebildet. Das hat in star-
kem Mal3e préagend auf die abendlandische Anthropologie gewirkt. Verstehen wir heute Per-
son als das unverwechselbare und unabtretbare, eigene Dasein, dann verdanken wir dies
der christlichen Trinitatslehre. Warum aber wurde nicht mit gleicher Kraft der Begriff der Peri-
chorese, der Einigkeit und Gemeinschaft der Personen, ausgebildet?

Das Verschwinden der sozialen Trinitatslehre hat der Entwicklung des Individualismus und
insbesondere des ,possessiven Individualismus” in der westlichen Welt Raum gegeben: Je-
der Mensch soll ,sich selbst* verwirklichen - wer aber verwirklicht die Gemeinschaft? Dass
die sozialen Beziehungen und die Gesellschaft nicht gleichurspriinglich mit der Person sein
sollen, ist eine typisch abendlandische Einseitigkeit.

- 58 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

Die Orientierung an der christlichen Trinitatslehre bringt Personalismus und Sozialismus aus
ihrer Antithese heraus und fuhrt beide auf einen gemeinsamen Grund zurtick. Die christliche
Trinitatslehre nétigt dazu, den sozialen Personalismus bzw. den personalen Sozialismus zu
entwickeln. Denn der westliche Personalismus hat sich bis heute mit dem Monotheismus
alliiert, wahrend der 6stliche Sozialismus religits betrachtet weniger eine atheistische, als
vielmehr eine pantheistische Grundlage hat. Darum waren westlicher Personalismus und
Ostlicher Sozialismus bisher nicht zu vermitteln. Die individuellen und die sozialen Men-
schenrechte fielen auseinander. Fir die heute notwendige Konvergenz auf eine wahrhaft
.menschliche" Gesellschaft hin kann die christliche Trinitatslehre eine erhebliche Rolle spie-
len. In dieser Hinsicht bekommen die neuen 6kumenischen Gesprache Uber Fragen der ost-
und der westkirchlichen Trinitatslehre eine zukunftsweisende Bedeutung.

11.1.4 Trinitarische Gemeinschaftserfahrung (,Sein Name ist Gerechtigkeit. Neue Beitra-
ge zur christlichen Gotteslehre, Gutersloh 2008, 15  0-152)

Wie sieht die Gemeinschaft aus, die dem dreieinigen Gott entspricht und in ihm lebt? Der
klassische Text dafur findet sich in Apg 4,32-37: »Die Menge aber der Glaubigen war ein
Herz und eine Seele, keiner sagte von seinen Gitern, dass sie sein waren, sondern es war
ihnen alles gemein [...] Es war keiner unter ihnen, der Mangel hatte.«

Dieser so genannte »urchristliche Kommunismus« war kein soziales Programm, sondern
Ausdruck der neuen trinitarischen Gemeinschaftserfahrung. Sie stellten ihre Gemeinschaft
Uber das Individuum und ihre privaten Giter. Sie brauchten die Guter nicht mehr fir die Si-
cherung ihres Lebens. Im Geist der Auferstehung verschwand ihre Todesangst und mit ihr
die Lebensgier. Darum hatten sie »genug«, »mehr als genug«. In dieser Gemeinschaft endet
der Konkurrenzkampf, der Menschen zu einsamen Individuen macht, und die soziale Kélte
einer herzlosen Welt schwindet. Es endet an dieser Gemeinschaft auch die »starke Hand«
des Staates, der Menschen mit Zwang davor bewahrt, des anderen »Wolf« zu werden. Diese
Gemeinschaft kann ihre Angelegenheit selbst regeln.

Nun hat, historisch gesehen, der »urchristliche Kommunismus« nicht lange tberlebt, doch ist
er damit keineswegs verschwunden. In den christlichen Ordensgemeinschaften und den ra-
dikalreformatorischen Gemeinschaften der Hutterer, der Briderhofe, bei Mennoniten und
Moravians finden sich bis heute solche Lebensgemeinschaften. In den neuen lateinamerika-
nischen Basis-Gemeinden erfahren Menschen die trinitarische Gottesgemeinschaft. [...]

»Die Trinitat ist unser Sozialprogramm«. Diese These stammt von Nicholas Fedorov, einem
Freund Dostojewskijs. Ich nehme an, dass er damit einen dritten Weg zwischen der Autokra-
tie des russischen Zaren und dem Anarchismus Kropotkins suchte. Die heilige Dreieinigkeit
in Gott und ihre Resonanz im Sobornost der orthodoxen Kirche waren fur ihn Vorbilder fur
eine wahrhaft menschliche Gesellschaft in Freiheit und Gleichheit.

Das Problem, wie persotnliche Freiheit und soziale Gerechtigkeit miteinander zu verbinden
sind, beherrscht seit der Franzdsischen Revolution die européaischen Gesellschaften und ist
bis heute nicht geldst. Fedorov argumentierte, dass die Einheit des dreieinigen Gottes eine
solche Einheit von Person und Gemeinschaft zeige, in der die Personen alles gemeinsam
haben, abgesehen von ihren personalen Eigenschaften und Differenzen. Eine menschliche
Gemeinschatft, die der Dreieinigkeit Gottes entspricht und in ihr lebt, muss folglich eine Ge-
meinschaft ohne Privilegien und ohne Beeintrachtigung der Freiheit sein. Die Personen kon-
nen nur in der Gemeinschaft Personen sein, die Gemeinschaft kann nur in ihren personalen
Gliedern frei sein. Der Ausgleich zwischen personaler Freiheit und gerechter Gemeinschaft
soll im Blick auf den dreieinigen Gott und seine Resonanz in der Kirche méglich werden,
wenn sich die 6kumenisch vereinigte Kirche einmal als Avantgarde der erlésten und aus ih-
ren Spaltungen und Feindschaften befreiten Menschheit verstehen und darstellen kann.

Fedorov ist mit seinen Ideen in Russland seinerzeit nicht durchgedrungen, aber seine Idee
kann heute richtungsweisend sein. Seit 200 Jahren erlebt die westliche, jetzt allgemein mo-
derne Industriegesellschaft einen Individualisierungsschub nach dem anderen. Der letzte
wird »postmodern« genannt. Ein »Individuum« ist aber keine Person, sondern, wie das latei-

-59 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

nische Wort sagt, ein »letztes Unteilbares«, gleichbedeutend mit dem griechischen Wort
»Atom«. Als Endprodukt von Teilungen hat ein Individuum keine Beziehungen, keine Eigen-
schaften, keine Erinnerungen und keinen Namen. Es ist unaussprechbar. Eine Person ist im
Gegensatz zu einem Individuum ein menschliches Dasein im Resonanzfeld seiner Sozialbe-
ziehungen und seiner Geschichte. Es hat einen Namen, mit dem es sich identifizieren kann.
Eine Person ist ein Gemeinschaftswesen.

Die modernen Individualisierungsschiibe in der Gesellschaft lassen den Verdacht aufkom-
men, dass ein modernes Individuum das Produkt der alten rémischen Herrschaftsregel »di-
vide et imperax ist. Individualisierte Menschen sind von politischen und wirtschaftlichen
Méchten leicht beherrschbar. Widerstand zum Schutz der persénlichen Menschenwiirde gibt
es nur, wenn sich Menschen zu Gemeinschaften zusammenschlie3en und ihr Leben sozial
selbst bestimmen. Diese wenigen Hinweise mdgen gentigen, um die offentliche Relevanz
des trinitarischen Gottesbegriffs fur die Befreiung individualisierter Menschen und die Rele-
vanz der trinitarischen Gemeinschaftserfahrung fur die Ausbildung neuer Sozialitat anzuzei-
gen.

11.2 Gisbert Greshake (geb. 1933)

11.2.1 Trinitat als ,Communio” (Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, Freiburg
1997, 182-184)

Der eine christliche Gott ist Communio, er verwirklicht sein Sein im Dialog der Liebe dreier
Personen. Eben dieses Ergebnis entspricht allein der trinitarischen Glaubenslogik, die - wie
schon erwéhnt — von der Interpersonalitat der heilsgeschichtlichen Trinitat auf deren imma-
nentes personales Leben schlie3en lasst, besser: die im vorbehaltlos sich darbietenden
heilsgeschichtlichen Handeln Gottes dessen eigenes inneres Leben erblickt.

Das uralte trinitdtstheologische Dilemma, entweder von der substantiellen oder im Vater ur-
sprunglich realisierten Einheit Gottes her zu denken und dann ,sekundar” auf die personale
Dreiheit zu stol3en (mit der standigen Gefahr, diese mit einem subordinatianistischen oder
modalistischen Akzent zu versehen) oder von der personalen Dreiheit Gottes auszugehen
und von ihr aus die substantielle Einheit zu betrachten (mit der Gefahr, tritheistische Assozia-
tionen auszuldsen), ist also zu Uberwinden durch das Paradigma Communio, das aus sich
selbst heraus die reziproke Vermittlung von Einheit und Vielheit ist.

Dabei ist — jedenfalls gem&R menschlicher Erfahrung — die einfachste Form von Communio
die Dreizahl von Personen. Sie steht gegeniber der eins, welche Einsamkeit bzw. In-sich-
Geschlossenheit bedeutet, und sie steht gegenuber der zwei, die entweder Trennung und
Ausschluss besagt (Ich bin nicht Du!) oder auch Narzissmus (Du bist fur mich!) indiziert. Die
Dreizahl iberwindet sowohl Einsamkeit und In-sich-Geschlossenheit wie auch Trennung,
Ausschluss und jede Form des Narzissmus, indem sie die einfache Differenz noch einmal
ubersteigt und die zwei zur Gemeinschaft zusammenschliel3t. So bilden das eine und das
viele, Einheit und Verschiedenheit, ohne aufeinander reduziert zu werden, die Einheit der
Communio.

Eine solche Communio ist Gott. Das heil3t aber auch: Es gibt nicht ein géttliches Wesen, das
unabhangig vom Relationsgefiige der gottlichen Personen auch nur gedacht werden kdnnte,
und es gibt keine gottliche Person, die unabhéngig von dem sie mit den Ubrigen Personen
verbindenden Beziehungsnetzwerk sein kdnnte. Vielmehr ist das eine géttliche Wesen Ver-
mittlung: ewiges, sich konstituierendes Miteinander dreier Personen im Voneinanderher und
Aufeinanderhin — in einem untrennbaren Zusammen von Selbsteinigung durch Selbstunter-
scheidung von den anderen sowie von Einigung durch Verbindung mit ihnen.

Im Blick auf den trinitarischen Gott zeigt sich somit — ontologisch formuliert — das Sein als
Geschehen der Selbstmitteilung.

- 60 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

11.2.2 Streit um die Trinitat. Ein Diskussionsbeitr ~ ag von Gisbert, inHerKorr 56 (2002) 534-
537 (siehe oben, Text 8.3)

11.2.3 Menschsein im Bild des dreieinen Gottes (An  den drei-einen Gott glauben, Freiburg
1998, 41-46)

[...] Besteht der Beitrag der alttestamentlichen Offenbarung in der Entdeckung der Beson-
derheit und Einmaligkeit des Menschen, so geht von der neutestamentlich-trinitarischen Er-
fahrung noch einmal etwas ganz Neues auf: Gott ist in sich selbst Communio und Communi-
catio; sein eigenes machtvolles Personsein verwirklicht sich im Beziehungsnetz dreier gottli-
cher Personen. Gemal} der anfangs dargelegten Entsprechung zwischen Gottesbild und
Menschenbild konnte es deshalb nur eine Frage der Zeit sein, dass man entdeckte: Auch
menschliches Personsein ist als Bild goéttlichen Personseins nicht nur und nicht vorrangig
durch substantielles Ich-Sein bzw. In-sich-Sein gepragt, durch Selbstand und Selbstbezug,
sondern durch Beziehung von Andern her — auf Andere hin. Person im Vollsinn ist und wird
man durch gegenseitige freie Anerkennung, im Miteinander-Sein und Fireinander-Sein. Der
Andere gehort also wesentlich zum eigenen Personsein hinzu. Im Anderen und durch den
Anderen gewinne ich mich selbst. Eben dies lasst sich am trinitarischen Gott ,ablesen®, ja,
diese Einsicht ist eine Konsequenz des Glauben an den drei-einen Gott. Wenn sich das eine
gottliche Leben gerade im Austausch von drei verschiedenen Personen, von Vater, Sohn
und Geist verwirklicht, dann bedeutet dies: Einheit und Vielheit, Einheit und Vielfalt, Einheit
und Anderssein sind gleichurspriinglich, gleichrangig, gleichwichtig, zunéachst einmal in Gott,
doch dann — gemaf der genannten Entsprechung von Gottes- und Menschenbild — auch bei
uns.

Das zieht nun Konsequenzen nach sich, die alles andere als selbstverstandlich sind. Man
denke nur an die verschiedensten Gemeinschaften und sozialen Gebilde, in denen wir leben
oder die wir kennen. Fast Uberall wird hier Einheit, Gleichklang, Uniformitat hoher geschéatzt
als Pluralitat, Vielfalt, unterschiedliche Einstellungen. So ist es auch in der Kirche. Es ist eine
Dauerversuchung jeder Gemeinschaft, angefangen von Ehe und Familie bis hin zu Staat und
Gesellschaft, das Anderssein des andern nicht ertragen zu wollen (oder zu kdnnen). So su-
chen sich die Alten gegen die Jungen durchzusetzen und umgekehrt, die Rechten gegen die
Linken und umgekehrt. Einer sucht jeweils den Andern auf seine Seite zu ziehen und so
dessen Anderssein zu beseitigen [...].

Das Menschenbild, das sich am drei-einen Gott orientiert, hat eine andere Praxis zur Folge.
Hier gehort der Andere als Anderer und damit dessen Anderssein als wesentliche, unum-
géngliche GrélRe dazu. Erst die Beziehung zum Anderen lasst zum eigenen vollen Person-
sein finden. Der Blick auf den drei-einen Gott zeigt, dass ,Einheit* nur rechtens ist, wenn sie
sich in Vielfalt vollzieht. Und Vielfalt ist nur dann rechtens, wenn sich das jeweilige Anders-
sein — und damit der Variationsreichtum — im gegenseitigen Schenken und Empfangen (wo-
zu — unter Menschen — auch kritische Infragestellung und konflikthaftes Ringen um das Wah-
re und Rechte gehort) zur Einheit der Liebe zusammenfiigen. Der drei-eine Gott gibt also
gewissermalden eine Modell dafiir an, wie Einheit und Vielfalt sich zueinander verhalten, ver-
halten sollen.

11.2.4 Kirche als ,lkone” der Trinitat (Kleine Hinf ~ Ghrung zum Glauben an den drei-einen
Gott, Freiburg 2005, 84-89)

»Alle sollen eins sein« - lautet das letzte Verméchtnis Jesu - »wie du, Vater, in mir bist und
ich in dir bin« (Joh 17,21). Das heif3t [...], die Communio, in der der dreifaltige Gott existiert,
soll in der durch Christus erldsten Jingerschaft ausgepragt und durch sie universal ausge-
weitet werden. Deshalb wird sie ausgesandt, um die ganze Welt aus ihrer stindigen Zerspal-
tung heraus- und in die eigene Communio mit Gott und untereinander hineinzufihren.

Eben das ist Kirche. Sie, die selbst durch das Wirken des Pfingstgeistes entstand, der die
vielen verschiedenen, die Menschen voneinander trennenden Sprachen zum Einklang und
Verstehen gebracht hat, sie soll hinfort — wie das 2. Vatikanische Konzil sagt — »gleichsam

-61 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 19. Juni 2009

Sakrament, das heif3t Zeichen und Werkzeug fur die innigste Vereinigung mit Gott wie fur die
Einheit der ganzen Menschheit« sein (Lumen gentium 1). In ihr und durch sie soll jene
Communio und Communicatio verwirklicht werden, zu der alle Menschen gerufen sind.

Die Kirche, die mithin »Zeichen und Werkzeug« fir das Ziel aller Schopfung, die Trinitarisie-

rung der Wirklichkeit, ist, stellt sich hun selbst in ganz besonderer Weise als Bild der Trinitét

dar. Und sie ist nur dann wahrhaft Kirche, wenn sie sich darum muht, dieses ihr trinitarisches
Bildsein mehr und mehr zu verwirklichen.

In einem wichtigen Dokument der so genannten Dialogkommission der rémisch-katholischen
Kirche und der orthodoxen Kirchen steht der Satz: »Die Kirche macht kund, was sie ist: das
Geheimnis der trinitarischen Koinonia [= Communio]«. [...] Welch unerhértes Bild! Die Kirche
— der »Leib«, also die »Ausdrucksgestalt« des dreifaltigen Gottes. Auf dieser Linie heil3t es
auch im Okumenismusdekret des Vaticanum II: »Das héchste Vorbild und Urbild der Kirche
ist ... die Einheit des einen Gottes, des Vaters und des Sohnes im Heiligen Geist in der Drei-
heit der Personen« (Unitatis redintegratio 2).

Dadurch dass in der Uberschrift dieses Abschnitts das Wort »lkone« (der Trinitat) verwendet
wurde, sollen die verschiedenen Dimensionen dieses Sachverhalts zusammengefasst wer-
den. Denn nach ostkirchlichem Verstandnis ist eine Ikone nicht nur Abbild eines Vorbilds,
sondern auch dessen Vergegenwartigung und Wirkraum. So meint der Ausdruck »lkone der
Trinitat«: Die Kirche ist — als das Volk Gottes des Vaters, der durch Christus und den Heili-
gen Geist Menschen zu seinem Volk versammelt — Bild, aber auch »Leib«, Raum und Frucht
trinitarischen Wirkens.

[...] Insofern der Heilige Geist jene gottliche Person ist, die Einheit erwirkt und das géttliche
Leben tberstrémen lasst, ist er fur die Kirche das »Prinzip«, das sowohl eint wie auch (um
der Flle und Vielfalt willen) unterscheidet (genauer noch: das unterscheidet, um zu einen -
das eint, um zu unterscheiden). Gerade so ist der Geist das Prinzip der unterschiedlichen
Begabungen und Berufungen der verschiedenen Glieder des einen Leibes, deren personli-
che Unmittelbarkeit zu Gott er verbirgt. Dieses Wirken des Geistes ist fiir das Christ- und
Kirchesein unabdingbar.

Machen wir einmal ein Gedankenexperiment. Stellen wir uns vor, es gabe nur Gott Vater und
Jesus Christus, nicht den Heiligen Geist. Dann wiirde Kirchesein darin bestehen, dass ein
jeder, insofern er ja durch die Taufe die »forma Christi« eingepragt bekam und zur Nachfolge
berufen wurde, auf moglichst exakte Weise die Gestalt Christi nachahmt, imitiert. Der perfek-
te Christ wéare dann derjenige, der die perfekte Kopie Christi ist; modern gesprochen: der
perfekte Christ ware der »geklonte Christus«; und Kirche ware dann am vollkommensten,
wenn sie eine Gemeinschaft von Menschen ware, die ihre Identitat darin besalie, moéglichst
uniformiert, in ganz gleicher Weise Christus nachzuahmen.

Genau diese schreckliche Konsequenz wird durch den Heiligen Geist und dessen Wirken
verhindert. Er ist die Garantie dafir, dass die Einheit des Gottes Volkes sich gerade nicht
uniformistisch, sondern in der Vielfalt unterschiedlichster Formen und Begabungen (Charis-
men) vollzieht und dass sich diese Vielfalt des Unterschiedlichen im gegenseitigen Aus-
tausch zur Einheit zusammenfigt. Denn eben das ist ja [...] trinitarische Einheit: nicht Uni-
formitat, aber auch nicht Addition und Summe von Differenten, sondern das Miteinander und
Fureinanderdasein unterschiedlicher Personen. Communio vollzieht sich als »pe-
richoretische Einheit«, d h. als eine Gemeinschatft, in der jeder teilhat am Besonders-Sein
des andern.

[...] Was dem einen gehort, gehort auch dem andern, was der eine hat, besitzt auch der an-
dere, was der eine vollbringt, vollzieht er zusammen mit den andern und in den andern. Das
bedeutet, auf die Kirche als Bild der Trinitat gewandt, dass in ihr jeweils der einzelne mit sei-
ner ganz spezifischen, je unterschiedlichen Berufung und Befahigung auf besondere und
ausdrickliche Weise das tut oder erleidet, was im Prinzip allen zu tun oder zu ertragen an-
steht, sodass alle das besondere Tun und Erleiden des je einzelnen als ihr Gemeinsames
anerkennen und entgegennehmen.

-62 -



