Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 20. Mai 2009

6 Trinitatslehre: Von Johannes Damaszenus zur hochs cholastischen
Synthese bei Thomas von Aquin

6.1 Johannes Damaszenus (gest. vor 754)

6.1.1 Genaue Darlegung des orthodoxen Glaubens I, 8 : Von der heiligen Dreieinigkeit

[... Wir glauben] an eine Wesenheit, eine Gottheit, eine Kraft, einen Willen, eine Wirksam-
keit, ein Prinzip, eine Macht, eine Herrschaft, eine Regierung. Sie wird in drei vollkommenen
Hypostasen (Personen) erkannt, geniel3t aber nur eine Anbetung, sie wird geglaubt und ver-
ehrt von jedem verninftigen Geschopfe. Sie (= die Hypostasen) sind ohne Vermischung ver-
eint und ohne Trennung unterschieden, was geradezu unglaublich scheint. [Wir glauben] an
den Vater, Sohn und HI. Geist, auf die wir auch getauft sind. Denn so hat der Herr seinen
Aposteln zu taufen befohlen, da er sprach: ,Taufet sie auf den Namen des Vaters und des
Sohnes und des HI. Geistes” (Mt 28,19).

[Wir glauben] an einen Vater, das Prinzip und die Ursache von allem. Er ist aus niemand
gezeugt, er ist allein ohne jedes Prinzip und ungezeugt. Er ist Schopfer aller Dinge. Kraft der
Natur ist er Vater seines einen, alleinigen, eingeborenen Sohnes, unseres Herrn und Gottes
und Heilandes Jesus Christus, und Hervorbringer des allheiligen Geistes. Und [wir glauben]
»an einen Sohn Gottes, den Eingeborenen*, unseren Herrn Jesus Christus, ,der aus dem
Vater gezeugt ist vor aller Zeit, Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott, gezeugt, nicht
geschaffen, gleichen Wesens mit dem Vater, durch den alles erschaffen ist* [Symbolum Ni-
zano-Konstantinopolitanum].

Mit den Worten ,vor aller Zeit* zeigen wir an, dass seine Zeugung zeit- und anfangslos ist.
Denn der Sohn Gottes ward nicht aus dem Nichtsein ins Sein hervorgebracht, er, ,der Ab-
glanz der Herrlichkeit, der Abdruck des Wesens des Vaters" [Hebr 1,3], die lebendige ,Weis-
heit und Kraft* [1 Kor 1,24], das Wort, das in sich selbst besteht, das wesenhafte, vollkom-
mene und lebendige ,Abbild des unsichtbaren Gottes" [Kol 1,15], nein, immer war er mit dem
Vater und in ihm, ewig und anfangslos aus ihm gezeugt. Denn es gab nie eine Zeit, da der
Vater war, als der Sohn nicht war, sondern mit dem Vater war zu gleicher Zeit der Sohn, der
aus ihm gezeugt ist. Denn ohne Sohn kénnte er (Gott) nicht Vater heil3en. War er einmal
ohne Sohn, dann war er nicht Vater. Und hat er spater einen Sohn bekommen, so ist er spa-
ter Vater geworden, wahrend er vorher nicht Vater gewesen, und er hat sich geéndert, aus
dem Nicht-Vatersein ist er zum Vatersein gekommen. Allein das ware schlimmer als jede
Lasterung. Denn man kann nicht sagen, Gott entbehre der nattrlichen Fruchtbarkeit. Die
Fruchtbarkeit besteht namlich darin, dass er aus ihm, d. h. aus seinem eigenen Wesen, et-
was erzeugt, das ihm der Natur nach gleich ist.

Was also die Zeugung des Sohnes betrifft, so ist es gottlos, wenn man von einer Zwischen-
zeit spricht und den Sohn nach dem Vater geschaffen sein lasst. Denn aus ihm, d.h. aus der
Natur des Vaters, so sagen wir, erfolgte die Zeugung des Sohnes. Geben wir nicht zu, dass
von Anfang an mit dem Vater zugleich der aus ihm gezeugte Sohn existiere, dann tragen wir
eine Veranderung in die Hypostase (Person) des Vaters hinein. Denn dann ist sie spater
Vater geworden, wahrend sie es [zuerst] nicht war. Die Schoépfung ist ja allerdings spéater
entstanden, allein nicht aus der Wesenheit des Vaters, sie ward vielmehr durch seine Kraft
und seinen Willen aus dem Nichtsein ins Sein hervorgebracht. Darum hat die Natur Gottes
keine Anderung erfahren. Zeugung ist namlich der Hervorgang aus der Wesenheit des Zeu-
genden, so dass das Erzeugte [ihm] wesensgleich ist. Schopfung aber und Erschaffung ist
das Werden von aul3en her und nicht [das Werden] aus der Wesenheit des Erschaffenden
und Bildenden, so dass das Geschaffene und Gebildete [ihm] vollstandig ungleich ist.

Bei dem allein leidenschaftslosen, unwandelbaren, unveranderlichen, sich immer gleich blei-
benden Gott also geschieht das Zeugen wie das Schaffen ohne Leidenschaft. Denn da er
von Natur leidenschaftslos und ohne Fluss ist, weil einfach und nicht zusammengesetzt,

-29 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 20. Mai 2009

kann er weder beim Zeugen noch beim Schaffen einer Leidenschaft oder einem Fluss un-
terworfen sein, auch bedarf er keiner Mitwirkung. Im Gegenteil. Denn die Zeugung ist an-
fangslos und ewig, weil sie ein Werk der Natur ist und aus seiner (= Gottes) Wesenheit her-
vorgeht, so dass der Zeugende keine Veranderung erleidet, und es nicht einen friiheren Gott
und einen spateren Gott gibt, und er einen Zuwachs bekommt. Die Schépfung bei Gott aber
ist, weil sie ein Werk seines Willens ist, nicht gleichewig wie Gott. Denn das, was aus dem
Nichtsein ins Sein hervorgebracht wird, kann nicht gleichewig sein mit dem, was ohne An-
fang und immer ist.

[...] Wohl geht auch der HI. Geist vom Vater aus, aber nicht zeugungsweise, sondern aus-
gangsweise. Das ist eine andere Existenzweise, unbegreifbar und unerkennbar, wie auch die
Zeugung des Sohnes. Darum ist auch alles, was der Vater hat, sein, ausgenommen die Un-
gezeugtheit. Diese bezeichnet jedoch keinen Unterschied im Wesen noch eine Wirde, son-
dern eine Existenzweise. Ein Beispiel: Adam ist ungezeugt, denn er ist ein Gebilde Gottes.
Seth ist gezeugt, denn er ist ein Sohn Adams. Eva ist aus einer Rippe Adams hervorgegan-
gen, also ist diese nicht gezeugt. Sie unterscheiden sich nicht durch die Natur voneinander -
sie sind ja Menschen -, sondern durch die Existenzweise.

Man muss namlich wissen, dass agéneton (mit einem n geschrieben) das Ungeschaffene
oder Nicht-Gewordene bezeichnet, aggéneton aber (mit zwei n geschrieben) das Nicht-
Gezeugte bedeutet. Nach der ersten Bezeichnung nun unterscheidet sich Wesenheit von
Wesenheit, denn eine andere ist die ungeschaffene und ungewordene (agénetos mit einem
n) und eine andere die gewordene oder geschaffene. Nach der zweiten Bezeichnung aber
unterscheidet sich nicht Wesen vom Wesen. Denn in jeder Art (Spezies) lebender Wesen ist
die erste Hypostase ungezeugt, aber nicht ungeworden. Sie wurden ja vom Schopfer gebil-
det und durch sein Wort ins Dasein gesetzt. Aber gezeugt wurden sie wahrlich nicht, da ein
anderes von gleicher Art, woraus sie erzeugt waren, vorher nicht existierte.

Nach der ersten Bezeichnung also kommen die drei Gbergdéttlichen Personen der heiligen
Gottheit [gegenseitig] Uberein, denn sie sind wesensgleich und ungeschaffen. Nach der
zweiten Bezeichnung aber durchaus nicht. Denn nur der Vater ist ungezeugt, er hat das Sein
von keiner anderen Person. Nur der Sohn ist gezeugt, denn er ist anfangslos und zeitlos aus
dem Wesen des Vaters gezeugt. Nur der HI. Geist geht vom Wesen des Vaters aus, denn er
wird nicht gezeugt, sondern geht aus. So lehrt es die HI. Schrift. Freilich die Art der Zeugung
und des Ausgangs ist unbegreifbar.

[...] Denn der Vater ist ohne Prinzip und ungezeugt, er ist aus keinem, er hat das Sein aus
sich, und von allem, was er besitzt, hat er nichts von einem andern. Er ist vielmehr selbst fiir
alles nattrliches Prinzip und Ursache des Wieseins. Der Sohn aber ist aus dem Vater nach
Art der Zeugung. Aber auch der HI. Geist selbst ist aus dem Vater, jedoch nicht zeugungs-
weise, sondern ausgangsweise. Dass ein Unterschied zwischen Zeugung und Ausgang be-
steht, wissen wir. Welcher Art aber der Unterschied ist, [wissen] wir durchaus nicht. Die Zeu-
gung des Sohnes aus dem Vater und der Ausgang des HI. Geistes sind jedoch zugleich.

Alles also, was der Sohn besitzt, hat auch der Geist vom Vater, ja selbst das Sein. Wenn der
Vater nicht ist, dann ist auch nicht der Sohn und nicht der Geist. Und wenn der Vater etwas
nicht hat, dann hat es auch der Sohn und der Geist nicht. Wegen des Vaters, d.h. weil der
Vater ist, ist der Sohn und der Geist. Und wegen des Vaters hat der Sohn und der Geist al-
les, was er hat, d. h. weil der Vater es hat, ausgenommen das Ungezeugtsein, das Gezeugt-
sein und Ausgehen. Denn nur in diesen persdnlichen Eigentimlichkeiten unterscheiden sich
die heiligen drei Personen voneinander. Nicht durch die Wesenheit, sondern durch das
Merkmal der eigenen Hypostase sind sie ohne Trennung unterschieden.

Wir sagen, jeder von den dreien hat eine vollkommene Hypostase, damit wir nicht eine aus
drei unvollkommenen [Hypostasen] zusammengesetzte vollkommene Natur annehmen, son-
dern eine in drei vollkommenen Hypostasen bestehende einzige, einfache, tibervollkomme-
ne, Ubervollendete Wesenheit. Denn alles, was aus Unvollkommenem besteht, ist sicherlich
zusammengesetzt. Eine Zusammensetzung aus vollkommenen Hypostasen aber ist ausge-
schlossen. Darum sagen wir auch nicht, das Wesen bestehe aus Hypostasen, sondern in

-30 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 20. Mai 2009

Hypostasen. Wir sprachen von Unvollkommenem, das das Wesen der Sache, die man aus
ihm macht, nicht behélt. Stein, Holz, Eisen: ein jedes ist fir sich in seiner eigenen Natur voll-
kommen. In Ricksicht auf das Haus aber, das man aus ihnen herstellt, ist ein jedes unvoll-
kommen. Denn keines von ihnen ist fir sich ein Haus.

Vollkommen also nennen wir die Hypostasen, um nicht an eine Zusammensetzung bei der
gottlichen Natur zu denken. Denn Zusammensetzung ist der Grund der Trennung. Ferner
sagen wir, die drei Hypostasen sind ineinander, um nicht eine Menge und Schar von Géttern
einzufihren. Die drei Hypostasen schlieRen fur unser Erkennen eine Zusammensetzung und
Vermischung aus, die Wesensgleichheit aber und das Ineinandersein der Hypostasen und
die Identitat des Willens, der Wirksamkeit, der Kraft, der Macht und der Tatigkeit lassen uns
sozusagen die Untrennbarkeit und Einheit Gottes erkennen. Denn nur einer ist in Wahrheit
Gott, der Gott und das Wort und sein Geist.

6.2 Thomas von Aquin (gest. 1274), Summa theologiae , pars |, qq. 27-43

6.2.1 S.Th.I, .27, a.3 resp.: Ob es im Gottlichen noch einen anderen Hervorgang gibt
aul3er der Zeugung des Wortes

Im Géttlichen gibt es zwei Hervorgange, namlich den Hervorgang des Wortes und noch ei-
nen anderen. Um das einzusehen, muss man bedenken, dass es im Goéttlichen einen Her-
vorgang nur gibt gemar jener Téatigkeit, die nicht auf etwas AuRReres abzielt, sondern im Té-
tigen selbst verbleibt. Tatigkeit dieser Art in der verstandhaften Natur aber ist die Tatigkeit
des Verstandes und die Téatigkeit des Willens. Der Hervorgang des Wortes nun wird gemar3
der Verstandestatigkeit genommen. Gemal} der Tatigkeit des Willens aber findet sich in uns
noch ein anderer Hervorgang, namlich der Hervorgang der Liebe, demgemaR das Geliebte
im Liebenden ist, wie durch die Empfangnis des Wortes das ausgesprochene oder verstan-
dene Wirkliche im Verstehenden ist. Daher wird auch im Goéttlichen aul3er dem Hervorgang
des Wortes noch ein anderer Hervorgang angenommen, der ein Hervorgang der Liebe ist.

Zu 1. Es ist nicht notwendig, in den géttlichen Hervorgangen ins Unendliche fortzuschreiten.
Der Hervorgang namlich, der bei der verstandhaften Natur nach innen gerichtet ist, wird ab-
geschlossen im Hervorgang des Willens.

6.2.2 S.Th.l, .27, a.4 resp.: Ob der Hervorgang d er Liebe im Gottlichen eine Zeugung ist

Der Hervorgang der Liebe im Géttlichen darf nicht Zeugung heil3en. Um das einzusehen,
muss man bedenken, dass zwischen Verstand und Wille folgender Unterschied besteht: der
Verstand kommt zum Vollzug dadurch, dass das verstandene Wirkliche seiner Ahnlichkeit
nach im Verstande ist; der Wille aber kommt zum Vollzug nicht dadurch, dass eine Ahnlich-
keit des Gewollten im Wollenden ist, sondern dadurch, dass der Wille eine gewisse Hinnei-
gung hat zum gewollten Wirklichen. Der Hervorgang also, der nach dem Gesetz des Ver-
standes genommen wird, erfolgt auf Grund der Ahnlichkeit, und insoweit kann er die Be-
wandtnis der Zeugung haben, weil jedes Zeugende ein ihm Ahnliches zeugt. Der Hervorgang
aber, welcher gemal der Tatigkeit des Willens genommen wird, wird nicht betrachtet nach
dem Gesichtspunkt der Ahnlichkeit, sondern mehr unter dem Gesichtspunkt von etwas, das
auf ein anderes hintreibt und bewegt; was daher im Géttlichen nach Weise der Liebe her-
vorgeht, geht nicht als gezeugt oder als Sohn hervor, sondern eher als Hauch [spiritus]. Mit
diesem Namen wird eine gewisse Lebensbewegung und -antreibung bezeichnet, insofern
jemand aus der Liebe heraus, wie man sagt, bewegt oder angetrieben wird, etwas zu tun.

6.2.3 S.Th.l,g.28, a.1resp.: Ob es in Gott Bezie hungen gibt

Einige Beziehungen sind in Gott wirklicherweise [realiter]. Um das einzusehen, muss man
bedenken, dass nur bei dem, was als Auf-etwas-hin [ad aliquid] ausgesagt wird, sich einiges
findet, was nur dem Gedanken und nicht der Sache gemalR besteht. In den anderen Gattun-
gen ist das nicht der Fall, denn die anderen Gattungen, wie Grél3e und Beschaffenheit, be-

-31 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 20. Mai 2009

zeichnen ihrer eigentlichen Bedeutung nach etwas, was einem anderen innehaftet [alicui
inhaerens]. Das aber, was als Auf-etwas-hin ausgesagt wird, bezeichnet seiner eigentlichen
Bedeutung nach nur den Hinweis auf ein anderes.

Dieser Hinweis liegt zuweilen in der Natur der Dinge selbst; z.B. wenn irgendwelche Dinge
ihrer Natur gemalf3 aufeinander hingeordnet sind oder eine Hinneigung zueinander haben.
Und diese Beziehungen missen naturwirklich sein. So ist im schweren Kdrper eine Hinnei-
gung und Hinordnung zum Ort der Mitte, weshalb im Schweren selbst ein Hinweis liegt auf
den Ort der Mitte. Ahnlich verhalt es sich bei anderen dergleichen Dingen. Zuweilen aber
liegt der Hinweis, bezeichnet durch das, was als Aufetwas-hin ausgesagt wird, nur in der
Auffassung der Vernunft, die das eine mit dem anderen in Beziehung bringt. Und dann ist
eine nur gedankliche Beziehung gegeben, so, wenn die Vernunft Mensch zu Sinnenwesen in
Vergleich stellt als Art zur Gattung.

Wenn aber etwas hervorgeht von dem Ursprungsgrund derselben Natur, ist es notwendig,
dass beide, das Hervorgehende und das, von dem es hervorgeht, in derselben Ordnung
Ubereinkommen; und so ist es notwendig, dass sie naturwirkliche Hinweise aufeinander ent-
halten. Da also die Hervorgénge im Gattlichen in der Selbigkeit der Natur erfolgen (I, 27,3 ad
2), sind die Beziehungen, welche gemanR den gottlichen Hervorgédngen angenommen wer-
den, notwendig naturwirkliche Beziehungen.

6.2.4 S.Th.l, g. 28, a.2 resp.: Ob die Beziehung i n Gott dasselbe ist wie seine Wesenheit

Und so ist es offenbar, dass die Beziehung, die wirklicherweise in Gott da ist, sachlich ein
und dasselbe ist mit der Wesenheit; und sie unterscheidet sich nur gedanklich, insofern in
der Beziehung der Hinweis auf das ihr Entgegenstehende mitgegeben ist, ein Hinweis, der
nicht gegeben ist in der Bezeichnung Wesenheit. Es ist also klar, dass in Gott das Sein der
Beziehung kein anderes ist als das der Wesenheit, sondern es ist ein und dasselbe.

6.2.5 S.Th.l, g.29, a.3: Ob man den Namen Person i m Gottlichen verwenden darf

1. Dionysius [Areopagita] sagt im ersten [Kapitel] der ,,Gottlichen Namen®: ,Im allgemeinen
darf man nicht wagen, von der Uberwesentlichen, verborgenen Géttlichkeit etwas auszusa-
gen oder zu denken, au3er dem, was in géttlicher Weise aus den heiligen Aussprichen aus-
dricklich offenbart ist.“ Der Name Person aber kommt in der Heiligen Schrift des Alten und
des Neuen Bundes nicht vor. Also darf man den Namen Person im Géttlichen nicht verwen-
den.

2. Boethius sagt im ,,Buch Uber die beiden Naturen® [tr. V, Kap. 3]: ,Der Name Person scheint
hergenommen zu sein von jenen Masken, die in den Schau- oder Trauerspielen die Men-
schen darstellten; persona namlich wird abgeleitet von personare [= hindurchténen], weil sie
[die Maske] durch die eigene H6hlung groéf3er sein muss, damit der Ton trage. Die Griechen
aber nannten diese Masken prosopa, weil sie im Gesicht getragen wurden und vor den Au-
gen [befindlich] die Gesichtsziige verbargen* [vgl. oben 5.1.2.1]. Das kann aber im Géttlichen
nicht zutreffen als hochstens im tbertragenen Sinne. Also wird der Name Person von Gott
nur im Gbertragenen Sinne [metaphorice] gebraucht.

3. Jede Person ist Hypostase [omnis persona est hypostasis]. Der Name Hypostase aber
scheint Gott nicht zuzukommen; denn nach Boethius bezeichnet er das, was den Eigen-
schaften, die es in Gott nicht gibt, zugrunde liegt. Auch Hieronymus meint, in diesem Namen
Hypostase sei das Gift unter dem Honig verborgen [Brief 15 an Damasus: PL 22,357]. Also
ist der Name Person von Gott nicht zu gebrauchen.

4. Auf wen eine Wesensbestimmung [diffinitio] nicht zutrifft, auf den trifft auch das nicht zu,
was [durch sie] bestimmt wird. Die oben (Art. 1) gegebene Wesensbestimmung von Persona
scheint aber auf Gott nicht zuzutreffen; sowohl! weil Vernunft eine fortschreitende Erkenntnis
voraussetzt, die Gott nicht zukommt - also kann Gott nicht genannt werden: vernunftbegabter
Natur [,rationalis naturae“]; als auch weil Gott nicht Einzelsubstanz [,individua substantia“]
genannt werden kann; denn der Grund der Vereinzelung ist der Stoff, Gott aber ist unstoff-

-32 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 20. Mai 2009

lich. Auch ist Er nicht Trager der Eigenschaften, dass er Substanz genannt werden kdnnte.
Also darf der Name Person Gott nicht beigelegt werden.

Anderseits [sed contra] heil3t es im Glaubensbekenntnis des Athanasius [pseudo-athanas.
Glaubensbekenntnis Quicumque, vgl. oben 1.8]: ,Eine andere ist die Person des Vaters, eine
andere die des Sohnes, eine andere die des Heiligen Geistes.”

Antwort [resp.]: Person bezeichnet das, was das Vollkommenste ist in der ganzen Natur,
namlich das Fir-sich-Bestehende vernunftbegabter Natur. Da nun alles, was vollkommen ist,
Gott zugeschrieben werden muss, weil seine Wesenheit in sich alle Vollkommenheit enthalt,
so ist es angebracht, dass dieser Name Person von Gott ausgesagt werde. Freilich nicht in
derselben Weise, wie er von den Geschopfen gebraucht wird, sondern in erhabenerem Sin-
ne [excellentiori modo]; wie auch die anderen Namen, die wir zunéchst den Geschopfen ge-
ben und dann auf Gott Ubertragen, wie wir oben gezeigt haben, als von den géttlichen Na-
men die Rede war.

Zu 1. Wenn auch der Name Person als von Gott gebraucht in den Schriften des Alten und
Neuen Bundes nicht vorkommt, so wird doch das, was der Name bezeichnet, in vielfacher
Weise in der Heiligen Schrift von Gott behauptet: namlich dass Er im héchsten Maf3e durch
sich seiend und in vollkommenster Weise erkennend ist. Wenn man aber von Gott buchstéb-
lich nur das aussagen dirfte, was die HI. Schrift von Gott Gberliefert, kbnnte niemals jemand
in einer anderen Sprache von Gott sprechen als in jener, in der zu allererst die Schrift des
Alten und des Neuen Bundes uberliefert ist. Die Notwendigkeit, sich mit den Irrlehrern ausei-
nanderzusetzen, zwang jedoch, neue Namen zu finden, die den alten Glauben von Gott be-
zeichneten. Auch liegt kein Grund vor, diese Neuheit zu vermeiden, da sie nicht weltlich ist
und mit dem Sinn der HI. Schrift nicht in Widerspruch steht. Der Apostel lehrt aber [nur], welt-
liche Neuerungen im Ausdruck zu vermeiden (1 Tim 6,20).

Zu 2. Wenn auch der Name Person Gott nicht zukommt in Bezug auf das, wovon der Name
genommen ist, in Bezug auf das, was er bezeichnen soll, kommt er Ihm im héchsten Grade
zu. Weil namlich in den Lust- und Trauerspielen beriihmte Manner dargestellt wurden, so
wurde dieser Name Person gewahlt zur Bezeichnung solcher, die eine Wirde innehatten. So
gewohnte man sich daran, in den Kirchen solche Menschen Personen zu nennen, die eine
Wirde bekleideten. Deshalb bestimmen auch einige das Wesen der Person dadurch, dass
sie sagen: Person ist eine Hypostase, die durch eine in den Bereich der Wirde gehérende
Eigentimlichkeit (von anderen) unterschieden ist [persona est hypostasis proprietate distinc-
ta ad dignitatem pertinente].

Und weil es eine hohe Wirde bedeutet, in vernunftbegabter Natur fir sich zu bestehen, so
wird jedes Einzelwesen vernunftbegabter Natur Person genannt (Art. 1). Die Wirde der gott-
lichen Natur aber Uberragt jede Wirde und dementsprechend gebihrt Gott im hdchsten
Grade der Name Person.

Zu 3. Auch der Name Hypostase [lat. zunachst ,substantia“] gebihrt Gott nicht in Bezug auf
das, wovon der Name genommen ist, da Gott nicht Trager von Eigenschaften ist [cum non
substet accidentibus]; er gebihrt ihm jedoch, insofern er ein fir sich bestehendes Wirkliches
[rem subsistentem] bezeichnen soll.

Hieronymus aber meint, unter diesem Namen sei Gift verborgen, weil die Irrlehrer, bevor die
Bedeutung dieses Namens bei den Lateinern voll bekannt war, mit diesem Namen die einfa-
chen Leute durch Tauschung dahin brachten, dass sie mehrere Wesenheiten bekannten, wie
sie [die Griechen] mehrere Hypostasen bekennen [vgl. 1,29, Art. 2 ad 2]; deshalb, weil der
Name Substanz, dem im Griechischen der Name Hypostase entspricht, bei uns gewdéhnlich
fur Wesenheit genommen wird.

Zu 4. Gott kann vernunftbegabter Natur genannt werden, insofern Vernunft nicht die fort-

schreitende Erkenntnis besagt, sondern allgemein die verstandhafte Natur bezeichnet. Ein-
zelwesen [,Individuum®] aber kann Gott nicht zukommen, insoweit der Grund der Vereinze-
lung der Stoff ist; sondern nur insoweit es die Unmitteilbarkeit bezeichnet. Substanz hinwie-

-33-



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 20. Mai 2009

derum kommt Gott zu, insofern es das Durch-sich-selbst-Dasein bezeichnet [,Substantia“
vero convenit Deo, secundum quod significat per se existere].

Einige sagen freilich, die oben (Art. 1) durch Boethius gegebene Wesensbestimmung sei
nicht die Wesensbestimmung von Person, soweit wir von Personen in Gott sprechen. Des-
halb sagt Richard von St. Viktor [in De Trin. IV 22; vgl. oben 5.2.2.3], der diese Wesensbe-
stimmung verbessern wollte, Person, soweit es von Gott ausgesagt werde, sei die nicht mit-
teilbare Existenz der géttlichen Natur [divinae naturis incommunicabilis existentia].

6.2.6 S.Th.l, g.29, a.4: Ob der Name ,Person* auch eine Beziehung bezeichnen kann

[...] Um in dieser Frage zur Klarheit zu kommen, muss man bedenken, dass etwas in der
Bezeichnung des weniger Allgemeinen gegeben ist, was jedoch nicht in der Bezeichnung
des mehr Allgemeinen liegt; so ist vernunftbegabt eingeschlossen in der Bezeichnung
Mensch, und ist doch nicht gegeben in der Bezeichnung Sinnenwesen. Es ist also etwas
anderes, nach der Bedeutung von Sinnenwesen fragen, und etwas anderes, nach der Be-
deutung von Sinnenwesen, das Mensch ist, fragen. Ebenso ist es etwas anderes, nach der
Bedeutung des Namens Person im Allgemeinen fragen und nach der Bedeutung von géttli-
che Person fragen. Person im Allgemeinen bezeichnet namlich die Einzelsubstanz vemunft-
begabter Natur (Art. 1). Einzelwesen aber ist das, was in sich ununterschieden, von anderen
aber unterschieden ist. Person also in irgendeiner Natur bezeichnet das, was in jener Natur
[von den anderen Einzelwesen derselben Natur] unterschieden ist; so bezeichnet es in der
menschlichen Natur dieses Fleisch und dieses Gebein und diese Seele, die die Vereinze-
lungsgriinde des Menschen sind; sind diese auch nicht gegeben in der Bezeichnung Person,
so sind sie doch gegeben in der Bezeichnung menschliche Person. Eine Unterscheidung im
Gottlichen aber erfolgt nur durch die Ursprungsbeziehungen [distinctio autem in divinis non fit
nisi per relationes originis, ut dictum est supra: I, .28, a.3].

Die Beziehung im Goéttlichen ist aber nicht wie eine Eigenschaft, die dem Trager innehaftet,
sondern ist die gottliche Wesenheit selbst; sie ist daher flr sich bestehend, wie die gottliche
Wesenheit fir sich bestehend ist [relatio autem in divinis non est sicut accidens inhaerens
alicui subjecto, sed est ipsa essentia divina; unde est subsistens, sicut et essentia divina
subsistit].

Wie also die Gottheit Gott ist, so ist die gottliche Vaterschaft Gott Vater, der eine gottliche
Person ist. Géttliche Person bezeichnet namlich die Beziehung als fur sich bestehend. Und
das heil3t: die Beziehung bezeichnen nach der Weise der Substanz, die die in goéttlicher Na-
tur fir sich bestehende Hypostase ist, wenn auch das in goéttlicher Natur fur sich Bestehende
nichts anderes ist als die gottliche Natur selbst.

Und dementsprechend ist es richtig, dass der Name Person direkt die Beziehung, indirekt die
Wesenheit bezeichnet, doch die Beziehung nicht, insofern sie Beziehung ist, sondern inso-
fern sie bezeichnet wird nach der Weise der Hypostase. - In &hnlicher Weise bezeichnet er
[der Name Person] auch die Wesenheit direkt, die Beziehung indirekt, insofern Wesenheit
dasselbe ist wie Hypostase. Die Hypostase aber wird im Gottlichen bezeichnet als durch die
Beziehung [von den anderen Hypostasen] unterschieden. Ebenso fallt die Beziehung, wenn
sie nach der Weise der Beziehung bezeichnet ist, indirekt unter den Begriff Person.

Danach lasst sich nun Folgendes sagen: Diese Bedeutung des Namens Person war vor den
falschen Aufstellungen der Irrlehrer noch nicht erkannt; deshalb war auch der Name Person
nur in Gebrauch wie einer der anderen beziehungslos gebrauchten Namen. Nachher aber ist
der Name Person soweit angeglichen worden, dass er flr einen beziehungshaften gelten
konnte, und zwar aus der Angemessenheit seiner Bezeichnung heraus, so dass er ebendies,
dass er als Beziehungsname gilt, nicht nur aus dem Gebrauch hat, sondern auch aus seiner
Bedeutung.

-34 -



