Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 29. April 2009

3 Der Streit um die Trinitatslehre im 4. Jahrhunder t

3.1 Die trinitdtstheologische Herausforderung des A rius

3.1.1 Der Beginn des arianischen Streits nach der E  nzyklika des Bischofs Alexander von
Alexandrien (Ausg.: H.G. Opitz, Urkunden zur Geschi  chte des Arianischen Streites
318-328, Berlin — Leipzig 1934, Urkunde 4b)

[...] Und das ist es, was sie sich im Widerspruch zu den [heiligen] Schriften erdacht haben:
»Gott war nicht immer Vater; vielmehr gab es eine Zeit, da Gott nicht Vater war. [Auch] ist der
Logos Gottes nicht immer gewesen, sondern [irgendwann einmal] aus dem Nichts entstan-
den. Denn der [unwandelbar] Gott ist, hat den, der [dies] nicht ist, aus dem Nichts erschaffen
[gemacht]. So gab es denn eine Zeit, da er [der Logos] nicht war. Denn der Sohn ist ein Ge-
schopf [ktisma] und Gemachte [poiema]. Weder ist er seinem Wesen nach dem Vater gleich,
noch ist er in Wahrheit und von Natur aus Logos des Vaters, noch seine wahre Weisheit;
sondern er ist eines der geschaffenen und gewordenen Wesen und wird missbrauchlich Lo-
gos und Weisheit genannt, da auch er durch Gottes eigenes Wort und durch die in Gott
[selbst] wohnende Weisheit geworden ist, in der Gott wie das All, so auch ihn geschaffen hat.

(8) Er ist deshalb seiner Natur nach ebenso dem Wechsel und der Veranderung unterworfen
wie alle Ubrigen Vernunftwesen. Er, der Logos, ist [Gott wesens-]fremd, von ihm unterschie-
den und von der Wesenheit Gottes ausgeschlossen, und selbst fir den Sohn ist der Vater
unsichtbar. Besitzt er doch weder vollkommene und genaue Kenntnis des Vaters, noch ver-
mag er ihn vollkommen zu schauen. Ja, selbst seine eigene Wesenheit kennt der Sohn nicht
so, wie sie [in Wirklichkeit] ist. (9) Er ist um unsretwillen geschaffen worden, auf dass uns
Gott durch ihn wie durch ein Werkzeug erschiife. Und es hétte ihn gar nicht gegeben, wenn
Gott nicht uns hatte erschaffen wollen.”

3.1.2 Das Glaubensbekenntnis des Arius und seiner A nhanger an Alexander von Ale-
xandrien (um 320: ebd., Urkunde 6)

(2) Unser von den Vorfahren her [Uberlieferter] Glaube, wie wir ihn auch von dir [...] gelernt
haben, hat diesen Inhalt: Wir anerkennen einen Gott, der allein ungeworden, allein ewig,
allein anfangslos, allein wahrhaftig, allein unsterblich, allein weise, allein gut, [...] unverén-
derlich und unwandelbar ist, [...] der vor unvordenklichen Zeiten einen eingeborenen Sohn
erzeugt hat, durch welchen er auch die Aonen und das All schuf.

Er hat ihn jedoch nicht zum Schein, sondern in Wahrheit erzeugt, und zwar durch seinen
eigenen Willen ins Dasein gerufen, unveranderlich und unwandelbar, als ein vollkommenes
Geschopf Gottes, aber (3) nicht wie eines der [Ubrigen] Geschopfe, als Erzeugnis [...];auch
nicht so, wie Valentin das Erzeugnis des Vaters als Emanation gelehrt, noch so, wie Mani
das Erzeugnis als wesensgleichen Teil des Vaters dargestellt hat; endlich auch nicht so, wie
Sabellius die Einheit [selbst] teilte und vom ,,Sohnvater” sprach, oder so wie ihn [der Orige-
nes-Schiuler] Hierakas (sich) als an einem anderen Licht entziindetes Licht (vorstellt), oder
wie eine geteilte Fackel, noch so, dass der, der vorher [bereits] da war, nachtraglich als Sohn
geboren oder hinzuerschaffen worden ware [...].

Vielmehr, sagen wir, ist er durch den Willen Gottes vor Zeiten und Aonen geschaffen worden
und hat vom Vater Leben, Sein und Herrlichkeit empfangen, welche der Vater gleichzeitig mit
ihm hat ins Dasein treten lassen. (4) Denn der Vater hat sich, als er ihm alles zum Erbe gab,
nicht selbst dessen beraubt, was er ohne Werden in sich tragt; ist er doch die Quelle allen
Seins.

Folglich gibt es drei Hypostasen [: Vater, Sohn und Heiliger Geist]. Und zwar ist Gott, sofern
er Grund allen Seins ist, absolut allein ursprungslos. Der Sohn, erzeugt vom Vater au3erhalb
der Zeit, geschaffen und konstituiert vor allen Aonen, war nicht, bevor er erzeugt ward; aber

-11 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 29. April 2009

er allein ist, als auf3erhalb der Zeit [und] vor allen [anderen Geschoépfen] erzeugt, vom Vater
[selbst] ins Dasein gebracht. Er ist weder ewig noch gleichewig mit dem Vater, noch teilt er
mit ihm das Ungezeugtsein; auch hat er nicht mit dem Vater zusammen das Sein, wie einige
mit Blick auf die [aristotelische] Kategorie der Relation behaupten, womit sie zwei unerzeugte
Prinzipien einfuhren. Vielmehr ist Gott als Einheit und Ursprung allen Seins vor allen Dingen.

3.2 Das Konzil von Nizada (325) und sein Glaubensbek enntnis

3.2.1 Die Konzilsverhandlungen nach dem Synodalbrie  f an die Kirchen Alexandriens,
Agyptens, Libyens und der Pentapolis (Opitz, Urkund e 23)

Vor allem anderen ist in Gegenwart des gottgeliebten Kaisers Konstantin all das geprtift wor-
den, was mit der Gottlosigkeit und Gesetzwidrigkeit des Arius und seiner Anh&nger zu-
sammenhangt. (3) Einstimmig wurde der Beschluss gefasst, seine gottlose Auffassung mit
dem Anathem zu belegen, desgleichen seine ruchlose Redeweise und Begrifflichkeit, der er
sich zu seinen Lasterungen hinsichtlich des Sohnes Gottes bediente, indem er sagte, er sei
~aus dem Nichts“, habe, ,bevor er gezeugt ward, nicht existiert”, und es habe ,eine Zeit" ge-
geben, ,da er nicht war"; auch sei er kraft seiner Willensfreiheit fahig, sich fur Bosheit wie Tu-
gend zu entscheiden, ein Geschépf und Gemachte, wie ihn jener [Arius] nennt und tituliert.
(4) Das alles hat die heilige Synode mit ihrem Anathem belegt,

3.2.2 Das nizanische Symbol (N)

Wir glauben an einen Gott, den Vater, den Allmachtigen, Schopfer all dessen, was sichtbar
und unsichtbar ist; und an einen Herrn Jesus Christus, den Sohn Gottes, der als Einziggebo-
rener aus dem Vater gezeugt wurde, d.h. aus dem Wesen des Vaters, Gott von Gott, Licht
von Licht, wahrhaftiger Gott aus wahrhaftigem Gott, geboren, nicht geschaffen, eines We-
sens mit dem Vater, durch welchen alles geworden ist, sowohl was im Himmel wie was auf
Erden ist, der um uns Menschen und um unseres Heiles willen herabgestiegen und Fleisch
geworden ist, der Mensch wurde, litt und am dritten Tage auferstand, aufgefahren ist zum
Himmel [und] kommen wird, um Lebende und Tote zu richten; und an den Heiligen Geist.

Die aber sagen: ,es gab eine Zeit, da er nicht war®, und: ,,ehe er geboren ward, war er nicht",
und: ,aus Nichtseiendem ist er geworden®, oder die behaupten, er sei aus einer anderen
Hypostase oder Wesenheit [als der des Vaters] oder der Sohn Gottes sei [geschaffen oder]
wandelbar oder veranderlich, die verdammt die katholische und apostolische Kirche.

3.3 Der Streit um die Auslegung des Symbolon von Ni  kaia

3.3.1 Die Einfigung des homousios und sein Sinn nac  h einem Brief des Eusebius (Opitz,
Urkunde 22)

(9) Als sie nun diese Formel in Vorschlag gebracht hatten, unterlieBen wir es nicht, nachzu-
fragen, in welchem Sinne sie die Wendungen ,aus dem Wesen des Vaters* und ,wesenseins
mit dem Vater* gebrauchten. Entsprechend kam es zu Fragen und Antworten, und die Dis-
kussion ging dem Sinn dieser Wendungen auf den Grund. Und sie bekannten, dass die
Wendung ,aus dem Wesen [des Vaters]* anzeige, dass der Sohn sein Sein [tatsachlich] vom
Vater habe, ohne ein Teil vom Vater zu sein. (10) Unter der Voraussetzung eines solchen
Verstandnisses aber hielten wir es fir richtig, unsere Zustimmung zu erklaren [...], zumal wir
das hohe Ziel des Friedens vor Augen hatten [...].

(11) In derselben Weise akzeptierten wir auch ,geboren, nicht geschaffen, weil sie versi-
cherten, ,geschaffen” sei eine Benennung, die ihm mit den anderen Geschdpfen gemeinsam
gewesen ware, welche durch den Sohn ins Sein kamen, mit denen der Sohn aber keine Ahn-
lichkeit habe.

-12 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 29. April 2009

3.3.2 Aus den Markellfragmenten in Eusebius’ Schrif  ten ,Gegen Markell* und ,Uber die
kirchliche Theologie® [ed. Klostermann])

(Fr. 66) Es ist ja unmoglich, dass drei Hypostasen, sofern es sie geben sollte, sich zur Mo-
nas [Einheit] vereinigen, wenn nicht zuvor die Trias [Dreiheit] ihren Ursprung aus der Einheit
erhielte. Werden doch [nur] jene Dinge, wie es der heilige Paulus gesagt hat, in der Monas
.zusammengefasst” [vgl. Eph 1,10], die nicht zur [urspriinglichen] Einheit, Gott, gehéren, und
gehoren zu ihr allein der Logos und der Geist.

(Fr. 67) Wenn also der Logos offensichtlich vom Vater ausgegangen und zu uns gekommen
ist, der Heilige Geist aber [...] ,vom Vater ausgeht* [Joh 15,26], und der Herr an anderer
Stelle vom Geist sagt: ,Er wird nicht von sich aus reden, sondern was er hort, das wird er
reden und euch das Zukulnftige kiinden. Er wird mich verherrlichen; denn aus dem Meinigen
wird er es nehmen und euch verkindigen“ [Joh 16,13f], kommt dann nicht, wenn auch in
geheimnisvollem Wort, klar und deutlich die géttliche Monas zur Erscheinung, wie sie sich zu
einer Trias erweitert, ohne doch in irgendeiner Weise einer Trennung zu unterliegen?

(Fr. 60) Bevor die Welt existierte, war der Logos im Vater. Als aber der allmachtige Gott be-
schlossen hatte, alles im Himmel und auf Erden zu erschaffen, bedurfte es fir die Welt einer
tatig wirkenden Kraft. Und deswegen, weil auRer Gott nichts da war - denn das Bekenntnis
besagt, dass alles von ihm geschaffen worden ist -, trat damals der Logos hervor und wurde
zum Schopfer der Welt.

3.3.3 Markell und das rémische Symbol (nach Epiphan ius, ,Arzneikasten“ 72,2,1-3,5)

(4) Sagen sie doch, dass der Sohn, unser Herr Jesus Christus, [...] eine andere, vom Vater
verschiedene Hypostase sei [...] (6) Der Heiligen Schrift folgend glaube ich hingegen, dass
es einen Gott gibt und als dessen einziggeborenen Sohn den Logos, der immerdar mit dem
Vater ist und niemals in irgendeinem Sinne einen Anfang hatte, sondern immer ist und immer
mit Gott und dem Vater herrscht, ,dessen Reich”, wie der Apostel lehrt, ,.kein Ende haben
wird“ [Lk 1,33].

3.3.4 Das Lehrdekret der Synode von Serdika 341 (Th  eodoret, ,Kirchengeschichte* Il
8,39ff)

(39) Wir haben es so ibernommen, sind so belehrt worden und halten dieses fest als die
katholische und apostolische Tradition [...], dass Vater, Sohn und Heiliger Geist [nur] eine
Hypostase haben, welche die Haretiker ihrerseits als Wesenheit [oder: Substanz] (ousia)
bezeichnen. (40) Wenn einer fragen sollte: ,Was ist die Hypostase des Sohnes?" so beken-
nen wir, dass es dieselbe ist wie die eine [einzige] Hypostase des Vaters und dass der Vater
nie ohne den Sohn war, sowenig der Sohn jemals ohne den Vater gewesen ist [...].

(45) Wir bekennen, dass es [nur] einen Gott gibt und dass die Gottheit des Vaters und die
des Sohnes eine [einzige] ist. Gewiss wird niemand bestreiten, dass der Vater groR3er ist als
der Sohn [vgl. Joh 14,28]; doch riihrt diese Uberlegenheit nicht aus einem Unterschied in der
Hypostase [...], sondern allein aus dem Namen des Vaters, der grof3er ist als der des Soh-
nes [...] (47) [Mithin] glauben wir und sind dessen gewiss, dass der heilige Mund [des Herrn]
die Worte ,Ich und der Vater sind eins* [Joh 10,30] auch wegen der Einheit der Hypostase
gebraucht habe, welche ein und dieselbe ist bei Vater wie bei Sohn.

3.4 Athanasius von Alexandrien (gest. 373)
3.4.1 Der Antiarianismus des Athanasius (nach seine  r Schrift ,Uber die Beschliisse der
nizanischen Synode“, Kap. 20)

(20,3) Aber die Bischofe [des nizanischen Konzils], als sie [...] die Heuchelei jener [sc. der
Arianer] erkannten [...], sahen sie sich gendétigt, auch ihrerseits den Sinn aus den [heiligen]
Schriften zu erheben und das friiher Gesagte noch unmissverstandlicher auszudriicken und

-13 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 29. April 2009

schriftlich festzuhalten: der Sohn sei mit dem Vater wesenseins. Damit wollten sie anzeigen,
dass er nicht nur von gleicher Beschaffenheit, sondern in der Gleichbeschaffenheit [mit ihm]
identisch [und so] ,aus dem Vater” sei; auch ging es ihnen um den Hinweis, dass es mit die-
ser Gleichbeschaffenheit und Unwandelbarkeit durchaus etwas anderes auf sich habe als
mit der Abbildlichkeit, wie sie an uns festzustellen ist und wie wir sie aufgrund von Tu-
gend[haftigkeit] erwerben, indem wir die Gebote halten. (4) Korper, die einander ahnlich sind,
kdnnen sich wohl auch einmal trennen und fern voneinander sein, wie es bei Menschenkin-
dern in ihrem Verhdltnis zu ihren Eltern der Fall ist [...] (5) Da jedoch die Zeugung des Soh-
nes aus dem Vater gar nichts zu tun hat mit nattrlich-menschlichen Vorgangen und der
Sohn dem Vater nicht nur &hnlich, sondern auch untrennbar mit dem Wesen des Vaters ver-
bunden ist, und nach seinen eigenen Worten er und der Vater eins sind: der Vater immer im
Logos und der Logos [immer] im Vater, so wie sich der Lichtstrahl zum Licht verhalt, darum
hat die Synode, die eben dies im Sinne hatte, auch den treffenden Begriff homousios in ihr
schriftlich niedergelegtes Bekenntnis aufgenommen.

3.4.2 Athanasius’ Verteidigung der Gottheit des Gei  stes gegen die &gyptischen , Tropi-
ker* (Briefe an Serapion, den Bischof von Thmuis [3 58-362], 3,2-5)

(3,2) Die Geschopfe sind aus dem Nichts entstanden und haben einen Anfang ihres Seins;
denn ,im Anfang schuf Gott Himmel und Erde” [Gen 1,1] und alles, was darinnen ist. Der
Geist aber ist aus Gott und wird so, entsprechend dem Apostelwort [1 Kor 2,11f], pradiziert.
Wenn es nun vernlnftig sein dirfte, zu schlussfolgern, dass der Sohn, eben weil er nicht aus
nichts, sondern aus Gott ist, kein Geschopf sei, dann ergibt sich mit Notwendigkeit, dass
auch der Heilige Geist kein Geschopf sei, weil anerkannt wurde, dass er aus Gott ist [...].

[...] (3,5) Nach diesen Schriftzeugnissen ist klar, dass der Geist kein Geschépf, sondern am
Schopfungswerk selbst beteiligt ist. Denn der Vater erschafft das All durch den Sohn im
Geiste; wo namlich der Logos ist, dort ist auch der Geist, und was durch den Logos erschaf-
fen wird, das hat aus dem Geist mittels des Logos die Kraft seines Seins. So steht ja im

32. Psalm geschrieben: ,Durch das Wort des Herrn sind die Himmel gemacht [, befestigt"],
vom Hauch seines Mundes stammt all ihre Kraft« [Ps 32,6 Lxx]. Gewiss ist der Geist vom
Sohn so untrennbar, dass nach dem Gesagten daran kein Zweifel mehr bestehen kann [...].

3.4.3 Das Konzil von Alexandrien 362 (Athanasius, L  ehrschreiben an die Antiochener)

(5) [...] Was jene betrifft, die von einigen ihrer Rede von den drei Hypostasen wegen getadelt
werden, weil diese Redeweise nicht aus der Schrift abzuleiten und deshalb allein schon ver-
dachtig sei, so haben wir es fur gut befunden, nicht mehr von ihnen zu verlangen als das
[Festhalten am] Bekenntnis von Niz&a. Zur Klarung der Meinungsverschiedenheiten haben
wir jedoch die Frage an sie gerichtet, ob sie hypostasis nicht vielleicht doch [...] so verstin-
den, als seien die Hypostasen [...] voneinander wesensverschieden und als wese eine jede
von ihnen fir sich, von den anderen getrennt, wie es der Fall ist bei den Ubrigen Geschépfen
und bei den von Menschen Geborenen; ob sie sie als verschiedene Substanzen (ousiai) auf-
fassten, wie z. B. Gold, Silber und Bronze, oder endlich in &hnlichem Sinne von drei Hypo-
stasen redeten, wie andere Haretiker von drei Prinzipien oder drei Gottern sprechen.

Darauf haben sie uns versichert, so hatten sie niemals geredet oder gedacht. Als wir sie
dann weiter fragten: ,Was versteht ihr denn darunter, und weshalb verwendet ihr Gberhaupt
diese Ausdrucksweise?”, haben sie uns geantwortet: weil sie an eine heilige Trinitat glaub-
ten, und zwar an eine nicht nur nominelle, sondern wirklich existierende und subsistierende
[...], niemals hatten sie dagegen behauptet, dass es drei Gotter oder drei Prinzipien gebe
[...], sie anerkennten vielmehr eine heilige Dreifaltigkeit, eine einzige Gottheit, einen einzigen
Ursprung, den Sohn als mit dem Vater eines Wesens, wie es die Vater formulierten, und den
Geist, der weder Geschopf noch [der Gottheit] fremd sei, sondern mit dem Wesen des Soh-
nes und des Vaters untrennbar zusammengehore.

(6) Nachdem wir die Interpretation dieser Leute samt der Rechtfertigung [ihrer Redeweise]
akzeptiert hatten, richteten wir auch an diejenigen, die von diesen kritisiert wurden, weil sie

-14 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 29. April 2009

nur von einer Hypostase redeten, die Frage, ob sie dies nicht vielleicht doch im Sinne des
Sabellius, also auf Kosten [der selbstandigen Subsistenz] des Sohnes und des Heiligen
Geistes verstinden [...].

Doch auch sie beteuerten, so etwas niemals gesagt oder gedacht zu haben. ,Wir gebrau-
chen Hypostase in der Annahme, dass es dasselbe ist, ob man von Hypostase oder von
Wesen (ousia) spricht, meinen jedoch, dass es deshalb nur eine Hypostase gebe, weil der
Sohn aus dem Wesen des Vaters sein Sein hat und weil die Natur (physis) beider ein und
dieselbeist [...]". [...]

Alle waren, nachdem sie in dieser Weise ihre Rede [von der einen bzw. den drei géttlichen
Hypostasen] interpretiert hatten, dank der Gnade Gottes darin einig, dass der von den heili-
gen Vatern in Nizada bekannte Glaube viel zutreffender und pragnanter formuliert sei und
man daher besser daran téte, sich mit dem nizénischen Sprachgebrauch in Zukunft zufrie-
den zu geben.

3.5 Die Kappadozier (Basilius, Gregor von Nazianz, = Gregor von Nyssa)

3.5.1 Uber die unterschiedliche Bedeutung von ousia und hypostasis: Basilius von Cae-
sarea, Brief 236,6 (376)

Die Unterscheidung zwischen ousia und hypostasis ist dieselbe wie zwischen Gemeinsa-
mem und Besonderem, z.B. zwischen dem Lebewesen und diesem bestimmten Menschen.
Weshalb wir auch bezlglich der Gottheit eine [einzige] ousia bekennen, so dass wir das Sein
[von Vater, Sohn und Heiligem Geist] nicht in verschiedenem Sinne aussagen, die Hyposta-
se jedoch als eigentiimlich, damit unser Begriff von Vater, Sohn und Heiligem Geist distinkt
und klar sei. Denn in der Tat: wenn wir nicht die besonderen Merkmale an einer jeden [gottli-
chen Hypostase] - wie Vaterschaft, Sohnschaft, Heiligung - anerkennen, sondern Gott [aus-
schlief3lich] nach dem gemeinsamen Begriff des [gottlichen] Seins bekennen, durfte es un-
mdglich sein, in rechter [gesunder] Weise Glaubensrechenschaft abzulegen. Folglich mis-
sen wir den Glauben, indem wir das Besondere dem Gemeinsamen hinzufligen, so beken-
nen: die Gottheit ist das Gemeinsame, die Vaterschaft das Besondere; beides kombinierend
sagen wir mithin: ,Ich glaube an Gott, den Vater*.

[... Aus all dem wird ersichtlich,] dass man vollkommen an der Einheit festzuhalten vermag

im Bekenntnis der einen Gottheit [Vaters, Sohnes und Heiligen Geistes] und zugleich in der
Unterscheidung der Besonderheiten, wie sie an einer jeden [der drei géttlichen Hypostasen]
wahrgenommen werden - bekennen, was den Personen eigentimlich ist.

Die aber die Begriffe ousia und hypostasis als identisch bezeichnen, sind gezwungen, ledig-
lich eine Verschiedenheit der prosopa [Personen? Erscheinungsweisen?] zu bekennen, und
indem sie von drei Hypostasen zu reden vermeiden, sind sie aul3erstande, dem Ubel des
Sabellianismus [wortl.: des Sabellius] zu entrinnen, der auch seinerseits unter vielfaltiger
Begriffsverwirrung den Versuch macht, die prosopa zu unterscheiden, indem er behauptet,
eine und dieselbe Hypostase nehme je nach Bedarf eine andere Gestalt an.

3.5.2 Unterscheidbarkeit der Hypostasen in der eine  n Gottheit durch Ursprungsbezie-
hungen (Proprietaten): Gregor von Nazianz, 5. Theol ogische Rede (orat. 31) (380)

[...]9. Aber, so sagen sie, was fehlt denn eigentlich dem Geist, um Sohn zu sein? Denn
wenn ihm nichts fehlte, ware er Sohn. Wir antworten: Es fehlt ihm nichts, weil [eben] Gott
nichts fehlt. Aber es besteht ein Unterschied in der Offenbarungsweise [der drei Personen],
wenn ich so sagen darf, oder in ihrer gegenseitigen Verhaltensweise, der den Unterschied in
ihren Bezeichnungen bewirkt. Es fehlt dem Sohn nichts, um Vater zu sein, denn das Sohn-
sein ist kein Mangel, und doch ist er deshalb nicht schon Vater. Sonst misste man sagen,
dass dem Vater etwas fehlt, um Sohn zu sein, denn der Vater ist nicht Sohn. Aber das ist
keineswegs ein Mangel und ebenso wenig eine Unterscheidung im Wesen.

-15 -



Texte zum Hauptseminar Miinster SoSe 2009 Leitung: PD Dr. Dirk Ansorge
Die christliche Trinitatslehre 29. April 2009

Wenn wir vielmehr von Ungezeugtsein, Gezeugtsein und Hervorgehen sprechen, so beken-
nen wir damit den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist, um auf diese Weise das Unver-
mischte der drei Personen in der einen und wiirdevollen Natur der Gottheit zu wahren. Der
Sohn namlich ist nicht der Vater, weil es nur einen Vater gibt, aber er ist, was der Vater [ist].
Der Geist ist nicht deshalb Sohn, weil er aus Gott kommt, denn es gibt nur einen Eingebore-
nen, aber er ist, was der Sohn [ist]. Der Gottheit nhach sind die drei eins, und dieses Eins ist
Drei durch die Eigentiimlichkeiten. Und so haben wir weder ein sabellianisches Eins noch
das heute Ubliche, in verderblicher Weise zerrissene Drei. [...]

14. Wir sollen nun gegen die beiden Gegner zugleich den Kampf fiihren. Wie lautet unsere
Antwort? Fir uns gibt es nur einen Gott, weil es nur eine einzige Gottheit gibt. Wenn wir
auch an drei glauben, so werden die doch auf einen zurlickgefihrt, die aus ihm ihren Ur-
sprung haben. Denn das eine ist nicht mehr, das andere weniger Gott, das eine ist nicht fri-
her, das andere spater. Auch besteht kein Unterschied im Wollen, keine Teilung in der
Macht, und es ist Uberhaupt nichts vorhanden, was einer Trennung &hnlich wére, sondern,
wenn man es knapp sagen will, so ist ungeteilt in den Verschiedenen die Gottheit, ahnlich
wie es in drei miteinander vereinigten Sonnen nur eine Mischung des Lichts gibt.

Wenn wir also auf die Gottheit sehen und auf die Erstursache und auf die Alleinherrschaft, so
ist es eines, was wir uns vorstellen. Wenn wir aber die Personen erwagen, aus denen die
Gottheit besteht und was aus der Erstursache zeitlos und mit gleicher Wirde begabt hervor-
geht, so sind es drei, die wir anbeten.

3.6 Die Dekrete des Konzils von Konstantinopel 381

3.6.1 Das nizanokonstantinopolitanische Glaubensbek  enntnis (NC)

Wir glauben an einen Gott, den Vater, den Allmachtigen, Schopfer Himmels und der Erden,
all des, das sichtbar ist und unsichtbar. Und an einen Herrn Jesus Christus, Gottes eingebo-
renen Sohn, aus Gott geboren vor aller Zeit, Licht von Licht, wahrer Gott von wahrem Gott,
geboren, nicht geschaffen, mit dem Vater eines Wesens, durch den alle Dinge ins Sein tra-
ten, der um uns Menschen und um unseres Heiles willen herabgekommen ist vom Himmel
und Fleisch geworden aus dem Heiligen Geist und Maria, der Jungfrau, der Mensch wurde,
gekreuzigt wurde unter Pontius Pilatus, litt und begraben ward, am dritten Tage auferstand
nach den Schriften, aufgefahren ist gen Himmel, sitzt zu Rechten des Vaters und wieder-
kommen wird in Herrlichkeit, zu richten Lebende und Tote; des Reich wird sein ohne Ende.
Und an den Heiligen Geist, der Herr ist und lebendig macht, der vom Vater ausgeht, der mit
dem Vater und dem Sohn zugleich angebetet und gepriesen wird, der durch die Propheten
gesprochen hat; an eine heilige katholische und apostolische Kirche. Wir bekennen eine
Taufe zur Vergebung der Stinden; wir warten auf die Auferstehung der Toten und das Leben
der zukiinftigen Welt.

3.6.2 Aus dem Lehrdekret (,Tomus*) des Konzils nach dem Synodalschreiben der Kon-
stantinopler Synode von 382 (bei Theodoret, ,Kirche ngeschichte* 5,9,11)

[... Der zu Nizaa festgestellte, evangeliumsgemale Glaube] muss [...] allen gentigen, wel-
che nicht das Wort des wahren Glaubens verkehren wollen; ist er doch sehr alt, entspricht
dem Taufbefehl [wortl.: der Taufe] und lehrt uns, zu glauben an den Namen des Vaters und
des Sohnes und des Heiligen Geistes, so namlich, dass eine Gottheit, Macht und Wesenheit
des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes und ebenso gleiche Ehre, Wirde und
gleichewige Herrschaft geglaubt wird in drei ganz vollkommenen Hypostasen oder drei voll-
kommenen Personen, so dass weder die Krankheit des Sabellius Platz greift, indem die Hy-
postasen vermischt und die Eigentimlichkeiten derselben aufgehoben werden, noch die got-
teslasterliche Lehre der Eunomianer, Arianer und Pneumatomachen Kraft gewinnt, der zu-
folge die Wesenheit oder Natur oder Gottheit geteilt und der ungeschaffenen, wesenseinen
und gleichewigen Trinitat eine Art nachgeborener, geschaffener und wesensverschiedener
Natur beigesellt wird.

-16 -



