
         Hansjürgen Verweyen 

 

Joseph Ratzinger und die Exegese. 

Die Antrittsvorlesung in Münster im Kontext des Gesamtwerks 

 

Vorbemerkungen 

 

Als Benedikt XVI. im Februar 2013 seinen Amtsverzicht bekanntgab, hatte dies, wie zu 

erwarten war, die verschiedensten Reaktionen zur Folge. Es war wohl nur eine kleine 

Minderheit, die nach dem Vorbild Dantes den Papst wegen dieses Rücktritts geradezu neben 

Cölestin V. in der Hölle plaziert sehen wollte1. Sehr viele haben aus diesem Schritt Hoffnung 

auf einen Petrusdienst geschöpft, der sich in Zukunft stärker an der Wirklichkeit des 

Menschen als an alten Schablonen orientiert. Fast alle waren aber zunächst einmal 

schlichtweg erstaunt.  

 

Neben seinem unerwarteten Amtsverzicht gibt es zumindest noch ein auffallendes Faktum, 

wodurch sich Benedikt XVI. von allen – und diesmal von wirklich allen – Vorgängern im 

Petrusdienst unterscheidet: die Tatsache, daß er während seines Pontifikats ein dreibändiges 

Werk über Jesus von Nazareth nicht nur veröffentlicht2, sondern weitgehend auch geschrieben 

hat – in der knapp bemessenen Zeit, die ihm die Ausübung seines schwierigen Amtes dafür 

beließ. Man hat ihm den Vorwurf gemacht, seine Pflichten als Papst nicht genügend in ihren 

komplexen Details erkannt zu haben, weil er nicht darauf verzichten konnte, auch weiterhin 

als akademischer Lehrer tätig zu sein. Dieser Vorwurf kann sich darauf stützen, daß Benedikt 

sein großes Werk über Jesus nicht als Ausdruck seiner Autorität als oberster Lehrer der 

Kirche, sondern als einen für Kritik offenen Beitrag zur zeitgenössischen wissenschaftlichen 

Diskussion vorgelegt hat3.  

 

                                                 
1 So lesen wohl noch immer die meisten Interpreten Dante Alighieris "(La Divina) 
Commedia", Inferno III, 58–60. 
2 Joseph Ratzinger – Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Erster Teil: Von der Taufe im 
Jordan bis zur Verklärung, Freiburg–Basel–Wien, 2006; Zweiter Teil: Vom Einzug in 
Jerusalem bis zur Auferstehung, ebd. 2010; Prolog – Die Kindheitsgeschichten, ebd. 2012. 
3 "Gewiss brauche ich nicht eigens zu sagen, dass dieses Buch in keiner Weise ein 
lehramtlicher Akt ist, sondern einzig Ausdruck meines persönlichen Suchens 'nach dem 
Angesicht des Herrn' (vgl. Ps 27,8). Es steht daher jedermann frei, mir zu widersprechen" 
(Jesus von Nazareth, Erster Teil, s. Anm. 2, 22). 



 2

Damit verbindet sich aber ein Problem ganz anderer Art. Nicht wenige atmeten auf: Hier sagt 

endlich einmal ein Papst, daß auch er seine Ansicht über zentrale theologische Fragen in 

allgemein menschlicher Weise gebildet hat: dem Gesetz von "trial and error" unterworfen. 

Damit konnte sich unversehens die Hoffnung auf eine baldige Revision der römisch-

katholischen Lehre über den Papstprimat verbinden. Dieser Hoffnung wollte der Papst zwar 

sicher keine Nahrung geben. Naheliegend war aber immerhin, daß die eine oder andere in 

diesem Werk vorgetragene Interpretation von Schriftstellen sich als wissenschaftlich 

unhaltbar erwies. Zu welchen Unruhen wäre es gekommen, wenn Benedikt XVI. aufgrund 

seines Lehramtes zu irrigen Äußerungen hinsichtlich des christologischen Dogmas hätte 

Stellung nehmen müssen, sich dabei aber auf eine als unhaltbar erwiesene Auslegung der 

Heiligen Schrift gestützt hätte? Führt die bloße Tatsache, daß sich ein akademischer Lehrer 

der Theologie nach seiner Wahl zum obersten Hirten der Kirche weiterhin am offenen 

wissenschaftlichen Disput beteiligt, nicht leicht zu der Frage, wie es in der Kirche zu im 

Gehorsam verpflichtenden Aussagen über die Wahrheit kommt? Mir scheint, daß Benedikt 

XVI. nicht nur mit der Niederlegung seines Amtes, sondern auch mit seinem Werk über Jesus 

von Nazareth Steine ins Rollen gebracht hat, denen seine Nachfolger nur mit Mühe 

ausweichen können. 

 

Doch nicht um diesen Aspekt geht es mir hier, sondern um Fragen, die seit über einem 

Jahrhundert ohne befriedigende Antwort geblieben sind und heute weitaus mehr, als die 

Öffentlichkeit wahrnimmt, hinter der Ratlosigkeit stehen, die nicht nur die katholische Kirche 

plagt. Ohne einen näheren Blick auf diese Fragen ist auch das Werk "Jesus von Nazareth", 

Benedikts letzter großer Beitrag zur Exegese der Heiligen Schrift, nicht angemessen 

einzuordnen, geschweige denn zu verstehen. Ich wüßte keinen anderen großen systematischen 

Theologen zu nennen, den die Frage nach dem Stellenwert der historisch-kritischen Methode 

für die Auslegung der Bibel so geplagt hätte wie Joseph Ratzinger, und zwar bis in seinen 

Pontifikat hinein. Im Werk Karl Rahners spielen exegetische Fragen eine recht untergeordnete 

Rolle. Die Theologie Hans Urs von Balthasars ist durch und durch von einem Ringen um das 

Verstehen der Heiligen Schrift geprägt, aber kaum von der Frage nach dem Wert historisch-

kritischer Forschung für ein vertieftes Bibelstudium. Karl Barth hat seinen Spott darüber 

ausgelassen, daß man sich seit den 50er Jahren des vorigen Jahrhunderts erneut, "mit 

Schwertern und Stangen bewehrt", auf die Suche nach dem "historischen Jesus" begab4, aber 

                                                 
4 Vgl. K. Barth, How my mind has changed, in: EvTh 20 (1960) 97–106. 



 3

er hat wohl nicht mehr den enormen Einfluß wahrnehmen können, der von dort auf die 

systematische Theologie in der evangelischen wie katholischen Kirche ausging.  

 

Joseph Ratzinger hat sich schon sehr früh in einer Intensität mit den Problemen historisch-

kritischer Exegese beschäftigt wie wohl nur wenige Theologiestudenten seiner Zeit. Die 

wichtigste Anregung dazu empfing er von Friedrich Wilhelm Maier, dem Professor für 

neutestamentliche Exegese in der Zeit seines Theologiestudiums. Diesem durch kirchliche 

Maßnahmen gegen seine als "modernistisch" eingeschätzte wissenschaftliche Tätigkeit hart 

geprüften und bitter gewordenen Gelehrten widmet Ratzinger mehrere Seiten in seinen 

"Erinnerungen"5. Aus Anlaß des hundertjährigen Bestehens der Päpstlichen Bibelkommission 

hielt Ratzinger am 10. Mai 2003 eine Ansprache mit dem Titel "Die Beziehung zwischen 

Lehramt der Kirche und Exegese". Hier geht der Kardinal noch einmal ausführlich auf den 

Leidensweg Maiers ein und bekennt: "Das Thema meines Referats gehört sozusagen auch zu 

den Problemen meiner Autobiographie"6. Wie umfassend Ratzinger diese Problematik im 

Blick hatte, geht bereits aus einer Passage in der ursprünglichen, 1955 der Münchener 

Theologischen Fakultät vorgelegten, aber erst 2009 veröffentlichten Fassung seiner 

Habilitationsschrift7 hervor. 

 

"Es gibt eine Reihe von Fällen, in denen die Evangelisten so genannte freischwebende Logien 

des Herrn zu tradieren hatten, die zwar unzweifelhaft aus seinem eigenen Munde stammten, 

deren ursprünglicher Zusammenhang jedoch verlorengegangen war. Da gibt nun der 

Evangelist dem Logion an irgendeiner Stelle einen neuen Zusammenhang, der das Wort in 

eine neue Beleuchtung rückt und in ihm daher auch einen neuen Sinn sichtbar werden läßt. 

Was nun hier noch innerhalb des biblischen Wortes, innerhalb der Schrift selbst geschieht, 

läßt sich verlängert denken in die Kirche hinein. Die Kirche kann eine neue Beleuchtung 

eines Textes in neuen Zusammenhängen vollziehen, ohne damit dem Wort Gottes untreu zu 

werden, denn ähnlich wie der Evangelist (wenn auch anders) gehört sie selbst mit in den 

Vorgang der Wortmitteilung, der Offenbarungsvergegenwärtigung hinein. Das Wort Gottes 

ist gegeben in der überliefernden Tat der Kirche"8. 

                                                 
5 J. Ratzinger, Aus meinem Leben. Erinnerungen (1927–1977), München 1998, 55–58. 
6 J. Ratzinger, Kirchliches Lehramt und Exegese. Reflexionen aus Anlaß des 100jährigen 
Bestehens der Päpstlichen Bibelkommission, in: IKaZ Communio 32 (2003), 522–529. 
7 Offenbarung und Heilsgeschichte nach der Lehre des heiligen Bonaventura. Vorwort, 
Einführung, I. Abschnitt: Der Scholastiker Bonaventura, Anhänge, in: JRGS 2, 53–417. 647–
659.  
8 JRGS 2, 67. 



 4

 

Dieser Text zeigt, erstens, daß Ratzinger schon damals – wie dann bis in sein dreibändiges 

Werk "Jesus von Nazareth" hinein – die Frage nach "authentischen Worten" Jesu beschäftigt 

hat. Zweitens ist ihm bewußt, daß sich aus solchen Worten kein auch noch so unvollständiger 

Torso des wirklichen Jesus der Geschichte rekonstruieren läßt. Dafür müßte man Zugang zu 

ihrem ursprünglichen Sinnzusammenhang haben, ohne den sie nicht sachgerecht zu deuten 

sind. Einen neuen Sinn erhalten sie, drittens, in dem Kontext, in den sie der Evangelist 

einfügt. Schon hier hakt der Historiker ein: Was gibt dieser "neue Sinn" aber für das Wissen 

um den wirklichen Jesus der Geschichte her? Diese kritische Frage verschärft sich, viertens, 

wenn die ursprünglichen "Logien" über ihre Interpretation in den kanonischen Evangelien 

hinaus im Prozeß der kirchlichen Tradition weitere Deutungen erfahren. Mit welchem Recht 

kann man sagen, daß die Kirche damit nicht "dem Wort Gottes untreu" wird, so sehr sie auch 

selbst "in den Vorgang der Wortmitteilung" mit hineingehört? Zu allen hier genannten 

Einzelproblemen hat Ratzinger im Laufe der dann folgenden Jahrzehnte Stellung genommen. 

Um die vierte Frage geht es fast ausschließlich in der am 28. Juni 1963 gehaltenen 

Antrittsvorlesung in Münster, "Offenbarung und Überlieferung. Versuch einer Analyse des 

Traditionsbegriffs"9. Dieser Vortrag bietet zugleich einen eindrücklichen Beweis dafür, wie 

sehr diese Frage zu den Problemen von Ratzingers Autobiographie gehört.  

 

Unmittelbarer Kontext der Antrittsvorlesung 

 

Joseph Ratzinger war schon ins Rampenlicht der Öffentlichkeit geraten, als bekannt wurde, 

daß die berühmte, ein Jahr vor dem Konzil in Genua gehaltene Rede des Kölner Erzbischofs 

von einem blutjungen Bonner Fundamentaltheologen verfaßt war. Die 1963 in Münster 

gehaltene Antrittsvorlesung ist jedoch nur zu verstehen, wenn man die heißen Debatten 

berücksichtigt, die um die erst 1965, unmittelbar vor Konzilsende, verabschiedete 

"Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung Dei Verbum" ausgetragen wurden. 

Diese Kämpfe bahnten sich schon vor Beginn des Konzils an, und bereits gegen Ende der 

ersten Konzilsperiode 1962 drohte Ratzinger als Berater von Kardinal Frings zwischen die 

Fronten zu geraten10. Der zentrale Streitpunkt war und blieb das Verhältnis von Schrift und 

Tradition. Für dieses Thema war Ratzinger durch seine Studien am Offenbarungsbegriff 

Bonaventuras bestens gerüstet. Die Mehrzahl der fortschrittlichen deutschsprachigen 

                                                 
9 In: Karl Rahner / Joseph Ratzinger, Offenbarung und Überlieferung, (QD 25) Freiburg 1965, 
25–49. 
10 Vgl. J. Ratzinger, Aus meinem Leben (s. Anm. 5), 129f.  



 5

Theologen stützte sich aber auf eine von Josef Rupert Geiselmann erarbeitete Theorie zum 

Verhältnis von Schrift und Tradition, die sich nur teilweise mit der Position Ratzingers 

deckte. Geiselmann vertrat die Ansicht, daß dem Konzil von Trient zufolge die Heilige 

Schrift und die Tradition nicht als zwei nebeneinander bestehende Quellen zu betrachten 

seien. Man könne die Schrift als inhaltlich die Offenbarung vollständig umfassend, als 

"material suffizient" ansehen. Die Tradition sei als deren stets lebendig bleibende, für je neue 

geschichtliche Situationen offene Interpretation zu betrachten.  

 

Die erste, von römischen Theologen erarbeitete Vorlage für eine Dogmatische Konstitution 

über die Offenbarung war, wie schon ihr Titel "Über die Quellen der Offenbarung" erkennen 

ließ, ganz im Sinne der Gegenreformation abgefaßt: Schrift und Tradition seien als zwei 

materiale Quellen für die authentische Bibelauslegung und damit für die Erstellung von 

Dogmen zu betrachten. Als der Text den Konzilsvätern zugesandt wurde, verbreiteten die 

Präsidenten der Bischofkonferenzen Belgiens, Deutschlands, Frankreichs, Hollands und 

Österreichs sogleich einen Gegenentwurf. Schon von der ersten Konzilsdebatte an entbrannte 

ein so heftiger Streit, daß Johannes XXIII. selbst die offizielle Vorlage von der Tagesordnung 

absetzte und die Neubearbeitung einer eigens dafür geschaffenen gemischten Kommission 

übertrug, zu der auch Ratzinger als Berater des Kölner Erzbischofs gehörte. Aus dieser Arbeit 

ging am 27. März 1963 eine erste Neufassung hervor. 

 

Schon einen Tag später berichtete Ratzinger auf einer Tagung des Johann-Adam-Möhler-

Instituts für Ökumenik in Paderborn über den Stand der Dinge. Der hier vorgetragene Text 

diente dann als Rohfassung für die Antrittsvorlesung in Münster. Für das Verständnis dieser 

Vorlesung ist ein Vortrag unter der Überschrift "Bemerkungen zum Schema De fontibus 

revelationis" hilfreich, den Ratzinger am 10. Oktober 1962 unmittelbar vor der 

Konzilseröffnung auf Wunsch von Kardinal Frings vor den deutschsprachigen Bischöfen in 

Rom gehalten hatte11. Bei der folgenden fragmentarischen Analyse einiger zentraler Punkte 

der Antrittsvorlesung werde ich gelegentlich auf diesen Vortrag zurückgreifen und dann einen 

Blick auf vergleichbare Aussagen im Zweiten Kapitel von Dei Verbum und Ratzingers 1967 

veröffentlichten Kommentar dazu werfen.  

 

 

                                                 
11 Der Vortrag wurde leider erst 2008 in einer englischen Arbeit veröffentlicht und ein Jahr 
später in die "Mitteilungen [des] Institut[s] Papst Benedikt XVI." aufgenommen: MIPB 
2/2009, 36–48.   



 6

Einige Bemerkungen zum Inhalt der Antrittsvorlesung 

 

Nach einem kurzen Überblick über die grundsätzlichen Unterschiede zwischen der 

protestantischen und katholischen Sicht des Verhältnisses von Schrift und Tradition geht 

Ratzinger sogleich zu einer Auseinandersetzung mit der von Geiselmann vertretenen These 

über. Einleitend bemerkt er: "Den bedeutendsten Versuch auf katholischer Seite, zu einer 

Neusicht des Traditionsproblems zu kommen, hat in unserer Generation wohl der Tübinger 

Dogmatiker J. R. Geiselmann unternommen, dessen Bemühungen […] dem Ringen des 

Konzils um diese Fragen jene erregende Aktualität gegeben haben, die es weit über einen 

doktrinellen Streit von Theologen verschiedener Schulen hinaus zu einer Selbstbesinnung der 

katholischen Christenheit auf ihre wesentlichen Grundlagen schon in der ersten 

Sitzungsperiode werden ließ" (30). Geiselmann habe aus seinen Studien über die 

entsprechenden Äußerungen des Trienter Konzils die Folgerung gezogen, daß "man auch als 

katholischer Theologe  die Auffassung einer materialen Suffizienz der Schrift vertreten […] 

kann. […] Geiselmann hält demnach ein materiales Sola scriptura auch für einen Katholiken 

durchaus tragbar […]" (31). Ratzinger fährt fort: "Es ist leicht zu verstehen, daß eine solche 

These auf vielfache Zustimmung rechnen durfte angesichts der ganz neuen 

Begegnungsmöglichkeiten zwischen katholischen und evangelischen Christen, die sie zu 

eröffnen scheint […]. Daß [diese These] in der Tat einen erheblichen sachlichen Fortschritt 

darstellt, halte ich für unbestreitbar" (32)12.  

 

Geradezu abrupt geht Ratzinger unmittelbar danach aber zu einem Frontalangriff über: "Was 

heißt eigentlich 'Suffizienz der Schrift'? Auch Geiselmann kommt als katholischer Theologe 

nicht daran vorbei, die katholischen Dogmen als solche festzuhalten, und keines darunter ist 

sola scriptura zu gewinnen, die großen altchristlichen Dogmen […] nicht und die neuen von 

1854 und 1950 noch weniger. Was hat dann aber die Rede von der Suffizienz der Schrift noch 

für einen Sinn? […] Mindestens muß man, um einerseits dabei zu bleiben, daß die Schrift alle 

Offenbarungswahrheit enthält und andererseits etwa das Dogma von 1950 eine 

                                                 
12 Wohl ungefähr zur gleichen Zeit hatte Ratzinger, schon in Münster, in einer Rezension 
herausgestellt: "Es bleibt die große Leistung Geiselmanns, daß er der Frage nach dem Wesen 
der Überlieferung ganz neues Leben zugeführt und ihr einen historischen und sachlichen 
Tiefgang verliehen hat, der aus dem Gespräch um die Tradition die bedeutsamste 
theologische Diskussion der Nachkriegszeit werden ließ […]", in: J. Ratzinger, Rez. "J. 
Geiselmann: Die Heilige Schrift und die Tradition. Zu den neuen Kontroversen über das 
Verhältnis der Heiligen Schrift zu den nichtgeschriebenen Traditionen" (QD 18), Freiburg 
1962, in: ThPQ 111 (1963) 224–227, hier 227. 



 7

Offenbarungswahrheit ist, zu einem so weit gedachten Suffizienzbegriff Zuflucht nehmen, 

daß das Wort 'Suffizienz' jede ernsthafte Bedeutung verliert"13.  

 

Die Gegner Ratzingers sind hier zweifellos unter den fortschrittlichen, insbesondere 

deutschsprachigen Theologen zu suchen, die schon in der ersten Konzilsperiode seiner 

Meinung nach völlig undifferenziert die These Geiselmanns aufgriffen und sogar 

vergröberten14. Am Vorabend des Konzils hatte Ratzinger schon ähnlich, aber noch mit 

Blickrichtung auf die Konservativen unter den deutschsprachigen Bischöfen argumentiert: 

Fasse man Tradition als eine materiale Quelle neben der Schrift, so lasse sich keine 

Legitimation für das 1950 verkündete Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den 

Himmel erbringen. Erst im 5. Jahrhundert fänden sich Texte, die dieses Dogma stützen 

könnten. Diese erwiesen sich aber den Ergebnissen historischer Forschung zufolge nicht als 

von den Aposteln her mündlich weitergegebene Offenbarung. Es handele sich hier vielmehr 

"um eine Erkenntnis, die eben erst neu ans Licht drängt, um deren Verständnis dann ein 

jahrhundertelanges Ringen anhebt und von der schließlich l950 die Kirche [!] erklärt hat, daß 

es eine Erkenntnis im Heiligen Geiste war, die zum Grundbestand der Offenbarung zu 

rechnen ist. Die Tradition als ein eigenes Materialprinzip kann man gerade von hier aus nicht 

beweisen, sondern wiederum erscheint sie als der Vorgang der geistigen Aneignung und 

Entfaltung des Christusgeheimnisses in der geschichtlichen Mühsal der Kirche"15.  

 

Seltsam ist zunächst, daß Ratzinger die altkirchlichen Dogmen und die beiden von Päpsten 

verkündeten Mariendogmen von 1854 und 1950 in einem Atemzug nennt. Was auf den 

Konzilien insbesondere bis Chalcedon erarbeitet wurde, läßt sich doch durchaus als eine 

angemessene Interpretation von neutestamentlichen Vorgaben verstehen, auch wenn diese 

Auslegung der damaligen geistigen Situation entsprechend mit den Mitteln griechischer 

Philosophie formuliert wurde. Merkwürdig ist darüber hinaus, mit welcher Entschiedenheit 

Ratzinger den Begriff Tradition so weit zu fassen sucht, daß sich aus ihr die genannten 

Dogmen als unaufgebbares Offenbarungsgut herleiten lassen.  

 

                                                 
13 J. Ratzinger, Offenbarung und Überlieferung – Versuch einer Analyse des 
Traditionsbegriffs, in: K. Rahner / J. Ratzinger, Offenbarung und Überlieferung, (QD 25) 
Freiburg 1965, 25-49, hier 32. 
14 Vgl. hierzu die ausführliche, äußerst harte Schilderung der Situation seit der ersten 
Konzilsperiode in: J. Ratzinger, Aus meinem Leben (Anm. 5), 106f. 128–132. 
15 MIPB 2/2009, 40.  



 8

In diesem Zusammenhang erscheint es mir nützlich, einen Blick 60 Jahre zurück auf den 

sogenannten Modernismusstreit zu werfen. 1904 hatte auch Maurice Blondel sich unter dem 

Titel "Geschichte und Dogma" gegen ein materiales Verständnis von Tradition als Summe der 

von den Aposteln her nur mündlich weitergegebenen Wahrheiten gewandt. Ebenso lehnte 

auch er die Auffassung ab, alles für den Glauben Verbindliche sei in der Heiligen Schrift 

niedergeschrieben. Auch er betonte wie Ratzinger ein lebendiges Fortleben der Offenbarung 

in der Tradition, das zu neuen Lehräußerungen führen kann. Aber sein Dogmenbegriff war 

gänzlich anderer Natur: 

 

"[…] ohne die legitime Rolle des diskursiven Denkens gering einzuschätzen, läßt sich sagen, 

daß man weniger von den Dogmen zum Glauben kommt als vom Glauben zum Dogma. […] 

Bei einer Tunnelbohrung – selbst im lockersten Sand – geht das Graben immer der 

Maurerarbeit voraus. Die Festigkeit der Argumente und Lehrformulierungen ist in den 

unruhigen Tiefen unseres Lebens und den Dunkelheiten unseres Weges zu Gott nur die stets 

notwendige Maurerarbeit, notwendig aber allein, damit die Wege offen gehalten und neue 

Grabungen möglich werden, die dann wieder neue Schutzmauern erfordern"16.  – "Im vollen 

Bewußtsein der Kraft ihrer Tradition ist [die Kirche] in der Lage, auf bestimmte Gerüste zu 

verzichten, die zunächst nötig waren, um das Wachsen ihres Werks abzusichern oder dem 

Aufbau im Geiste zu dienen. Es kann aber auch nützlich oder sogar notwendig werden, diese 

Stützvorkehrungen wieder zu entfernen, nicht um das Bauwerk abzureißen, vielmehr um den 

Blick freizugeben auf die bisher nicht wahrnehmbaren Proportionen und die Mauern aus 

Granit"17.  

 

Wie verstand Ratzinger 1963 das Verhältnis von Schrift und Tradition? Er unterstreicht, daß 

beide erst dann ins rechte Licht kommen, wenn sie als Ausfluß der Offenbarung betrachtet 

werden. "Als Wirklichkeit, die sich auf den Menschen hin im Glauben zuträgt, reicht sie […] 

über das vermittelnde Faktum der Schrift hinaus" (35). "'Suffizient' ist allein die Christus-

wirklichkeit. Sie kann sich material mehr oder minder explizieren, das ist letztlich nicht 

entscheidend, und es kann aus diesem Grunde durchaus auch materiale Explikationen nach 

der Schrift geben […]" (39). 

 

                                                 
16 Maurice Blondel. Geschichte und Dogma, hrsg. u. eingel. v. Albert Raffelt, übers. u. 
komment. v. Hansjürgen Verweyen, (Pustet) Regensburg 2011, 106f mit Anm.  
17 Ebd., 108. 



 9

In Analogie zu der stets unabgeschlossen gebliebenen Offenbarung im Alten Testament und 

der Aneignung des Alten im Neuen Testament will Ratzinger dann Ähnliches für das Neue 

Testament deutlich machen. So gebe es – entsprechend der alttestamentlichen Theologie des 

Alten Testaments – eine "neutestamentliche Theologie des Neuen Testaments", die "durch das 

gleiche Anwachsen, durch das Neuverstehen von Altem in neuer Situation gekennzeichnet 

[sei]". Dieser "neutestamentlichen Theologie" stellt er dann eine "kirchliche Theologie des 

Neuen Testaments" gegenüber, die er mit der "Dogmatik" oder, wie er dann  genauer 

bestimmt, dem Dogma identifiziert. "Das eigentümliche 'Mehr', das […] die Dogmatik von 

der biblischen Theologie unterscheidet, nennen wir in einem präzisen Sinn die Tradition" 

(vgl. 43f). Ihr "Organ" aber habe die Überlieferung "in der Vollmacht der Kirche bzw. in 

denen, die in ihr Vollmacht haben" (46).   

 

Inwieweit hat diese – hier sehr verkürzt wiedergegebene – Position Ratzingers, von der die 

Antrittsvorlesung in Münster bestimmt war, Bestätigung in den Dokumenten des Konzils 

gefunden, insbesondere in dem Zweiten Kapitel der Offenbarungskonstitution, das der 

"Weitergabe der göttlichen Offenbarung" gewidmet ist und von Ratzinger selbst 1967 im 

zweiten Ergänzungsband zum "Lexikon für Theologie und Kirche" kommentiert wurde? Zwei 

Passagen in Dei Verbum sind für diesen Vergleich besonders erhellend.  

 

In Art. 9 heißt es: "[…] die Heilige Schrift ist Gottes Rede, insofern sie unter dem Anhauch 

des Heiligen Geistes schriftlich aufgezeichnet wurde. Die Heilige Überlieferung aber gibt das 

Wort Gottes, das von Christus dem Herrn und vom Heiligen Geist den Aposteln anvertraut 

wurde, unversehrt an deren Nachfolger weiter, damit sie es unter der erleuchtenden Führung 

des Geistes der Wahrheit in ihrer Verkündigung treu bewahren, erklären und ausbreiten".  

Ratzinger bemerkt, daß hier "im Anschluß an die Betonung der Einheit von Schrift und 

Überlieferung eine Art Definition der beiden Größen versucht wird. Dabei ist wichtig, daß nur 

über die Schrift eine eigentliche 'Ist'-Definition gegeben wird: Von ihr wird gesagt, daß sie 

schriftlich festgehaltenes Sprechen Gottes ist. Die Tradition wird dagegen nur funktional 

beschrieben, von dem her, was sie tut: Sie vermittelt [das?] Wort Gottes, 'ist' es aber nicht. 

Kommt schon auf diese Weise der Vorrang der Schrift deutlich zum Vorschein, so zeigt er 

sich noch einmal bei der näheren Charakterisierung des Vorgangs der Überlieferung, deren 

Auftrag das 'Bewahren, Auslegen und Verbreiten' ist; sie ist nicht produktiv, sondern 



 10

konservativ', dienend einem Vorgegebenen zugeordnet"18. Man kann sich des Eindrucks 

kaum erwehren, daß an dieser Stelle – vom Text wie von Ratzingers Kommentar her – eher 

die Position Geiselmanns als die in der Antrittsvorlesung vertretene Ansicht unterstützt wird.  

 

Die schon auf dem Konzil selbst und vor allem danach am heftigsten umstrittene Passage in 

Dei Verbum war der zweite Abschnitt von Artikel 8: "[Die] apostolische Überlieferung kennt 

in der Kirche unter dem Beistand des Heiligen Geistes einen Fortschritt [proficit]19: es wächst 

nämlich [enim] das Verständnis der überlieferten Dinge und Worte durch das Nachsinnen und 

Studium der Gläubigen, die sie in ihrem Herzen erwägen […], durch innere Einsicht, die aus 

geistlicher Erfahrung stammt, durch die Verkündigung derer, die mit der Nachfolge im 

Bischofsamt das sichere Charisma der Wahrheit empfangen haben; denn die Kirche strebt im 

Gang der Jahrhunderte ständig der Fülle der göttlichen Wahrheit entgegen, bis an ihr sich 

Gottes Worte erfüllen".  

 

Ratzinger kommentiert: "Wichtig ist […], daß das Voranschreiten des Wortes in der Zeit der 

Kirche nicht einfach als eine Funktion der Hierarchie angesehen wird, sondern im gesamten 

Lebensvollzug der Kirche verankert erscheint […]. In diesem Verstehensvorgang, der die 

konkrete Vollzugsweise der Überlieferung in der Kirche darstellt, bildet der Dienst des 

Lehramtes eine Komponente (und zwar, von seinem Sinn her, eine kritische, nicht eine 

produktive); aber er ist nicht das Ganze"20.  

 

Daß der Dienst des Lehramtes "eine kritische, nicht eine produktive" Komponente bildet, ist 

dem Text nicht zu entnehmen. Der tatsächliche Wortlaut läßt einer produktiven Funktion des 

Lehramts doch durchaus Raum – etwa der Verkündigung von neuen Dogmen, die sich zwar 

von der Entwicklung der kirchlichen Spiritualität her nahelegen mögen, aber keinerlei Basis 

im Neuen Testament haben. Merkwürdig ist, daß Ratzinger diesen Aspekt, der für ihn vor 

allem wegen der beiden Mariendogmen auch nach dem Konzil von großer Wichtigkeit blieb, 

hier anscheinend herunterzuspielen bemüht ist.  

                                                 
18 J. Ratzinger, Einleitung zur "Dogmatischen Konstitution über die göttliche Offenbarung" 
und Kommentar zu Proömium, Kap. 1 und 2, in: LThK2, Erg.Bd. II, Freiburg 1967, 498-503; 
504-528, hier: Kommentar zu Kap. 2, 525. 
19 An dieser Stelle wird in einer Fußnote auf die "Dogmatische Konstitution über den 
katholischen Glauben, Dei Filius", des Ersten Vatikanums verwiesen (DS 3020), wo die 
Funktion des Bewachens (custodire) und unfehlbaren Erklärens (declarare) der Glaubenslehre 
unterstrichen ist.  
20 J. Ratzinger, Kommentar zu Kap. 2 (s. Anm. 18), 520. 



 11

 

Von besonderem Interesse ist allerdings, daß Ratzinger noch 1963 eine Problematik wohl 

noch nicht bewußt geworden war, die erst nach dem Ende des Konzils immer mehr in den 

Vordergrund seiner Stellungnahmen zur Auslegung der Heiligen Schrift trat. 

 

Historisch-kritische und kirchliche Exegese 

 

Die oben erwähnte "neutestamentliche Theologie des Neuen Testaments" bezeichnete 

Ratzinger in der Antrittsvorlesung als "jene Theologie, die der Historiker als solcher dem 

Inneren des Neuen Testaments entnehmen kann" (43). Etwas später sagt er, "daß, gleichwie es 

ein Wächteramt der Kirche und ihrer geistbegabten Zeugenschaft gibt, so auch ein 

Wächteramt der Exegese besteht, die den Literalsinn erforscht […]" (47). Es gebe den 

"historisch faßbaren Wortsinn[…] der Schrift". "Das, was wissenschaftlich oder auch durch 

schlichte Lektüre eindeutig aus der Schrift zu erkennen ist, hat die Funktion eines wirklichen 

Kriteriums, vor dem auch die lehramtliche Äußerung sich bewähren muß" (48). Der 

historischen Wissenschaft als solcher wird hier eine eigenständige Rolle innerhalb der 

theologischen Schriftexegese eingeräumt.  

 

War Ratzinger zu dieser Zeit noch nicht bekannt, daß Ernst Käsemann mit seinem berühmten, 

1953 gehaltenen und 1954 veröffentlichten Vortrag "Das Problem des historischen Jesus“ 

eine völlig neue Situation hinsichtlich des Verhältnisses zwischen historischer Forschung und 

theologischer Verkündigung geschaffen hatte? Bereits 1959 war durch das Buch von James 

M. Robinson "A New Quest for the Historical Jesus" die angelsächsische Welt auf diese 

Umwälzung im Verständnis von Exegese aufmerksam gemacht worden. Selbst in seinem 

1966 verfaßten Kommentar zum Zweiten Kapitel von Dei Verbum schien Ratzinger diese 

neue Lage noch nicht wirklich zu durchschauen. Gegen Oscar Cullmann, der in der 

Diskussion um Art. 8 der Konstitution über die Offenbarung ein striktes Gegenüber der 

Schrift zur Kirche gefordert hatte, wandte er ein, dies würde die Absurdität mit sich bringen, 

den Glauben zur Funktion der historischen Forschung zu machen und ihn damit der 

Erstinstanzlichkeit der Wissenschaft auszuliefern, deren Gewißheit eine höchst mittelmäßige 

Form von Wahrscheinlichkeit nicht überschreiten kann […]; hier hat die Bultmann-Schule 

unwiderruflich Klarheiten geschaffen, hinter die nicht mehr zurückzugehen ist". Zur 

Bekräftigung seines Arguments stützte sich Ratzinger auf ein Wort von Käsemann gegen 

Joachim Jeremias, der ähnlich wie Cullmann sehr optimistisch hinsichtlich der 



 12

Wahrheitsfindung durch die historisch-kritische Methode war: "Können wir [historisch-

kritischen Exegeten] unser Handwerk anders als in dem Wissen treiben, daß die Füße derer, 

die uns heraustragen werden, schon längst und jederzeit vor der Türe stehen?" (525 [Apg 

5,9]) Hatte Ratzinger noch nicht erkannt, daß gerade Käsemann gegen seinen Lehrer 

Bultmann die kirchliche, auf unsere unbedingte Glaubenszustimmung zielende Verkündigung 

über Jesus Christus zumindest partiell an die stets nur wahrscheinlichen Ergebnisse der 

historisch-kritischen Exegese rückgebunden hatte? Oder wollte Ratzinger, der zu der Zeit, als 

er den Kommentar schrieb, schon auf dem Weg nach Tübingen begriffen war, seinen 

künftigen Kollegen in der evangelischen Fakultät nicht desavouieren? Für diese Annahme 

könnte sprechen, daß Ratzinger in seiner 1968 veröffentlichten "Einführung in das 

Christentum" nur an zwei Stellen auf Käsemann hinweist, und zwar als einen Gewährsmann 

für seine eigenen Aussagen.  

 

In dieser "Einführung in das Christentum" findet sich nun aber ein Satz, mit dem Ratzinger so 

etwas wie einen Erdrutsch im Verhältnis zu seinen katholischen Kollegen verursacht hat: "Die 

moderne Theologie beginnt zunächst damit, daß sie sich von Christus abwendet und zu Jesus 

als dem historisch Greifbaren flieht, um dann, am Höhepunkt dieser Bewegung, bei 

Bultmann, umzuschlagen in die entgegengesetzte Flucht von Jesus zurück zu Christus – eine 

Flucht, die jedoch im gegenwärtigen Augenblick bereits wieder sich zu wandeln beginnt in 

die neuerliche Flucht von Christus zu Jesus"21.  

 

Walter Kasper, seit 1964 Professor für Dogmatik in Münster, warf Ratzinger in einer 

kritischen Rezension vor, er habe damit die historische Rückfrage nach Jesus, die nach dem 

Zweiten Weltkrieg unter veränderten Vorzeichen erneut aufgebrochen war, "karikierend 

beiseite [geschoben]" und unterstreicht selbst: "Jesus Christus ist […] der einmalige und 

bleibende Grund, der uns das, was Menschsein von Gott her ist und sein soll im Glauben erst 

erschließt und ermöglicht. Die historische Rückfrage nach dem irdischen (historischen) Jesus 

wird damit zu einem immanenten Element der Theologie […]". "[Die christliche Wahrheit 

läßt sich] nur noch annäherungsweise mit Hilfe geschichtlicher, immer wieder überholbarer 

Modelle (Analogien) begreifen"22. Wie sehr die Ansicht Kaspers von vielen Theologen geteilt 

wurde, läßt sich schon daraus erschließen, daß ihm die deutsche Bischofskonferenz die 

                                                 
21 J. Ratzinger, Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das Apostolische 
Glaubensbekenntnis, München 1968, 158.  
22 W. Kasper, Das Wesen des Christlichen, in: ThRv 65 (1969), 182-188, hier 186.  



 13

Hauptlast an der Erarbeitung eines neuen Katechismus übertrug23. In den Ausführungen über 

das Abendmahlsgeschehen wird hier im Anschluß an einige besonders hervorgehobene Worte 

und Gesten Jesu in den Berichten der Synoptiker gesagt: "Das alles gibt einen Anhalt für die 

Überzeugung, daß Jesus seinen Tod als Heilstod verstanden hat […]"24. 

 

Ratzinger ist meiner Ansicht nach völlig im Recht, wenn er immer wieder (wie schon Rudolf 

Bultmann) betont, einer unbedingten Glaubenszustimmung sei nicht damit gedient, daß man 

sie durch stets nur wahrscheinlich bleibende Anhaltspunkte absichern zu können meint. Aber 

er gibt (wiederum wie Bultmann) keine Antwort auf die Frage, wie sich die kirchliche 

Verkündigung über den sich in der Geschichte Jesu offenbarenden Gott vor der historischen 

Wissenschaft verantworten kann.  

 

Der Disput zwischen Kasper und Ratzinger wurde noch mit mäßig harten Bandagen 

ausgetragen. Erheblich verschärfte sich der Ton, als Hans Küng eine wesentlich auf die 

Ergebnisse der historisch-kritischen Exegese gestützte Christologie veröffentlichte25. 

Ratzingers Urteil, knapp zusammengefaßt: "Der historische Jesus – eine 'Rekonstruktion' also 

[…] – wird zum eigentlichen Maßstab des Christseins […]; zu ihm aber hält der Historiker 

(oder wer sich dafür ansieht) den Schlüssel in Händen"26.  

 

In den darauffolgenden Jahrzehnten hat Ratzinger den Beitrag der historisch-kritischen 

Exegese zur theologischen Auslegung der Heiligen Schrift zunehmend geringer gewertet. 

Leider ließ er dabei wichtige lehramtliche Vorgaben unberücksichtigt bzw. gab sie durch 

Auslassungen verstellt wieder27. Immer wieder verweist Ratzinger auf Dei Verbum, Kap. III, 

Art. 12 als Norm, nach der sich die Exegese zu richten habe. Der erste Absatz dieses Textes 

lautet: "Da Gott in der Heiligen Schrift durch Menschen nach Menschenart gesprochen hat 

[…], muß der Schrifterklärer, um zu erfassen, was Gott uns mitteilen wollte, sorgfältig 

                                                 
23 Katholischer Erwachsenenkatechismus. Bd. I: Das Glaubensbekenntnis der Kirche. Hrsg. 
von der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1985.  
24 Ebd., 186 (meine Hervorhebungen). 
25 H. Küng, Christ sein, München 1974. 
26 J. Ratzinger, Wer verantwortet die Aussagen der Theologie? Zur Methodenfrage, in: 
Diskussion über Hans Küngs "Christ sein". Hans Urs von Balthasar, Alfons Deissler, Alois 
Grillmeier, Walter Kasper, Jacob Kremer, Karl Lehmann, Karl Rahner, Joseph Ratzinger, 
Helmut Riedlinger, Theodor Schneider, Bernhard Stoeckle, Mainz 1976, 7–19, hier 11. 
27 Ich kann hier nur auf wenige Aspekte der Gesamtentwicklung Ratzingers in dieser Hinsicht 
eingehen. Ausführlich dazu: H. Verweyen, Joseph Ratzinger – Benedikt XVI. Die 
Entwicklung seines Denkens, Darmstadt 2007, 84–98; ders., Ein unbekannter Ratzinger. Die 
Habilitationsschrift von 1955 als Schlüssel zu seiner Theologie, Regensburg 2010, 91–133. 



 14

erforschen, was die heiligen Schriftsteller wirklich zu sagen beabsichtigten und was Gott mit 

ihren Worten kundtun wollte". Im zweiten Absatz wird als Hilfe für die Ermittlung der 

"Aussageabsicht der Hagiographen" das methodische Instrumentar genannt, das durch die 

historisch-kritische Exegese erarbeitet wurde. Im dritten Absatz ergeht dann die Mahnung, 

"mit nicht geringerer Sorgfalt auf den Inhalt und die Einheit der ganzen Schrift [zu achten], 

unter Berücksichtigung der lebendigen Überlieferung der Gesamtkirche und der Analogie des 

Glaubens […]".  

 

In einem 1988 gehaltenen Vortrag bemerkt Ratzinger, die Konstitution über die göttliche 

Offenbarung habe "zum einen das Recht, ja die Notwendigkeit der historischen Methode 

betont, die sie auf drei wesentliche Elemente zurückführt: auf das Beachten der literarischen 

Gattungen, auf die Erforschung des historischen […] Umfelds und auf die Untersuchung 

dessen, was man 'Sitz im Leben' zu nennen pflegt. Gleichzeitig hat aber das Konzilsdokument 

auch am theologischen Charakter der Exegese festgehalten […]"28. Die Aufgabe, sorgfältig 

die Aussageabsicht der heiligen Schriftsteller mit den genannten Hilfsmitteln zu erforschen, 

um zu erfassen, was Gott uns mitteilen wollte, ist hier übergangen. In einem Beitrag von 1996 

wird diese Aufgabe sogar persifliert: "Man will herausbringen, was der damalige Autor 

damals gesagt hat […]"29. Häufig beruft sich Ratzinger in dieser Zeit auf die "Kanonische 

Exegese" als eine weiterführende Methode, derzufolge die einzelnen kanonischen Schriften 

vom "Ganzen" her zu lesen seien. Hier liegt die Versuchung nahe, die von der Kirche selbst 

als kanonisch bezeugten Schriften des Neuen Testaments nicht genug von der jeweiligen 

Aussageintention der Autoren her zu lesen. Wenn historisch-kritische Exegeten den wahren 

Jesus der Geschichte oder wenigstens einige ihm selbst zuzuschreibende Worte und Taten 

hinter dem Rücken der Evangelisten durch Vordringen in immer tiefere Traditionsschichten 

entdecken wollen, kann man vielleicht von einer "Maulwurfsperspektive" sprechen. Wenn die 

kanonische Exegese dazu verführt, gleichsam von oben herab über den je besonderen 

theologischen Beitrag der vier Evangelisten hinwegzugleiten, legt sich dafür der Ausdruck 

"Adlerblick" auf die Zunge.  

                                                 
28 J. Ratzinger, Schriftauslegung im Widerstreit. Zur Frage nach Grundlagen und Weg der 
Exegese heute, in: ders., (Hrsg.), Schriftauslegung im Widerstreit, (QD 117), Freiburg 1989, 
15–44, hier 19.  
29 J. Ratzinger, Zur Lage von Glaube und Theologie heute, in: IKaZ Communio 25 (1996) 
359–372, hier 368. – Leider hat sich die Position Ratzingers auch in offiziellen Lehraussagen 
niedergeschlagen. Während im "Katechismus der Katholischen Kirche" von 1993 bei der 
Frage nach der adäquaten Auslegung der Hl. Schrift noch der ganze Artikel 12 von Dei 
Verbum paraphrasiert ist (Nr. 109-119), werden im "Kompendium" von 2005 Absatz 1-2 
dieses Artikels einfach übergangen (Nr. 19). 



 15

 

Was in den beiden ersten Abschnitten des zwölften Artikels von Dei Verbum kurz 

zusammengefaßt war, hatte schon 1943 die Enzyklika Divino afflante spiritu hervorgehoben. 

Dort heißt es: "Der Ausleger soll mit ganzer Sorgfalt und unter Vernachlässigung keines 

Lichtes, das neuere Untersuchungen beigetragen haben, zu erkennen versuchen, welches die 

besondere Eigenart und Lebenslage des heiligen Schriftstellers war, zu welcher Zeit er lebte, 

welche Quellen – ob schriftlich oder mündlich überliefert – er benutzte und welche 

Redeformen er gebrauchte. So wird er nämlich noch besser erkennen können, wer der heilige 

Schriftsteller war und was er beim Schreiben bezeichnen wollte. Es ist nämlich keinem 

verborgen, daß die höchste Regel für die Auslegung [summam interpretandi normam] die ist, 

daß man durchschaut und bestimmt, was der Schriftsteller zu sagen beabsichtigte" (DH 3829, 

meine Hervorhebung).  

 

Die entscheidenden Schritte zu einer historisch-kritischen, aber zugleich theologisch 

orientierten Methode, dieser "höchsten Regel für die Auslegung" gerecht zu werden, wurden 

erst ein Jahrzehnt später unter dem Titel "redaktionskritische (bzw. redaktionsgeschichtliche) 

Forschung" unternommen – merkwürdigerweise fast gleichzeitig mit dem Siegeszug der 

"neuen Rückfrage nach dem historischen Jesus". 1993, fünfzig Jahre nach der Publikation von 

Divino afflante spiritu gab die Päpstliche Bibelkommission ein Dokument mit dem Titel "Die 

Interpretation der Bibel in der Kirche"30 heraus. Hier sind entscheidende Charakteristika 

dieses Ansatzes unter Bezugnahme auf die früher entwickelten Methoden festgehalten:  

"Zur Formgeschichte gesellte sich die Redaktionsgeschichte […]. Diese versuchte, den 

persönlichen Beitrag jedes Evangelisten und die theologische Ausrichtung, die seiner 

Redaktionsarbeit zugrunde lag, hervorzuheben. Durch die Anwendung dieser letzten Methode 

wurde die Reihe der verschiedenen Schritte der historisch-kritischen Methode vollständiger: 

von der Textkritik kommt man zur Literarkritik, die die Texte zerlegt (Quellenforschung), 

dann zu einer kritischen Erforschung der Formen und schließlich zu einer 

redaktionsgeschichtlichen Analyse, die dem Text als ganzem ihre Aufmerksamkeit schenkt. 

So wurde ein klareres Verständnis der Absicht der Verfasser und der Redaktoren der Bibel 

möglich, und dadurch auch der Botschaft, die sie den ersten Empfängern vermitteln wollten" 

(ebd. 32). "Während man in den früheren Schritten versucht hat, den Text in seinem Werden 

                                                 
30 Päpstliche Bibelkommission: Die Interpretation der Bibel in der Kirche. 23. April 1993, in: 
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 115. Hrsg. v. Sekretariat der Deutschen 
Bischofskonferenz, Bonn 1994. 
 



 16

in einer diachronen Perspektive zu erklären, so schließt dieser letzte Schritt [sc. die 

Redaktionskritik] mit einer synchronen Untersuchung: man erläutert nun den Text als solchen 

[…] und betrachtet ihn unter dem Gesichtspunkt einer Botschaft, die der Verfasser seinen 

Zeitgenossen vermitteln will" (ebd. 34). "Denn der Text in seiner Endgestalt und nicht in 

irgendeiner früheren Fassung ist der Ausdruck von Gottes Wort" (ebd. 35).  

 

Bei Ratzinger findet man wenig Interesse, sich auf die Redaktionskritik einzulassen, obwohl 

diese doch auf den Kern dessen zielt, was "kanonische Exegese" zu leisten hätte: in der 

Pluralität der von der gesamten frühen Kirche als authentische Zeugnisse und Norm für die 

Kirche selbst herausgestellten Evangelien nach der Einheit des Zeugnisses Jesu Christi zu 

fragen. Diese Einheit kann sachgerecht nur auf dem mühsamen Wege erkundet werden, daß 

man sich auf den je verschiedenen theologischen Ansatz der Evangelisten einläßt. Die je 

andere Sicht, in der die Evangelisten das ihnen überkommene Zeugnis weitergaben, kann man 

gleichsam als den Niederschlag der Art und Weise betrachten, wie der von Gott durch Jesus 

Christus gesandte Blitz in ihr Herz und in ihren Geist eingeschlagen hat. 

 

 

  

 

 

 

 

 


